BRNIOT ©S.C H M ABET
DIE GEBURT DES LOGOS

BEI DEN FRUHEN GRIECHEN

MIT  RADIERUNGEN
VON ERNST MAROW




Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstiitzung
des Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0
Lizenz CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Origi-
nalmaterial. Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen
(gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildun-
gen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/941


https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/941

Arno Schmidt

Die Geburt des Logos
bei den frithen Griechen

Mit Radierungen von Ernst Marow

Logos Verlag Berlin

' )\OVOC_



Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.ddb.de abrufbar.

©Copyright Logos Verlag Berlin 2002
Alle Rechte vorbehalten.

ISBN 3-89722-941-2

Logos Verlag Berlin

Comeniushof, Gubener Str. 47,

10243 Berlin

Tel.: +49 030 42 85 10 90

Fax: +49 030 42 85 10 92

INTERNET: http://www.logos-verlag.de



Detlef Schmidt,

filio ante tempus denato

1962 — 1995



Errata

S. 31

S. 39, 10

S. 56, 5 v.u.
S. 60, 4

S. 63,8

S. 109, 11

S. 114, 22

S. 139, 6

S. 165, 4

S. 166, Mitte
S. 168 (Ziegler)

S. 168 (Burkert)

S. 168 (Erbse)

S. 168 (Kerenyi)

S. 169 (West)

S. 181

Aigisthos (statt Aigistos)
TITHONOS (statt TITONOS)
LEIBNIZ (statt LEIBNITZ)
Verborgenheit (statt Verborgenen)

Ergénzung: ... des HESIODS, zwischen dem Alten Ori-
ent und Europa.

Perser Reich (statt Meder Reich)

gegen die Perser (statt Meder)

mit ,nicht geschaffen“ (statt ,unsterblich®)
UNGERN (statt UNGARN)

Reinbek (statt Reinbeck)

Der Kleine Pauly (stat Pauli)

BURKERT, Walter (statt BUKERT, Wilhem)
vor 1984: Phil-hist. Klasse

zusétzlicher Eintrag: BURKERT, Walter: Die Griechen
und der Orient. Miinchen 2003.

1964, S 2 ff. (statt 164, S. 4 ff.)

zusitzlicher Eintrag: KERENYI, Karl: The Song of Ul-

likummi. New Heaven 1952

neuer Eintrag zuvor: Schwabl, Hans: Weltschépfung. In:
RE Suppl. 9, 1962, Sp. 1433 ff.

Leibniz (statt Leibnitz)



Inhaltsverzeichnis

A: Vorwort: 7
§1 Entstehung des Buches 7
§2 Vorbesinnung 8
§3 Einfithrung 11

a) Begriindung des Themas 11
b) Hilfen fiir die Lektiire des Buches 19
B: Hauptstiick: Paradigmata 23
§1 Das philomythische Paradigma: 23
HOMEROS 23
§2 Das mythologische Paradigma: 59
HESIODOS (1. Teil: Die Systematik) 59
§3 Das theologische Paradigma: 67
ORPHEUS 67
§4 Das mythologische Paradigma: 79
HESIODOS (2. Teil: Der vordere Orient) 79
§5 Das mythologische Paradigma: 93
SOLON
(die politisch-religiose Komponente) 93
§6 Exkurs: 101
philosophein, sophia, theoria 101
§7 Das logische Paradigma: 111
1. THALES 111
2. ANAXIMANDROS 131

3. ANAXIMENES 147



C: Anhang:
§1 Quellen
§2 Literaturverzeichnis:

§3 Register
a) Abkiirzungen
b) Namen (Personen und Gottheiten)
c¢) Fachausdriicke (Fremdwdorter, Geographie)
d) Sachen

D: Nachwort: Ernst MAROW

157
157
162

174
174
175
186
193

201



A: Vorwort:
§1 Entstehung des Buches

Dieses Buch ist aus einer Reihe von Vorlesungen und Vortragen hervorgegangen,
die an den Universititen zu Oldenburg/Ol., Halle/S. und Marburg/L. gehalten wor-
den sind. Den Studierenden insbesondere der Philipps-Universitit zu Marburg bin
ich zu besonderem Dank verpflichtet fiir ihr grof3es Interesse, ihre Aufmerksamkeit
und die vielen anregenden und fruchtbaren Fragen, deren Ergebnisse sich in diesem
Buche niederschlagen. Aber Biicher wie dieses konnen nicht entstehen ohne die An-
teilnahme und die vielfdltigen Hilfen und iibrigens auch die Geduld anderer:

Da ist zundchst meine Frau zu nennen. Mit Beharrlichkeit hielt sie mir den Riicken
frei und war eine stets zuverlédssige Begleiterin diese Buches.

Sabine Schlinke hat neben ihrer vollen Berufstitigkeit mitdenkend alle anfallenden
Schreibarbeiten und die erste Gestaltung des Textes vorziiglich erledigt.

Stud. jur. Christiane Killait hat mit den Augen einer unbefangenen Leserin den Text
aufgenommen und diesem eine solche Gestalt gegeben, dass er sich fiir einen grofe-
ren Leserkreis eignen konnte und vielleicht sich auch insgesamt leserfreundlich dar-
stellt.

Meine Hallenser Studienfreunde und Freunde Renate und insbesondere Martin
Lenz, Inge und Wolfgang Luppe sowie Hans Mehlig waren mir bei Fragen und auf-
kommenden Aporien helfende Gesprachspartner, desgleichen Sven Sellmer vom In-
stitut fur Orientalistik an der Universitit Kiel und Armin Groner, der Musik und
Mathematik am Gymnasium Lehrte unterrichtet und mir mit seiner hohen Musikali-
tiat die Augen fiir den engen Zusammenhang zwischen Musik, Mathematik und
Sprache erneut 6ffnete.

Insgesamt aber war es das Institut fiir Philosophie an der Philipps-Universitét zu
Marburg (und deren Mitglieder bzw. Mitarbeiter), das ein angenehmes und auch an-
regendes Arbeitsklima geschaffen, mir aber auch gute Arbeitsmoglichkeiten einge-
rdumt hat.

Ihnen allen sei herzlich gedankt.

Dieses Buch wendet sich an Leserinnen und Leser, die fiir sich nach Wegen suchen,
diese Welt, den geistigen Ursprung Europas und ihren Standort darin zu verstehen.
Das mdgen junge Menschen sein, die noch am Anfange stehen, das kdnnten aber
auch dltere, selbstverstandlich sogar Fachkollegen sein! Doch was ist der Anfang
und was ist das Ende? Wir wissen es nicht. So mancher, der sich am Ende wihnt,
steht am Anfang, und der Anfénger ist schon vollendet, ohne dass er es weil3.

Sie alle aber verbindet, was wir in unserer Sprache Bildung nennen.

So moge denn dieses Buch (im Sinne des HORAZ) niitzen und erfreuen.



§2 Vorbesinnung

Seit den 60er Jahren des vergangenen Jahrhunderts hat sich in der Sprache der Wis-
senschaftstheorie und Wissenschaftsgeschichte ein Begriff durchgesetzt, der wie
vieles andere dem Griechischen entstammt, der Begriff Paradigma.

Thomas S. KUHN definiert in seinem bereits 1962 erschienenen Buch ,,Die Struk-
tur wissenschaftlicher Revolutionen® [15. Auflage 1999, vgl. S. 186] Paradigma ei-
nerseits als ,,die ganze Konstellation von Meinungen, Werten, Methoden...., die von
den Mitgliedern einer gegebenen Gemeinschaft geteilt werden®.

Andererseits bezeichnet Paradigma die Losung eines Problems, die ,,als Vo r -
bild oderBeispiel” fiir die Losung anderer Probleme dienen kann. Mit letzterem
Definitionsteil kdnnen wir an die Bedeutung des griechischen Wortes ankniipfen;
denn dieses bedeutet ,,Beispiel” oder ,,Vorbild“, auch ,,Muster*; bei PLATON be-
deutet es ,,Wesen‘ oder auch ,,Idee*.

Wie wir an der erweiterten Verwendung des Wortes bei PLATON sehen kdnnen, ist
das Nachdenken iiber Paradigmata nicht neu; als Autoren der neueren Zeit konnten
Ludwig WITTGENSTEIN oder Hermann August KORFF genannt werden. Bei-
spielsweise ist fiir letzteren der Titel seines Hauptwerks ,,Geist der Goethezeit* Pro-
gramm und Paradigma, dessen Darstellung ,,...die gemeinsame geistige Grundlage
und ... Gesamtbedeutung ...“ von Sturm und Drang, Klassik und Romantik fiir die
europdische Geistesgeschichte vermitteln soll [aus dem Vorwort zur 1. Auflage von
1923]. Paradigma meint also immer etwas Fundamentales, und es geht darum,
etwas im Sinne der Ideengeschichte ,,wesenhaft zu erleuchten” [a. a. O.].

In den hier vorliegenden Betrachtungen wird Paradigma in dem eben genannten
weiteren Sinne gebraucht. Wihrend aber nun nach der Vorstellung von KUHN ein
Paradigma ein anderes unwiderruflich ablésen kann (z. B. 16st das heliozentrische
das geozentrische Paradigma ab), bleiben die Paradigmata der frithen Griechen
nicht nur erhalten, sondern sie wirken als geistige Haltungen prigend iiber die
Jahrtausende bis in die Kultur der Gegenwart.

Das soll im Folgenden gezeigt werden, handele es sich um Dichter wie Friedrich
HOLDERLIN und Paul CELAN oder um Physiker wie Werner HEISENBERG und
Carl-Friedrich von WEIZSACKER.

Mit dem Wort Paradigma geht der Begriff Paradigmawechsel einher. KUHN
meint dazu, dass es sich bei einem solchen Wechsel im Rahmen der Weiterentwick-
lung der Wissenschaften (insbesondere der Naturwissenschaften) um einen revolu-
tiondren Prozess handelt, der zudem den Charakter des Fortschritts tragt. Das mag
fiir Naturwissenschaften zutreffen, vor allem dort, wo durch ein bestimmtes Para-
digma (z. B. das geozentrische) Theorien zu demselben Bereich einander wider-
sprechen oder bestimmte Fragen tiberhaupt nicht gestellt und bestimmte Konse-
quenzen nicht gezogen werden kdnnen. Man konnte angesichts des geozentrischen
Paradigmas an die Beobachtung eines Himmelskdrpers denken, ohne dass man zu



erkennen in der Lage ist, dass es sich bei diesem um einen Mond des Jupiter han-
delt; denn dieser wire paradigmawidrig. So muss z. B. die durch KOPERNIKUS
herbeigefiihrte und nach ihm benannte Wende den Charakter einer Revolution tra-

gen.

Ob und wie hilfreich die KUHNsche These fiir den Bereich der Geisteswissenschaf-
ten ist, soll im engeren Sinne Gegenstand dieser Untersuchung sein.



My

b

o

Der Zyklop



11

§3 Einfiihrung

a) Begriindung des Themas

Denken und Dichten der frithen Griechen zu beschreiben und Grundlagen zu
schaffen fiir eigenes Nachdenken iiber deren Wirkungsgeschichte, ist Gegenstand
dieses Buches.

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft werden als eine unldsbare Einheit betrach-
tet. Alles aber kulminiert im Jetzt. Das Jetzt ist Inbegriff des Seins.

Dieser Gedanke wird nun nicht in die frithen Griechen hineinprojiziert, sondern im
Gegenteil:

Die frithen Griechen und iibrigens auch die altindischen Schriften (Rgveda-Hymnus
X 129) haben diesen Gedanken gefasst und so ausgeformt, dass er bis in unsere Ge-
genwart nachwirkt. Wir leben von den frithen Griechen; philesophisch denken
heif3t griechisch denken [vgl. KRANZ, 1941, S. 3].

Das ist die Legitimation fiir uns, der Beschéftigung mit den (frithen) Griechen
nachzugehen [siche S. 13].

Wir haben uns seit etwa hundert Jahren daran gewohnt, von Vorsokratikern zu
sprechen und meinen damit die Reihe von Denkern, die nicht durch die Schule sok-
ratischen Denkens gegangen sind [LONG, 2001, S. 5]. Die meisten von ihnen leb-
ten auch vor Sokrates, so dass der seit 1903 von Hermann DIELS fest eingefiihrte
Begriff ,,Vorsokratiker” [Die Fragmente der Vorsokratiker, Berlin 1903 ff.] zutref-
fend erscheint.

Daher beginnen zugleich in der Nachfolge des DIOGENES LAERTIOS die meisten
Autoren, die sich in ihren Biichern mit der Geschichte der griechischen Philosophie
beschéiftigen, mit THALES, dem kleinasiatischen Griechen. Denkentwicklungen
vor THALES spielen in den Darstellungen keine grofle Rolle, leider auch nicht in
dem oben genannten, von LONG herausgegebenen ,,Handbuch Frithe Griechische
Philosophie [Weimar und Stuttgart 2001]; dessen Untertitel lautet: ,,Von Thales bis
zu den Sophisten®.

Nun sind wir in der gliicklichen Lage, aus den Zeiten vor THALES sehr ausfiihrli-
che literarische Zeugnisse in hoher sprachlicher Vollendung erhalten zu haben; ge-
meint sind die Werke des HOMEROS (um 750 v. Chr.) und des HESIODOS (um
700 v. Chr.).

Dabher sollte man beide und auch den ORPHEUS (wer immer er sei) nicht nur im
Rahmen einer ,,Vorgeschichte® der Philosophie mehr beildufig abhandeln, zumal
die drei Autoren fiir die Folgezeit den Grund legten und Vorbilder wurden fiir Den-
ker, die wie z. B. SOLON sonst nur im Rahmen von Abhandlungen zur politischen
Geschichte oder zur Literaturgeschichte, nicht aber im Rahmen von Darstellungen
der Geschichte der Philosophie beriicksichtigt worden sind.

So umfasst die Darstellung dieses Buches etwa die Jahre von 750 bis 550 v. Chr..



12

Wenn man sich nun mit der Geschichte der Philosophie, insbesondere mit derjeni-
gen der Vorsokratiker beschiftigt, ist man einer Reihe von Gefahren ausgesetzt.
Die Gefahren erstrecken sich sowohl auf die Geschichte der Inhalte als auch auf die
mitgeteilten Inhalte selbst.

Zum einen wird leicht die Geschichte eines Gedankens mit dem Gedanken selbst
verwechselt.

Zum anderen konnen die Lehrmeinungen der Alten zu Transportbdndern geraten,
auf denen nun die eigenen Spekulationen frei bewegt werden. Dazu sagte 1783 Im-
manuel KANT [im Vorwort zu den ,,Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Meta-
physik...“]:

., Es gibt Gelehrte, denen die Geschichte der Philosophie (der Alten sowohl

als der Neuen) selbst ihre Philosophie ist. Vor diese sind gegenwdrtige Pro-

legomena nicht geschrieben .
KANT meint damit die Tatsache, dass die von ihm angesprochenen Gelehrten in der
Versuchung stehen, die Geschichte eines Philosophems bereits als das Philosophem
selbst anzusehen und daher alles gegenwirtige Denken als ldngst dagewesen zu be-
trachten. Daraus wéchst eine Haltung, die eine eigenstdndige Entwicklung von Phi-
losophemen erschweren oder ausschlieen, aber auch das Verstdndnis derselben aus
sich selbst heraus oft unmoglich machen kann. KANT fordert daher sogar, ,,... alles
bisher Geschehene als ungeschehen anzusehen...*.

Oft genug werden Lehrsitze der Alten fiir eigene Ideen missbraucht. Im Sinne eines
sprachlichen Asthetizismus wird dann ein Satz, der schén und einleuchtend klingt,
dazu benutzt, eigene Spekulationen weiterzufiihren. Das dient aber nicht der erfor-
derlichen Erhellung des urspriinglichen Satzes oder Gedankens. So haben Karl
MARX und seine Nachbeter die Vorsokratik missbraucht, indem sie vorsokrati-
sche Philosopheme verkiirzten.

Was nun die Summe der Philosopheme betrifft, so konnen wir als Betrachter und als
Forschende wie Sammler die Ideen der alten Philosophen einerseits museal anein-
anderreihen. Im Sinne dieser geradezu alexandrinischen Sammelleidenschaft ist
Philosophiegeschichte dann nicht ein zusammenhingendes oder auch in Briichen
sich vollziechendes Ringen um Erkenntnis oder Wahrheit, sondern — wogegen sich
HEGEL einmal wandte — ein Haufen von isolierten Meinungen, sozusagen die ge-
sammelte Geschichte von Irrtiimern, an deren Ende die kluge Gegenwart steht.

Andererseits muss man mit seiner Behauptung auch nicht so weit gehen, dass die
Philosophiegeschichte ein ,,System in Entwicklung* (HEGEL) zeigt und damit das
Gesamt einer gewachsenen Wahrheit préasentiert.

Wie gelange ich liberhaupt zu Erkenntnissen iiber die Vorsokratiker? Nun, ich muss
zu den Quellen finden. Sofern ich das tue, bewege ich mich im Rahmen der Text-
wissenschaft, die zu den Quellen geht, diese sichert und beschreibt und natiirlich
auch bewertet. Dieses geschieht durch philologisch exakte Arbeit, d.h.:



13

Sicherung der Quelle bzw. des Wortlautes der Quelle, systematische Einordnung in
Zusammenhénge durch Aufbereitung des gesamten Materials und damit Verstiand-
nis des vor und in der Quelle flieBenden Ideengutes. Dabei sollte die Person des for-
schenden Betrachters nicht die geringste Rolle spielen; sie ist nicht wichtig.

Damit wird ein zweiter Aspekt genannt: Objektivitit.

Das Ideal ist, dass jeder von uns mit sachgerechten Kenntnissen, Haltungen und
Einstellungen Ausgestattete zum gleichen Ergebnis kommt. Da wir Menschen uns
aber durch unsere Individualitdt voneinander unterscheiden, gibt es oft genug unter-
schiedliche Ergebnisse; insofern sind diese subjektiv und mit den Forschenden
verbunden. Gleichwohl bleibt das Ideal, die Quelle um ihrer selbst willen zu heben
und zu werten. Auf diese Weise fiihrt die wissenschaftlich-kritische Auseinanderset-
zung mit Philosophemen zum Philosophieren und zur Philosophie selbst und be-
wahrt vor Auswiichsen des genannten Asthetizismus, sammelnden Historismus, der
Verféalschung und des Subjektivismus.

Hieran schlief3t sich eine Frage:

Warum beschéftigen wir uns iiberhaupt mit der Geschichte der Philosophie, insbe-
sondere mit der in Europa gewachsenen der Griechen? Eine vorldufige Antwort fin-
det sich allein schon in dem gerade ausgebreiteten Wortmaterial: Philosophie, Phi-
losophem, Subjektivismus, Asthetizismus, Objektivitit, Kritik, Ideal, Quelle. Man
konnte nach Belieben hinzufiigen: Kontinuitit, Diskontinuitdt, Theorie, Axiom,
Atom, Kategorie, Substanz.

Allein schon an diesen wenigen Begriffen sieht man, in welcher Tradition wir mit
unserer Sprache und mit unserem Denken stehen: Die mitgeteilten Begriffe sind
fester Bestandteil eines Erbgutes von 2700 Jahren, das wir in uns tragen. Der Bei-
trag der Griechen erstreckt sich etwa iiber den Zeitraum von 750 (oder noch friiher,
was in Bezug auf ORPHEUS vermutet wird) vor Christus bis 1453 nach Christus,
da Konstantinopel erobert wurde.

In der Didaktik pflegt man als ein Kriterium fiir die Auswahl von Unterrichtsinhal-
ten deren Gegenwartsbedeutung fiir den Adressaten zu nennen. Hier begegnet uns
Friedrich NIETZSCHE mit dem Satze: ,,Wenn wir von den Griechen reden, reden
wir unwillkiirlich von heute und gestern™ [Menschlich Allzumenschliches, Band II,
1. Abteilung, Nr. 218]. Das heif3t, wir erhellen die Gegenwart, wenn wir die Vergan-
genheit in der Philosophiegeschichte erhellen, und wir begreifen uns als in einem
Strome FlieBende; die Quelle ist unser Schicksal. Und wenn wir iiber die Quelle
sprechen, ist diese ganz gegenwiértig und erleichtert ,,das Mitteilen von mancherlei
schwer Mitteilbarem und Bedenklichem®.

Was ist Gegenstand der Darstellung?

Die altesten uns zugénglichen Quellen nennen uns die Fragen und Problemkom-
plexe, die die Griechen 16sen wollten. Bet HOMEROS, HESIODOS, der Orphik,
aber auch schon beim historisch leichter einzuordnenden SOLON, dem grof3en
Staatsmann, finden wir, dass sich das Denken um das Ganze der Welt drehte. Das



14

heif3t, man sann nach iiber die Entstehung der Welt und der Gétter und {iber das Ver-
hiltnis der Menschen zur Welt und zu den Goéttern (und umgekehrt) und untereinan-
der. Daraus entwickelten sich in der Gestalt des Mythos verschiedene Kosmogo-
nien/Kosmologien und Theogonien, also personengebundene Lehren von der Welt
und den Géttern und von deren Entstehung, vom Verhéltnis der Gotter untereinan-
der, von der Schaffung des Menschen und der Gesellschaft und von den Kdmpfen
der Gotter und Menschen — z.B. vom Kampf der Kroniden mit den Titanen, vom
Kampf der Giganten gegen die Kroniden — vom Kampf der Achéer (Griechen) ge-
gen die Troer. Aber auch Sterblichkeit, Zeugung und Geburt, Tod, Liebe und Hass,
Schicksal und Schuld sowie Bufie werden Thema in der Gestalt des Mythos, wie ihn
— immer wieder an Personen festgemacht — HOMEROS, HESIODOS, die Orphik,
auch SOLON, présentieren.

Der altgriechische Mythos entwickelte dabei Gedankengénge, die bis heute die
Theologie befruchten, genauer:

Es sind Gedanken, die so fundamental sind, dass wir bis heute an ihnen nicht vor-
beikommen.

Man konnte z. B an die schon vor HIOB gestellte Frage denken, wie sich das Elend
in der Welt mit Gottes Allmacht und Giite — wenn Gott denn der giitige Gott ist —
vereinbaren ldsst. Daher bemiiht sich diese Darstellung um den Geist des griechi-
schen Mythos und fragt, ob denn die Entwicklung zum Logos, wie er sich in den
Wissenschaften présentiert, wirklich auch Fortschritt ist!

Im Mythos werden Gott und die Welt in Geschichten und Bildern, die — perso-
nengefiillt — von auBlen den Phdnomenen aufgesetzt werden, dargestellt und gedeu-
tet. Diese Deutung in der Form sprachlicher Bilder kann ein Mensch fiir sich akzep-
tieren oder ablehnen, indem er sich in die Verbindlichkeit des Wortes begibt oder
nicht. Nur gibt es (noch) keinen Diskurs wie um einen theoretischen Sachverhalt.
Doch gibt es schon die Tendenz, zwischen Personen und Sache zu trennen. Mit die-
ser bewusst gemachten Zweiteilung wird der Weg der Forschung gebahnt, den spa-
ter die Philosophen im engeren Sinne gehen:

Von Personen getrenntes, sachorientiertes Denken wird er6ffnet und dadurch wird
der Weg zu einer neuen Weltsicht freigemacht, wie sie sich im sachgebundenen
Denken der Forschung zeigt:

Wir befinden uns nach HOMEROS und HESIODOS im Ubergang vom Mythes zu
einem neuen Denkparadigma, zum Logos, und schlieBlich im sachorientierten Den-
ken selbst und haben auf die drei GroB3en aus Milet einzugehen, auf THALES, AN-
AXIMANDROS und ANAXIMENES.

ARISTOTELES nennt diese drei Ménner physiologoi [Met. 986 b 14] oder physi-
koi [1005 a 31] und bezeichnet deren Thema:

Es geht in Absehung vom géttlichen Grund um das Wirken und Zusammenwirken
dessen, was geworden ist und ist. Das griechische Wort dafiir ist ,physis*.



15

In diesem Zusammenhange haben wir es mit mehreren Paradigmata sowie Denk-
und Aussagesystemen zu tun. Den Schwerpunkt dieser Darstellung machen fol-
gende Paradigmata und deren Vertreter aus:

das philomythische [ARIST., Met. 982 b 18] des HOMEROS,
das mythologische des HESIODOS,
das theologische des ORPHEUS,

das logische der drei Milesier THALES, ANAXIMANDROS und ANAXIME-
NES.

Nicht mehr Gegenstand dieser Darstellung sind die Philosophen der Folgezeit; denn
eine solche Darstellung wiirde den Rahmen des Beabsichtigten sprengen; dennoch
sollte Folgendes nicht unerwéhnt bleiben:

Fiir die spéteren Denker, die sich in den genannten Paradigmata bewegten und diese
weiteten, wurden zwei Fragerichtungen wichtig:

Die eine fragt immer wieder nach der Einheit und dem Ganzen, dem ,hen kai
pan®. Die andere nun wiederum bemiiht sich, das Einzelne, das im ganzheitlichen
Denken verloren zu gehen droht, zu retten: Der Grieche spricht vom ,,sozein ta
phainomena“ (= ,,die sich zeigenden <Einzelheiten> festhalten und bewahren®); er
meint die Forderung an jegliche Forschung, dass vor jeder Interpretation die exakte
Beschreibung des Gegenstandes selbst zu stehen hat [s. o. S. 36].

Genannt werden muss zundchst XENOPHANES, dann der etwa gleichaltrige PY-
THAGORAS, der ebenso wie sein Zeitgenosse eine philosophische Schule begriin-
dete.

Noch bleiben wir bei den Ostgriechen:

PYTHAGORAS, der spéter nach Kroton (in Unteritalien) geflohen ist, kam von der
Insel Samos und brachte eine starke religiose Komponente in die Philosophie.

XENOPHANES, der ebenfalls seine Vaterstadt Kolophon (an der kleinasiatischen
Kiiste zwischen Smyrna und Ephesos) verlassen musste, fiihrte ein langes Wander-
leben in Unteritalien und breitete wie ein Wanderprediger seine Lehre von Ort zu
Ort aus.

HERAKLEITOS lebte in Ephesos (an der kleinasiatischen Kiiste) und entfaltete in
vielen Varianten die Lehre vom Logos. Der Evangelist JOHANNES steht mit seiner
Logos-Lehre in der Tradition des HERAKLEITOS.

Besondere Bedeutung fiir die Entwicklung der Paradigmata bekommen Unteritalien
und Sizilien (von den Romern zusammenfassend Magna Graecia = Grofigriechen-
land genannt).

Neben das Thema Einheit — Vielheit wird dort das Thema Sein und Werden ge-
stellt.



16

PARMENIDES aus Elea (in Unteritalien) steht dem HERAKLEITOS gegeniiber.
Wiéhrend HERAKLEITOS im Logos die Einheit représentiert sieht, weist PARME-
NIDES die Vielheit nur einer bestimmten Schicht der Wirklichkeit zu. Gibt es aber
die Vielheit der Phdnomene nicht (jedenfalls durchgehend nicht), dann gibt es auch
keine durchgehende Giiltigkeit der sinnlichen Wahrnehmung. PARMENIDES
bricht mit einer lange entwickelten Denktradition, aus der heraus Wissen nur als an
sinnliche Wahrnehmung gebunden aufgefasst werden kann. Das griechische Ver-
bum fiir ,,wissen* (eidenai) ist nimlich gleichbedeutend mit ,,gesehen haben®.

Damit wird eine Wende in der griechischen Philosophie vollzogen:

Quelle des Wissens ist nicht diec Wahrnehmung, sondern das Denken. Denken
und Sein sind identisch. Nur was ist, kann ich denken; ich kann nur das ,,ist den-
ken. ,,Nicht-ist“ kann ich nicht denken. ,,Nicht-ist* ist nicht.

In der Nachfolge des PARMENIDES stehen ZENON und MELISSOS.

Wir bleiben in Grof3griechenland und kommen nach Akragas zu EMPEDOKLES.
Sein Gedanke war es, sowohl das Sein als auch die Vielheit als Einheit zu retten, in-
dem er das Sein begriff als Mischung und Trennung von vier Einheiten: Feuer,
Wasser, Erde und Luft.

Bis zur Zeit des EMPEDOKLES blieb fiir die Philosophie Athen sozusagen ausge-
spart. Erst ANAXAGORAS aus Klazomenai hat die Philosophie nach Athen getra-
gen und dort lange gelebt. Abgesehen von seiner Theorie der Elemente fiihrte er als
erster den nds (Vernunft) als Bewegungsprinzip ein. Doch den Athenern gefiel die
Lehre des ANAXAGORAS iiberhaupt nicht — er lehrte, die Sonne sei kein Gott,
sondern nur ein Steinhaufen. Man klagte ihn der ,,Gottlosigkeit* an. Er musste flie-
hen und ging nach Lampsakos, wo er geachtet starb. Er nahm, ohne zu klagen, sein
Geschick hin. Als man ihn bedauern wollte, weil er doch nun im fremden Lande
sterben miisse, habe er nur erwidert, der Weg in die Unterwelt sei von Athen ge-
nauso weit wie von Lampsakos.

Immerhin: Der Gedanke der Teilbarkeit der Welt war Thema geworden. LEUKIP-
POS aus Milet vor allem sein Schiller DEMOKRITOS aus Abdera in Nordgriechen-
land fiihrten den Gedanken so weiter, dass sie zu einer kleinsten Einheit kamen, die
nicht mehr teilbar war — das atomon. Die Atomtheorie war geboren, und diese ge-
langte schlieBlich im 19. Jahrhundert nach Christus durch die besondere Vermitt-
lung des PLATON und des englischen Chemikers und Physikers John DALTON
[New System of Chemical Philosophy, Manchester 1808-1827] zu einer Schliissel-
stellung in der europdischen Physik.

In Ankniipfung an die Transzendentalphilosophie Immanuel KANTs wurde der Be-
griff der kopernikanischen Wende geprigt. Es geht dabei um den Primat der kon-
struktiven Vernunft vor der Abhéngigkeit des Denkens von der sinnlichen Erfah-
rung. Einen vergleichbaren Eingriff in das bestehende Denkparadigma bedeutete



17

die anthropologische Wende, die von den Sophisten (und SOKRATES) heraufge-
fuhrt wurde. Hier sind besonders zu nennen:

PROTAGORAS aus Abdera und GORGIAS aus Leontinoi.

Vor allem GORGIAS, Meister der Redekunst, fiihrte den Subjektivismus zum
Skeptizismus: ,,Alles ist falsch. ,,Nichts ist. Wenn etwas wire, wire es unerkenn-
bar. Wenn es erkennbar wére, wire es nicht mitteilbar.” Erbitterter Gegner dieser
Sophisten ist SOKRATES. Doch seine Auseinandersetzung und ,,Lehre® sind eben-
falls nicht mehr Gegenstand dieser Abhandlung.

Nun noch ein Wort zur Chronologie. Sie ist bis auf wenige Ausnahmen ungenau.
Abweichungen konnen bis zu 5 Jahrzehnte betragen. Wir stiitzen uns hierbei auf die
Chronologie des APOLLODOROS von Alexandria (gestorben 120 v. Chr.), der ein
vier Bilicher umfassendes Werk mit dem Titel ,,Chronika“ verfasste, eine Chronolo-
gie vom Troischen Krieg (gesetzt auf 1184 v. Chr.) bis zum Jahre 120/119. APOL-
LODOROS ging von der akme eines Philosophen aus; damit ist der Lebenshéhe-
punkt gemeint, den er auf das Alter von 40 Lebensjahren festlegte. Mit der akme
verband er dann ein historisches Ereignis, z.B. die Eroberung einer bestimmten
Stadt. So gelingt uns mit begrenzter Unsicherheit die Einschitzung der Lebenszeit
eines Philosophen, oft nur eine relative Chronologie, die die Lebenszeit eines Phi-
losophen auf die eines anderen bezieht.



IeJUOWR[a-YosISOo]

[osIZo[oy)AW-yosISo]

[osI30[09yI-yosISO]

YOSIZO[-yosTypAw

[osI30]

yosi3ooay)

yosi3ojoyAw
/yastpAworyd

elewSipered

0S¢

sopjopadwyg
seiogexeuy
SOSSI[OA

uouoy
sopruoureq

soueydouoy

serogeyiAg

0oy 197

SouoWIXBUY
JopuewIXeuy

so[eyL

00S 0cs 009

0S9

PoOIsoH
IOWOY

00L 0SL

uaydosojiyd uap nz siq uiayidg uayossiydsaub usap uoa
albojouoaysn

008



19

b) Hilfen fiir die Lektiire des Buches

Es gibt Biicher, die sich nicht dazu eignen, vom Anfang bis zum Ende kontinuier-
lich gelesen zu werden. Ich denke z. B. an Fach- oder Handbiicher, die ihren Namen
verdienen. Sie bieten, vom Erzéhlerischen und Bildlichen abgehoben, hochkonzent-
riert Wissenssegmente, die sich ein Leser Schritt fiir Schritt aneignen kann. Und
iiber die Jahrzehnte hat man ein solches Buch vielleicht insgesamt gelesen. Ich
denke z. B. an Biicher wie ,,Die Geschichte der Griechischen Religion® von Martin
P. NILSSON oder ,,Die Hochsprachliche Profane Literatur der Byzantiner” von
Herbert HUNGER.

Andere Biicher hingegen sind wegen ihres erzdhlenden und bilderreichen Charak-
ters sehr wohl geeignet, dass man sie vom Anfang bis zum Ende liest oder gar lesen
muss. Das konnten Romane sein ebenso wie aus dem Bereiche der Fachwissen-
schaft z. B. das Buch von Wilhelm NESTLE: ,,Vom Mythos zum Logos®.

Das hier vorliegende Buch versucht, einen Mittelweg zu ermoglichen:

Wer sich bereits auf den Anfang des Weges bis an diese Stelle begeben hat, kann
sich jetzt entscheiden, ob er von hier bis an das Ziel (d. h. bis an das Ende des Bu-
ches) weitergehen mochte, oder aber ob er an anderer Stelle sozusagen wie in eine
Bergwand einsteigt.

Eine solche Stelle konnte z. B. die an lebhaften Gedanken und erzdhlenden Bildern
reiche Geschichte von SOLON und KROISOS (lat. CROESUS) sein. Es empfiehlt
sich dann, mit dem Block, der sich auf den Seiten 93 — 99 findet, zu beginnen und
mit dem Block auf den Seiten 101 — 109 zu enden. Es geht also um die §§ 5 und
6 aus dem Hauptstiick B. Dann steht alles Weitere von HOMEROS an (S. 23 ff.)
leichter offen.

Leider ist es unvermeidlich, dass die Sprache auch dieses Buches mit Fremdwortern
und Fachausdriicken (sog. termini technici) gefiillt ist. Diese sind entweder an Ort
und Stelle erklért oder im Anhang (C, § 3 ¢, S. 186 ff.) erldutert. In diesem Teil
des Anhangs findet man auch die Erkldrungen zu Orts- und Landschaftsbezeichnun-
gen (z. B. lonien oder Lampsakos).

Weitere Erlduterungen findet man auch im Sachindex (Anhang § 3 d, S. 193 ff.).
Dort sind die signifikanten Textstellen, an denen sich ein Wort findet, aufgefiihrt.

Alle Namen im laufenden Texte sind im zweiten Teil des Registers (§ 3 b, S.
175 ff.) genannt und erklart. Hier werden z. B. die Namen von Géttern ebenso be-
handelt wie die Namen von Philosophen, Fachwissenschaftlern und Dichtern. Nur
diejenigen Personen (wie z. B. Karl MARX) sind nicht aufgenommen, die als Per-
sonen der Zeitgeschichte zum stidndigen Diskussionsprogramm der Gegenwart ge-
horen.

SchlieBlich sind im Anhang (§ 3 a, S. 174) die verwendeten Abkiirzungen erklért,
es sei denn, sie sprechen fiir sich, wie ,,z. B.* oder ,,d. h.“. Was die Autoren und ihre
Werke betrifft, so habe ich mich an die Abkiirzungen gehalten, die allgemein einge-



20

fiihrt sind und auch unschwer identifiziert werden kénnen. Im Ubrigen habe ich die
Abkiirzungen benutzt, die zu finden sind bei:

LIDDLE, Henry George/SCOTT, Robert: A Greek-English Lexicon, Oxford 1834
ff. (Anhang I - V).

Im Einzelnen ist noch zu sagen:

1. Die Lebenszeiten, die bei den meisten der frithen Griechen leider nur mit Unsi-
cherheiten, die zum Teil mehrere Jahrzehnte ausmachen, angegeben werden
konnen, finden sich stets im Register der Namen (Anhang § 3 b, S 175 ff.).

2. Die Vornamen der deutschsprachigen Autoren wurden ausnahmslos ausge-
schrieben. Abkiirzungen finden sich nur bei den Autoren des englischen Sprach-
raums.

3. Zur Literatur im Anhang (§ 2) ist Folgendes zu sagen:

a) Bei der Liste handelt es sich nicht um ein alphabetisiertes Gesamtverzeich-
nis, sondern um ein Verzeichnis, das in sich gegliedert ist und den Abschnit-
ten bzw. §§ des Hauptstiicks folgt.

b) Leider konnte nur eine kleine Auswahl getroffen werden; denn die Zahl der
Ver6ftentlichungen ist vor allem in den letzten Jahrzehnten so gewachsen,
dass auch ein Kenner die Ubersicht verlieren kann.

Es gibt aber Werke, die seit vielen Jahrzehnten ihre Leuchtkraft und die
Giiltigkeit der Aussage bis in unsere Tage erhalten haben. Zu denken ist an
Werke von Autoren wie Hermann DIELS, Hermann FRANKEL, Hans-
Georg GADAMER, Johannes HIRSCHBERGER, Werner JAGER, Otto
KERN, Walther KRANZ, Wilhelm NESTLE, Martin P. NILSSON, Karl
PRAECHTER, Paul THIEME v. a. aber Wolfgang SCHADEWALDT. Von
den Dichtern, die prigend wirkten und wirken, seien Paul CELAN und
Friedrich HOLDERLIN genannt.

4. Im Ubrigen empfiehlt es sich, in Ruhe und Gelassenheit, vor allen Dingen aber
mit Geduld sich den Texten selbst zuzuwenden; kommen wird die Zeit, da als
Lohn fiir diese Geduld die Freude sich einstellt, den Gesamtsinn eines Textes
erkannt zu haben und von da in die Selbstdefinition einbeziehen zu kdnnen. Ich
schreibe nicht fiir die modischen Gehirndiener und Problematisierungsschwiét-
zer, die sich in vorauseilendem Gehorsam und als willige Helfer ihrer Auftrag-
geber iiben. Vor denen sollte man sich zugleich hiiten. Sie reden oft nur der
Beschrinktheit und dem engen Horizont das Wort, nicht aber der Bildung. Diese
lebt aus den Dimensionen der Ruhe und Geduld des Einzelnen und kulminiert in
dem grenziiberschreitenden Bewusstsein, dass ich Teil eines Ganzen bin und aus
dem denke und lebe, wonach ich suche. Bildung bedeutet in diesem Sinne die
Umkehr des Einzelnen und die Wendung seines Blickes auf das Ganze, das sich
allein durch ruhiges Nachdenken immer wieder neu erschlieen kann. Es gibt
kein menschliches Wissen vom Einzelding. Vor dem Reden aber steht das Den-



21

ken. Nur so ist Reden iiberhaupt legitimiert, und dann erst darf man von der Ein-
heit des Denkens und Redens im Sein sprechen.

Wenn Bildung auch Auswirkung auf den Zustand der Gesellschaft haben kann
und hat — sie trigt sogar Verantwortung dafiir -, ist sie dennoch von ihrer Her-
kunft her zutiefst unpolitisch; denn sie liegt ausschlielich in der Person und im
personlichen Schicksal eines jeden einzelnen Menschen. Und nur insofern der
einzelne Mensch angeriihrt wird, darf man von Bildung sprechen. Daher gibt es
vom Sinn der Bildung her auch keine ,,Bildungspolitik®. Gemessen an der per-
sonalen und individuellen Dimension der Bildung ist das Wort Bildungspolitik
eine Frivolitét.

5. Das notwendige Handwerkszeug fiir die Beschiftigung mit den Anfingen Euro-
pas ist eigentlich die Kenntnis des Griechischen und Lateinischen. Doch davon
kann man heute nicht mehr ausgehen. Daher sind die entsprechenden Texte die-
ses Buches in die deutsche Sprache iibertragen. Sofern nichts anderes angege-
ben ist, sind es eigene Ubersetzungen. Wie begrenzt die Moglichkeiten des
Ubersetzens iiberhaupt sind, zeigt die Tatsache, dass die dichterischen Texte die-
ses Buches in die Prosaform eingegangen, hoffentlich aber nicht paralysiert
sind. Jedenfalls handelt es sich nur um Versuche, der Musik der Verse wenigs-
tens hin und wieder durch freiere Rhythmen ihre stindige Gegenwirtigkeit zu
sichern. Wenn letztere bei den Lesern, auch bei den jiingeren, angekommen ist,
fithle ich mich dafiir gerechtfertigt, dass ich oft philologische Grenzen iiber-
schritten habe. Der Fachmann des Griechischen kann ermessen, mit welchen
Bedenken das geschah.

Aus der Besonderheit des Buches folgt, dass textkritische Erdrterungen so gut wie
ausgeschlossen sind.



Homer



23

B: Hauptstiick: Paradigmata
§1 Das philomythische Paradigma:

HOMEROS

Wir miissen zu den Quellen gehen, wenn wir die Entwicklung frithgriechischen
Denkens darstellen wollen. Unsere élteste Quelle in Europa sind die Epen des
HOMER; hier finden wir den Denkstil, wie er sich paradigmatisch im Mythos zeigt,
ausflihrlich belegt.

In Anlehnung an ARISTOTELES [Met. 982 b 18] wollen wir das in diesem Denk-
stil sich findende Paradigma philomythisch nennen. Zunéchst soll jedoch fiir
HOMEROS eine Ortsbestimmung gesucht werden: Die entscheidende Hilfe bietet
uns fast 400 Jahre nach dem Dichter der Philosoph ARISTOTELES. Im ersten Buch
seiner Metaphysik finden wir eine umsichtige Aufarbeitung und Periodisierung der
Entwicklung griechischen Denkens. In diesem Zusammenhange deutet der Philo-
soph {ibrigens an, dass auch andere sich mit der Geschichte des Denkens und grie-
chischer Denker auseinandergesetzt haben; doch davon wissen wir heute so gut wie
gar nichts mehr.

ARISTOTELES [Met. 983 b 29] unterscheidet die ersten ,,Theologisierer (protoi
theologesantes) von den ersten Philosophierenden (protoi philosophesantes) [982
b 11/12]. Im ersten Falle meint ARISTOTELES die frithen theologischen Denker,
deren Meinung iiber die Natur darin bestand, dass sie das Walten gottlicher Méchte
wahrnahmen und beschrieben. Sie benannten das Geschwister — und Ehepaar OKE-
ANOS und TETHYS als diejenigen, die die kosmische Entwicklung in Gang setz-
ten:

Sie sind, wie es bei HOMEROS heif3t, die Eltern (eigentlich ,,Viter*) des Werdens
(pateres tes geneseos — [983 b 30 f.] ).

Von den theologischen Denkern hob ARISTOTELES diejenigen deutlich ab, die
zum ersten Male philosophisch dachten. Wahrend fiir die erste Gruppe die Dichter
HOMEROS oder HESIODOS stehen diirften, nennt ARISTOTELES als Vertreter
der zweiten Gruppe den THALES; dieser sei iiberhaupt der Urheber der Philoso-
phie, genauer ,,Urheber solcher Philosophie* [Met. 983 b 20-21]. Gemeint mit ,,sol-
cher Philosophie® im Sinne des ARISTOTELES ist die Philosophie als Wissen-
schaft von den anfinglichen Ursachen [983 a 24/25], die das Seiende und die Wahr-
heit erforscht. Sie ist, wie ARISTOTELES sagt, eine ,,theoretische Wissenschaft*
[982b9 f].

Doch die einen, die Theologen, setzten als Antwort auf die Frage nach den Prinzi-
pien und Ursachen des Seins Gott ins Bild im Rahmen von ,,Geschichten (= my-
thoi) z.B. iiber OKEANOS und TETHYS. Diese Theologen heiflen bei ARISTOTE-
LES auch philomythoi [982 b 18], , Leute, die Geschichten lieben“. ARISTOTE-
LES ist sogar bereit, bereits von ihnen ,,irgendwie* als Philosophen zu sprechen.



24

Die anderen aber, diec Philosophen, die {iber das Staunen zur Philosophie gekom-
men sind, lieben die Geschichten nicht minder, doch sie gehen iiber die mythoi hin-
aus und erforschen die Ursachen dessen, was das Staunen selbst auslost. Sie drii-
cken ihr Staunen nicht nur in mythoi aus, sondern sie suchen nach Ursachen, z.B.
der Mondphasen oder der Sonnenwenden.

Wir wollen zunéchst bei dem philomythischen Paradigma bleiben und wenden uns
spéter iiber andere Paradigmata dem logischen zu, wie es sich in der Philosophie
manifestiert. Dann wird auch die Herkunft der Begriffe Philosophie und Theorie be-
leuchtet werden. Hervorgehoben werden muss, dass in jeder Trennung eine Unge-
rechtigkeit steckt; ARISTOTELES selbst driickt das mit dem Wort ,,irgendwie*
[982 b 18] schon aus:

Philosophie weist auf den Mythos zuriick, wie der Mythos in der Philosophie Ort
und Bleibe hat. Beide Paradigmata sind sogar ineinander verwoben. Philosophie
taucht in der Gestalt des THALES nicht pl6tzlich auf, sondern sie setzt da ein, wo
Menschen zu staunen beginnen, ein Problem erkennen und nach einem Ausweg aus
ihrer Verlegenheit (Aporie) oder nach der Antwort auf eine Frage suchen.

Wir kennen viele Hochkulturen, die ihre Hohepunkte lange vor der griechischen
hatten. Man denke an Indien und China oder die alten Flusskulturen in Agypten und
Mesopotamien. Wir finden zahllose Zeugnisse dazu, wie Menschen iiber die duf3ere
und innere Natur nachgedacht haben, {iber Anfang und Ende, Geburt und Tod, Ge-
sundheit und Krankheit, Freude und Trauer, Schuld und Schicksal.

Wir wollen uns aber aus guten Griinden der Wiege Europas zuwenden, und diese
findet sich in vollkommener Weise bei dem Dichter HOMEROS gestaltet. Unter
seinem Namen sind uns aus der 2. Hélfte des 8. Jahrhunderts v. Chr. zwei Heldene-
pen iberliefert (man spricht auch von narrativen Heldenepen), gedichtet in daktyli-
schen Hexametern.

Das eine (und iltere) erzéhlt vom Kampf der Griechen (bei HOMEROS heif3en sie
Achiéer, Danaer oder Argeier) vor Troia, genauer: von der Krankung und dem Zorn
des Stérksten unter ihnen, des ACHILLEUS, und den Folgen. Dieses Epos soll zu-
nichst kurz vorgestellt werden. Es trigt den Namen Ilias, abgeleitet von Ilion, dem
anderen Namen neben Troia.

Insgesamt liegt der Ilias folgende Handlung zugrunde:

In Troia herrscht der Konig PRIAMOS. Mit seinen Soldaten kontrolliert er das
nordwestliche Kleinasien, v. a. aber die engste Durchfahrt vom Mittelmeer in das
Schwarze Meer, die Dardanellen.

PARIS, dessen Sohn, entfiihrt in diplomatischer Mission aus dem griechischen
Sparta HELENA, die schone Frau des dortigen Konigs MENELAOS. Er nimmt sie
als seine Frau mit nach Troia. Da die Forderungen der Griechen, die schone Helena
zurlickzugeben, erfolglos bleiben, riisten die Griechen unter ihrem Oberkomman-
dierenden AGAMEMNON, dem Bruder des MENELAOS, zum Krieg und ziehen
mit insgesamt 1986 Schiffen gegen Troia.



25

Ein Schiffslager wird gebaut, die Stadt mit der Burg wird belagert und im 10. Jahr
durch eine Kriegslist erobert und niedergebrannt. Frauen und Kinder werden ver-
sklavt, die Ménner getdtet. Siegreich und zum Teil nach langer Fahrt kehrt die grie-
chische Flotte heim. Dieser Mythos ist insgesamt Hintergrund der beiden homeri-
schen Epen.

Das die kiinstlerischen Mittel zentrierende Thema der Ilias ist der Zorn des
ACHILLEUS; zum Zorne kam es, weil der Oberkommandierende der griechischen
Streitkrafte vor Troia, der Atride AGAMEMNON, kraft seines Amtes dem ACHIL-
LEUS die Geliebte namens BRISEIS, eine geraubte Beutefrau, weggenommen hat.
Dieser, der Starkste der Griechen (wenn auch nicht ihr Oberbefehlshaber), zieht
sich darauf vom Kriege zuriick, und ZEUS schwort der gottlichen Mutter des Hel-
den, der THETIS, dass die Griechen dieses Unrecht, das sie ihrem Sohne zufiigten,
bereuen sollen.

Doch ZEUS, der Oberste der Goétter, hat einen schweren Stand: denn seine Gemah-
lin HERA achtet eifersiichtig darauf, dass ihr Mann den Troern nicht hilft:

Immerhin lebt unter ihnen in ehebrecherischer Gemeinschaft mit der entfithrten
griechischen Konigin HELENA der troische Konigssohn PARIS. Wihrend nun
HERA, Hiiterin der Ehe und die Gattin des ZEUS, gegen diesen auf der Seite der
Griechen steht, stellt sich APHRODITE, die Gottin der Liebe, auf die Seite der
Troer, insbesondere des PARIS, dem sie sogar das Leben rettet.

Ein fiirchterlicher Krieg entbrennt, die Gotter beteiligen sich daran, bis ZEUS jedes
Eingreifen verbietet. Die Troer stehen kurz vor ihrem grof3en Siege tiber die Achéer:
Nun bereut AGAMEMNON seine Tat; er lasst eine Entschuldigung dem ACHIL-
LEUS {iberbringen und vielféltige Kompensationsangebote (u. a. auch die Ge-
liebte), damit die Ehre des Kontrahenten wiederhergestellt wird. Doch ACHIL-
LEUS ist wie von Sinnen und weist jedes Entgegenkommen zuriick. Die Achéer
miissen trotz tapferer Einsdtze leiden, und erleben, wie die Troer schlielich in das
Schiffslager einbrechen und ein Schiff nach dem anderen in Flammen aufgehen las-
sen.

Hinzu kommt, dass nun wieder die Gétter eingreifen, nachdem ZEUS auf Veranlas-
sung der HERA vom Schlafgott in einen tiefen Schlaf versetzt worden ist. In dieser
fiir die Griechen aussichtslosen Lage setzt sich PATROKLOS, der Freund des
ACHILLEUS, fiir die Griechen ein. ACHILLEUS erlaubt es dem PATROKLOS,
den Kampf aufzunehmen und seine eigene Riistung anzulegen, so dass man glaubt,
ACHILLEUS kidmpfe wieder.

PATROKLOS vertreibt zwar die Troer, doch findet er durch HEKTOR, den Anfiih-
rer der Troer, den Tod. Die Riistung des ACHILLEUS wird Eigentum des Siegers.

Uber den Tod seines Freundes tief getroffen fleht ACHILLEUS seine Mutter THE-
TIS an, ihm eine neue Riistung zu beschaffen. Er wird nun ein tragischer Held:

Denn in dem Malle, wie er dringt, den Tod des Freundes PATROKLOS zu riachen,
wird er selber Kind des Todes; es heif3t da [XVIII, 94 ff.]:



Die schone Helena



27

,,Den aber sprach an die THETIS, Trinen vergiefend: Bald wirst du ster-
ben, mein Kind, so wie du <jetzt> sprichst; denn gleich nach HEKTOR ist
dir der Tod beschieden. “

Doch die Mutter erfiillt die Bitte des Sohnes und ldasst von HEPHAISTOS eine Riis-
tung schmieden — insbesondere einen kunstvoll gestalteten Schild, der gleich noch
beschrieben werden wird. ACHILLEUS verséhnt sich mit AGAMEMNON und
zieht auf dem Kampfwagen ins Gefecht.

Nochmals wird er jetzt aber von seinem Pferde XANTHOS mit menschlicher
Stimme gewarnt. Es heifit [XIX, 408 ff.]:

,»Mit Freuden wir dich jetzt noch bewahren, starker ACHILLEUS, doch schon nahe
ist der Tag deines Verderbens. Aber dann sind wir nicht schuldig, sondern ein gro-
fier Gott und das mdchtige Schicksal (die mdchtige Schicksalsgéttin) zugleich ... Dir
selbst ist beschieden, einem Gott und Menschen durch Gewalt zu erliegen Der
Pfeil, der, von PARIS abgeschossen und von APOLLON gelenkt, ihn toten wird, ist
schon geschnitzt.

Der Kampf beginnt und wieder mischen die Gotter sich ein — und wéire HEPHAIS-
TOS nicht, ACHILLEUS wiére von den Fluten des Flussgottes SKAMANDROS da-
hingerafft worden. ACHILLEUS, von ATHENE geschiitzt, jagt HEKTOR um die
Stadt; hinter diesem steht schiitzend APOLLON. Doch nun kommt es zu einer gro-
Ben Szene, welche die Macht und Ohnmacht der Gotter, insbesondere des ZEUS,
zeigt [ XXII 209 ff.]:

,,Die goldene Waage holte der Vater herbei und gab die beiden Lose des be-
triibenden Todes in die Waagschalen — das eine des ACHILLEUS, das an-
dere des rossebdindigenden HEKTOR. Dann fasste er sie in der Mitte, und es
neigte sich des HEKTORS schicksalsbestimmter Tag — sein Weg fiihrte in des
Todes Reich. *

Jetzt muss alles seinen unabdnderlichen Weg gehen:

ACHILLEUS totet HEKTOR und schleift den Leichnam tiglich um die Mauern
Troias. APOLLON verhindert einerseits, dass der Tote verstimmelt wird, anderer-
seits verhandelt er mit den Gottern, und ZEUS bewegt schlieBlich PRIAMOS, den
Vater des Toten, zu ACHILLEUS zu gehen und den toten Sohn auszulésen. ACHIL-
LEUS gibt die Leiche frei; HEKTOR kehrt heim und wird feierlich bestattet.

Doch das Ende des ACHILLEUS durch den Pfeilschuss des PARIS, gelenkt von
APOLLON, erzdhlt HOMEROS nicht mehr.

Der Mythos, wie er im Epos dargestellt ist, soll die Horer (und jetzt uns Leser) eini-
ges lehren:

Das philomythische Paradigma geht von zwei kosmischen Schichten aus, einer
innerenund einer duBBeren Schicht. Das Auflere des Mythos hat kriegerische
Ereignisse einer damals schon grauen Vorzeit zum Inhalt. Da diese Ereignisse in



28

eine Zeit zurlickreichen, die die Schrift noch nicht kannte, sind sie zwangslaufig be-
reits in ihrer Tatsdchlichkeit verblasst, und in dem Malle, wie sie verblassten, wur-
den sie durch Mythos ergénzt und verklirt. Verkldren ist diejenige Stufe des Den-
kens, die einem durch Zeitldufe unklar oder ungenau gewordenen, inzwischen des
Zusammenhanges entbehrenden isolierten Ereignis Bilder, bildhafte Kontexte oder
Geschichten (mythoi) zuweist.

Mythos lebt von diesen Attribuierungen, und die notwendige Voraussetzung fiir die
Entstehung des historischen Mythos ist die fehlende Schriftlichkeit. Im Mythos ste-
cken das zugewiesene Wort und das Bild. Er ist ein Erbgut, das dic Indoeuropier,
Ahnherren der Griechen, schon sehr friih bei der Besiedlung Griechenlands mit sich
fiihrten.

Das Innere des Mythos sind die von HOMEROS mitgeteilten Begebenheiten in-
nerhalb eines Menschen (in der Form von Gefiihlen) und innerhalb einer Gruppe
von Menschen (in der Gestalt von Auseinandersetzungen in der Ehe, in der Nach-
barschaft, im Umgang miteinander bei Geselligkeiten, Riten um Leben und Tod).
Dasselbe gilt fiir die Gotter allein und fiir Goétter und Menschen.

Aus der kurzen Paraphrase des homerischen Mythos ist vielleicht deutlich gewor-
den, dass auf zwei Ebenen Prozesse zu beobachten sind. Man konnte sich vielleicht
auch eine grofe Biihne vorstellen, die horizontal geteilt ist. Auf der oberen Ebene
handeln die Gotter — miteinander, gegeneinander; sie wirken auch ein auf die untere
Ebene der Menschen. Auch diese wirken miteinander, gegeneinander; sie wirken
auch ein (oder sie versuchen es wenigstens) auf die Gotter, die da oben wohnen.

Der Menschen Mittel den Gottern gegeniiber sind das Gebet und das Opfer, manch-
mal sogar die Waffe! Doch letzteres bleibt die Ausnahme: Der Mensch zieht dabei
stets den Kiirzeren; denn die Gotter konnen zwar verletzt werden, doch sie sind
heilbar, vor allen Dingen unsterblich und rachstichtig (wie Menschen).

Beide Ebenen sind in sich und gegeneinander hierarchisch gegliedert, oben hat
ZEUS das Sagen, unten der Oberkommandierende namens AGAMEMNON; darum
konnte Letzterer sich gegen ACHILLEUS durchsetzen, obwohl er in Bezug auf das
Kraftpotential der Schwéchere war. Diese beiden Ebenen durchziehen nicht nur die
Ilias, sondern auch die Odyssee, das zweite Epos, auf das noch zuriickgegriffen
werden wird.

Eine solche Darstellung der beiden Ebenen wird auch im ersten Gesang der Odys-
see als stindige Aufgabe des epischen Singers genannt — die ,,Werke der Menschen
und Gotter* (erg’ andron te theon te [338]).

Wir konnen iibrigens auch weitere Zweiteilungen finden: Die Menschen vor Troia
sind in zwei Lager geteilt — gemeint sind die Achder (= Griechen) und die Troer;
auch die Gétter selbst sind in zwei Lager geteilt: die einen fechten fiir Troia (z.B.
ZEUS und APOLLON), die anderen fiir die Achder (z.B. HERA und ATHENA).
Und AGAMEMNON ist nicht der allmachtige Oberkommandierende; im Epos wer-
den ihm die Grenzen gezeigt; er muss sich entschuldigen fiir seine riicksichtslose



29

Tat, welche der Ausdruck der Tatsache ist, dass Menschen nicht nur vom Verstande
oder von der Vernunft regiert werden, sondern auch vom Irrationalen, von der Ver-
blendung, die die Griechen ate nennen. Der Mythos hat also nicht nur die genannte
Funktion der Attribuierung, die Liicken erginzt und Kontexte herstellt. Mythos hat
auch die Funktion eines Spiegels. Er zeigt dem Menschen den Menschen; dieser
wird als einer vorgestellt, der aus tiefer Uberzeugung irrt. Aus dem Geiste des My-
thos wéchst eine tragische Menschensicht: Das ist eine der Wurzeln der spéteren
Tragodie.

Aber mit der Verblendung geht auch die Schuld einher: ate hat diese beiden Be-
deutungen [JAGER, 1989, S. 79] und noch eine weitere — sie ist auch eine géttlich
wirkende Macht wie die moira — was man als Schicksal iibersetzen konnte. Daher
miisste man beide im Griechischen sowohl mit groflen als auch mit kleinen An-
fangsbuchstaben schreiben — denn beide (MOIRA und ATE) sind Sachverhalte und
Personen. Sogar ZEUS ist nicht allméchtig. Er muss sich der MOIRA beugen;
denn er ist gezwungen, die goldene Waage zu holen [Gesang XXII] und die beiden
Todeslose des ACHILLEUS und des HEKTOR in die Waagschale zu legen. Und
nun geht alles seinen Gang. Das heif3t:

ZEUS muss alles laufen lassen, ohne dass er noch eingreifen kann. Ohnmaéchtig
muss er zusehen, wie HEKTOR, den zu schiitzen er versprochen hatte, fillt.

Der Mythos zeigt also dem Menschen auch das Wesen des Gottlichen. Selbst dieses,
nicht nur der Mensch, muss unter dem Gefiihl begrenzender Ohnmacht leiden.

Die Darstellung soll hier abgebrochen werden; denn es ist wohl klar geworden, dass
alles Menschliche in das Géttliche eingewoben ist, dass es den Zusammenhang zwi-
schen dem Goéttlichen und dem Menschlichen gibt und dass den handelnden Men-
schen wie den Géttern Grenzen gesetzt werden. Auf jeden Fall stellt uns HOME-
ROS in der Ilias mit ihren wechselvollen Kémpfen und trotz dieser Kimpfe eine
einheitliche Weltleitung (allerdings mit Briichen) vor.

Hier konnte man ein weiteres Merkmal des philomythischen Denkstiles nennen:

Wiéhrend Menschen stets nur auf Segmente der Wirklichkeit verwiesen und diesen
irgendwie ausgeliefert sind, prasentiert Mythos dasjenige, was die Segmente {iber-
steigt: Er gibt das Totale, den Gesamtzusammenhang der Dinge, aus dem wir
sinnvoll leben kénnen: Wir sind zwar den Gottern ergeben — doch was wéren diese,
wenn sie uns, ihre Verehrer, nicht hétten!

Das Welt- und Menschenbild des Mythos konnte folgender Text deutlich machen:

,,Die Wut besinge, Géttin, des Peleussohnes ACHILLEUS,

die vernichtende, die zahllose Schmerzen den Achdern zufiigte,

viele wertvolle Seelen in den HADES verbrachte,

Seelen von Helden, sie selbst aber — zur Beute machte er sie den Hunden und
gab sie den Vogeln zum Frafse: des ZEUS Wille aber wurde erfiillt, seitdem



Artemis



Jloreyoy

Joeueq
43041 101061y NIHO3IIHD
sopjosed sieslg
ny V any
sn3az — oun omiod 1o SOLSIVHdIH
311A0HHdY _ snaj|Iyoy ' VN3HLY
NO110dVY -tH— “ ! vd3H
181ya] Jop \
Xiuioyd - - - snsjed \
lop Joqeygar
pun apLy Jap
JODjOH sled SOB|QUS\ uouwsweby so1s1B1y
» 7 » - > 4
\ / \ /
\ / \ /
\ / \ /
AN ) / BUS|SH \ / BlIsawrelA|y
soweld

Stemma: Menschen und Gotter vor Troia



32

zum ersten Male die beiden sich entzweiten und in Streit gerieten,

der ATRIDE, der Herrscher seiner Mdnner und der strahlende ACHIL-
LEUS.

Und wer nun von den Gottern lief3 beide im Streit aneinander geraten, auf
dass sie kdmpften?

Der LETO und des ZEUS Sohn ... *~.

Das sind die Worte der Einleitung, des so genannten Prooimions, der Ilias.
Eine schauerliche Szene:

Das Grauen des Krieges, grenzenlos die Schmerzen und zahllos die Toten, die unbe-
stattet von wilden Tieren gefressen werden, alles gegriindet auf die hemmungslose
Wut (menis) eines Mannes. Das ist ungeheuerlich, unglaublich, so unglaublich,
dass das nicht nur Menschenwerk sein kann:

Es wurde vollzogen der Wille des ZEUS, des Obersten der Gotter. Géttliches In-
strument — selbst ein Gott — war APOLLON. Er vollstreckte den Willen seines Va-
ters. Und die Menschen sind die Opfer, direkt und indirekt: Der arrogante AGA-
MEMNON ist Opfer der ate und der verblendete ACHILLEUS ist Opfer der ate —
beide waren gewarnt -, und nun sterben ihre Ménner zu Hauf, selbst schuldlos,
durch beider Minner Uneinsichtigkeit, Uberheblichkeit und Schuld (ate).

Dahinter steht das Weltbild des Mythos; denn nichts eben geschieht ohne géttliche
Einwirkung: Der Satz vom zureichenden Grunde, viel spiter formuliert, gilt fiir
menschliches (und gottliches) Handeln: Beides ist durch kaum zu bandigende Moti-
vation gesteuert.

Das Leid, das Menschen einander zufiigen, ist Folge selbstbestimmten Handelns
einerseits. AGAMEMNON wird geblendet durch seine (ihm iibertragene) Macht
und behandelt Menschen, als seien sie nur dafiir geschaffen, ihm gefillig zu sein.
ACHILLEUS handelt ebenso, wenn er in seiner Wut nichts tut und Menschen op-
fert, als seien sie Opfertiere. Das dufere Schicksal anderer ist bestimmt durch den
Eigensinn und die unbeherrschten Gefiihle beider Kommandeure.

Andererseits aber ist das unermessliche Leid Ausdruck dessen, dass der oberste
Gott so beschlossen hat. Und selbst ZEUS ist einem hoheren Willen, der MOIRA,
untertan. Der Kosmos der Menschen und Gotter ist hierarchisch geordnet, von oben
nach unten. Innerhalb der Ordnungen aber gibt es Handlungsspielrdume, jedoch
nicht so weit, dass echte Alternativen vorhanden sind. So frei sind Gétter und Men-
schen nicht. Die Freiheit ist sozusagen nur angedacht.

Im philomythischen Paradigma findet sich eine bemerkenswerte Tiefendimension.
Diese wird durch eine andere Stelle deutlich [XVIII, 478 ff.]; es geht dabei um Fol-
gendes:

ACHILLEUS, der dem Tode verfallene und tragische Held, muss seine Mutter
THETIS um eine neue Riistung bitten, weil seine eigene durch den Tod des PATRO-



ot
L T
prie

Der Adler des Zeus



/
\ ﬁ 11l \\ =
\\ Al o \\\N\\\H\ e

\!
D
= o A\ 5

Erscheinung Athenes



35

KLOS, dem er sie gelichen hatte, verloren gegangen war. Und der Gott der Schmie-
dekunst HEPHAISTOS ist es, dgr die Riistung schmiedet, vor allem den Schild. Es
heift da (in Umschreibung und Ubersetzung):

Zuerst machte er den Schild. Dieser bekam fiinf Schichten mit vielen klugen Bil-
dern. ,, Auf ihm gestaltete er die Erde, auf ihm den Himmel, auf ihm das Meer, die
unermiidliche Sonne und auch den vollen Mond, aufihm die Sterne, alle, mit denen
der Himmel bekrdnzt ist — die Plejaden und Hyaden und auch den starken Orion

Zwei Stédte schuf er sodann von sterblichen Menschen. In der einen waren gerade
Hochzeit und Geselligkeit: Jubel, Tanz, Flotenspiel. Auch Streit war da zwischen
zwei Ménnern, und beide begehrten beim Schiedsmann einen Spruch zu erhalten.

Die andere Stadt hingegen wurde gleich von zwei Heeren belagert, die sich alles tei-
len wollten. Doch die Bewohner, von ARES und PALLAS ATHENE gefiihrt, wehr-
ten sich. ARES und PALLAS ATHENE waren prichtig gekleidet und ,schén und
grofi* [518], die Bewohner dagegen waren nicht wie die Gotter; sie waren viel klei-
ner. Es kam zum Kampfe, und die Gétter wirkten mit und ,zogen voneinander weg
die Toten* [540] als ihre Beute.

Auf den Schild setzte er ein fettes Feld und Pfliiger mit ihren Tieren und einen
Mann, der ihnen Wein reichte. Und was sie umbrachen, war nicht mehr schwarze
Erde, sondern Gold.

Weiterhin brachte er auf den Schild ein Konigsgut, auf dem gerade geerntet wurde,
fleiBig und mit Verstand. Auch einen Weinberg gestaltete er ganz aus Gold, und
Winzer, Jungen und Midchen trugen in Koérben die honigsiiBe Frucht, und ein
Knabe sang zur Leier.

Auch eine Rinderherde gestaltete er mit Hirten und Hunden: zwei schreckliche Lo-
wen hatten sich iiber die Herde hergemacht, und nun kam es zum Kampf. Auch
Stille und Weiden mit Schafen formte er. Und ganz fein bildete er ab den zarten
Tanz von jungen Ménnern in Rocken und Madchen in Leinenkleidern. Mitten unter
ihnen sang der gottliche Sanger [604].

,,Und auf ihn brachte er des Ozeanstromes riesige Kraft an den Rand, den
dufleren, des dichtgestalteten Schildes “.

Auf dem Rundschild wird also ein Weltbild entworfen:

Im Innersten wolbt sich wie eine Kuppel der Himmel, und darunter liegen flach aus-
gebreitet die Erde und das Meer — nicht zu verwechseln mit dem OKEANOS — und
die Fiille des Lebens der Menschen und vor ihnen, sie leitend, die Fiille der Gotter.
Wolfgang SCHADEWALDT [1978, S. 54] weist daraufhin, dass HOMEROS ein
Weltbild in der Form von Kreisen, genauer: von konzentrischen Kreisen entwirft —
vorbildlich fiir die spétere Kosmologie. Noch wichtiger scheint mir die Beobach-
tung und Bemerkung [aus Buch VIII der Ilias], dass man in Bezug auf den gesamten
Kosmos sogar wohl schon von einer Kugelvorstellung ausgehen kann. Uber der



36

Erdscheibe wolbt sich ebenso der Himmel (der Ozean umstromt den Rand der
Erde), wie unter der Erdscheibe der HADES und TARTAROS (das Reich des To-
des) sich wolben.

Und so beschreibt HOMEROS auf dem Schild sehr genau, was Menschen sehen
oder gesehen haben. Hintergrund dieser geistigen Haltung innerhalb des philomy-
thischen Paradigmas ist etwas, was spiter Grundmethode jeder Naturwissen-
schaft geworden ist. Der Mathematiker EUDOXOS von Knidos formulierte als
Grundforderung jenes ,,diasozein ta phainomena® (,,die sich zeigenden <Einzelhei-
ten> festhalten und bewahren®, vgl. Seite 15), und damit war gemeint, dass man
exakt und getreu das feststellen und festhalten muss, was man sieht, bzw. was in Er-
scheinung tritt. Uber nichts darf man durch Interpretation hinwegsehen, bzw. nichts
darf man durch eigene Interpretation ersetzen.

Auf dieser Grundlage versuchte HOMEROS zu ergénzen und Strukturen zu fin-
den, z. B. den Kreis und die Kugel. Man konnte sogar vom Versuch einer Geomet-
risierung dessen sprechen, was der Mensch der Zeit des HOMEROS wahrzuneh-
men in der Lage ist. Dahinter steckt etwas, was wir allenthalben bei frithgriechi-
schen Denkern finden: Sie suchen in der Vielfalt der Erscheinungen die Einheit, das
strukturierte Ganze, was der Dichter in der eben genannten Schildbeschreibung
versucht.

Impliziert also in das homerische Epos findet sich die Welterkldrung des Mythos:

HOMEROS sieht der Bereiche wohl drei: Himmel, Erde und Unterwelt; und diesen
drei Bereichen sind Gotter zugeordnet. Doch das eigentlich kosmische Prinzip, aus
dem alles wuchs, nennt er OKEANOS.

Selbst die Gotter entspringen diesem OKEANOS. Im 14. Gesang der Ilias [200 f.]
heif3t es:

,,Gehen werde ich, zu sehen die Grenzen der viele Nahrung spendenden
Erde und den OKEANOS, Wiege der Gotter, und TETHYS, die Mutter.

In Vers 246 heif3t es gar von OKEANOS, dass er ,,Ursprung fiir alles geworden ist*.

Hier sollte eingehalten werden, weil mit diesem bescheidenen Satz fiir uns eine Zu-
mutung ausgedriickt wird. Aber wir fassen hier denK e r n des philomythischen
Paradigmas:

Spétestens seit der Ansage des JESUS von Nazareth haben wir es uns verboten,
nach dem zu fragen, was vor Gott war oder ist. Nach dem philomythischen Denk-
stil ist das aber die selbstverstindlichste aller Fragen und Antworten: Gott ist zu-
gleich Gott und Nicht-Gott; vor Gott gibt es Gott und nach ihm auch — es ist wie
in einem Wirbel, in dem alle Teile stets ihren Standort wechseln:

Sie sind Teile und zugleich Nicht-Teile. Sprachlich ist bei HOMEROS alles anthro-
pomorph gedichtet, also vom Menschen aus menschengestaltig gesehen: Seine
Daseinsinteressen bestimmen die Elemente der Erkldrung, handele es sich um die



37

Erde (Land, Wasser, Strome), die er bebaut, um den Himmel, der ihm die Ernte ver-
derben kann, oder um die Welt unter ihm, in die er gehen muss. Der Mythos lebt
von dieser Erkldarungsweise. In dieser werden aus personlichen Interessen heraus
Attribuierungen, also Zuweisungen, vorgenommen.

Aber noch etwas fillt in der Schildgeschichte auf:

Wenn erzéhlt wird, dass HEPHAISTOS Himmel und Erde, Meer, Sonne, Mond und
alle Sterne auf dem Schild gestaltet, dann steht dahinter die Haltung, alles, was
uns umgibt, erfassen zu wollen.

Der Hang zur Vollstindigkeit wird noch durch ein zweites Merkmal erginzt: Es ist
das Denken in Gegensétzen; denn HOMEROS formt auf dem Buckel des Schildes
zwei Stidte, eine im Frieden, eine im Kriege. Die Stadt im Frieden aber bietet ihrer-
seits Harmonie (Hochzeit, Festlichkeit, Gesang, Musik) und Streit (neikos), der
aber in den Bahnen des Rechts verlduft. Der Krieg aber um die andere Stadt fiihrt
ins Verderben.

Diese agonale Struktur wird wie ein Bild von einem Rahmen umgeben. Der eine
Teil des Rahmens ist kosmischer Natur, wie wir eben sahen, der andere umschreibt
das Leben, wie es den damaligen Menschen auflerhalb der Stidte und Siedlungen
begegnet. Doch alles auf dem Schild wird eingebunden in das erfiillende und regie-
rende Wasser:

., Und auf ihm (dem Schild) schuf er des Okeanos-Flusses gewaltige Stirke
am duflersten Rand des Schildes, des dichtgedringt gestalteten” [XVIII,
607-608].

Das Einzelne wird also vollstdndig und in agonaler Struktur beschrieben und einem
iibergeordneten Ganzen zugeordnet. Die Rede ist vom Ein-und-Alles, dem hen
kai pan. Beides, das Einzelne und das Ganze, ist als Einheit definiert. Als eine sol-
che wird sie zum Leben erweckt und lebende Person. Im Riickgriff, der die zwei
Jahrtausende anderer (noch darzustellender) Paradigmata {iberspringt, kann fiir Hol-
derlin diese Person als Gestalt lebender Gegenstand der Dichtung werden. Dazu
sagt er [in dem Gedicht ,,Der Rhein“]:

,,Im dunklen Efeu safs ich, an der Pforte
des Waldes, eben, da der goldene Mittag,
den Quell besuchend, herunterkam

von den Treppen des Alpgebirges, ...

Als erlduterndes Beispiel fiir die agonale Struktur diene der Krieg, der auf dem
Schild beschrieben wird: Es gibt da die Entfaltung hochster Kraft und plétzliche
Verwundung — die heilbar ist — oder gar jadhen Tod. Siechtum finden wir bei HOME-
ROS nicht. Wir werden spéter diesen Denkschritt wieder aufnehmen, desgleichen
das, was Geometrisierung genannt wurde, oder auch Mathematisierung genannt
werden konnte. Aus der agonalen Struktur des Kosmos folgt, dass schon fiir
HOMEROS menschliches Leben mordender Kampf ist. Daraus erwichst spéter



Odysseus 2000



39

das Bewusstsein des Tragischen, das darin besteht, dass man durch eine
Handlung un ab w e ndb ar das herauffiihrt, was man mit derselben Handlung
vermeiden mochte. Die griechische Tragddie steht am Ende dieser Entwicklung
[JAGER, 1989, S. 73; SCHADEWALDT, 1996, S. 43].

Eine weitere Szene soll an dieser Stelle besonders herausgestellt werden, weil sie
das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch im Mythos besonders deutlich machen
kann:

Es heiBt zu Beginn des 11. Gesanges der Ilias, der die Uberschrift trigt: Des AGA-
MEMNON Einsatz [1-12; 15]:

,, EOS aber — vom Lager an der Seite des herrlichen TITONOS erhob sie
sich,

um den Unsterblichen Licht zu bringen und auch den todgeweihten Men-
schen.

ZEUS da sandte die ERIS hervor zu den schnellen Schiffen der Achder,

die schwierige, des Krieges Zeichen in den Hdnden sie hielt.

Aufstellung nahm sie an des ODYSSEUS Schiff, einem Riesenfisch gleich
und dunkelrot:

Das stand in der Mitte, so dass man vernehmlich sich machen konnte nach
beiden Seiten,

hier zum Zelt des AIAS, Sohnes des TELAMON.,

dort zum Zelte des ACHILLEUS; sie hatten ihre prdchtigen Schiffe an die
duflersten Enden gezogen, auf Kraft vertrauend und auf die Stirke ihrer
Arme.

Da nun stand sie und schrie, die Gottin, laut und schrecklich

gerade heraus; den Achdern aber senkte sie, einem jeden, grofie Kraft

ins Herz, rastlos den Krieg zu betreiben und zu kdmpfen...

Der ATRIDE aber briillte laut Alarm und rief zu den Waffen die Argeier,
selbst hiillte er sich in gleifiende Riistung... "

Da schickt also ZEUS die Goéttin des Agons, des Streites, die ERIS, um die kamp-
fesmiiden Griechen, die in ihre Heimat abriicken wollen, wieder ins Gefecht zu be-
kommen. Thre Stimme gibt den Griechen Mut weiterzukdmpfen. Und AGAMEM-
NON erteilt sofort die notwendigen Befehle, vor allen Dingen: ,,Zu den Waffen!*

Gottliches Walten also 16st menschliche Handlung aus. Vielleicht fallt dem Be-
trachter spontan das Bild eines Marionettentheaters [PLEGER, 1991, S 37] ein.
Doch dieses Bild passt nicht ganz.

Zwar ist es so, dass ohne gottliches Einwirken Menschen Bedeutendes nicht aus-
richten kénnen — doch im Unterschied zum Marionettenspieler, der einfach nur Fa-
den zieht, nimmt Gott die Menschen ernst; er bereitet fiir sein Walten die Bahn, er
Offnet die Menschen fiir das, was sie tun sollen. An unserer Textstelle ist das dem



40

gottlichen Wirken nachfolgende Handeln des AGAMEMNON nur noch wie der
Schlussstein in einem romanischen Gewdlbe.

Wir fassen hier ein Stiick Theologie in der Frithform des Mythos wie vorhin das
entsprechende Menschenbild: Gott macht die Menschen fiir irgendetwas — was im-
mer er beabsichtigt — reif. Das macht er natiirlich um des Menschen willen, damit er
die Chance hat, aus Einsicht zu handeln.

Gott wendet sich aber auch den Menschen um seiner selbst willen zu; denn was
wire Gott, was wiren die Gotter, wenn sie nicht die hitten, von denen sie Opfer
empfangen und Gebete vernechmen. Diese mythische Komponente der Theologie
finden wir auch spiter immer wieder, z. B. bei Friedrich NIETZSCHE, wenn er den
ZARATHUSTRA [Vorrede aus ,,Also sprach ZARATHUSTRA®] ausrufen lésst:

,»Du grofles Gestirn, was wire dein Gliick, wenn du nicht Die hdttest, wel-
chen du leuchtest!

Autoren wie Werner JAGER nennen das homerische Epos die vorweggenommene
Tragodie der Griechen bzw. die Tragddie ,,die Nachfolgerin des Epos® [1989, S.
73].

Bei dieser Beurteilung spielt die Tatsache eine Rolle, dass das Epos selbst die ge-
nannte agonale Struktur aufweist und der Handlungsfortschritt iiber Dialoge erfolgt.

Das Besondere des Dialoges oder innerhalb des Dialoges mag eine Szene aus dem
9. Buche der Ilias deutlich machen: Zuvor soll der Kontext kurz dargestellt werden,
danach wird die Szene ein wenig ausgeleuchtet:

Zentrales Thema der Ilias ist, wie bereits dargestellt, der Zorn des ACHILLEUS.
Das griechische Wort dafiir ist menis. Dieses Wort erdffnet das Epos und ist dessen
Leitmotiv. Es driickt hohe Emotionalitit aus. Vermutlich (ganz gesichert ist diese
Ableitung ndmlich nicht) hingt das Wort mit einem Verb, das ,,Toben®, ,,Rasen* be-
deutet, zusammen; dessen schwacher Abglanz findet sich in unserem Fremdwort
,,Manie®.

Dieser Zorn ist weniger darauf zuriickzufiihren ist, dass AGAMEMNON, der grie-
chische Oberkommandierende vor Troia, dem ACHILLEUS die Frau, die er liebt,
weggenommen hat — sondern vielmehr, dass er dem stirksten Manne der Griechen
die Ehre verweigert. Das aber trifft — wir moderne Menschen konnen das kaum so
nachempfinden — den frithgriechischen Menschen und Helden in seiner Existenz:
Es ist damit eine tragische Grundbefindlichkeit dieses Menschen angesprochen.
Ehrverweigerung oder Ehrbeschneidung fiihrt in den psychischen und physischen
Untergang. Es gibt keine Umkehr.

Die praktische Konsequenz dieser ehrabschneidenden Behandlung durch AGA-
MEMNON ist, dass ACHILLEUS am Gefecht um Troia nicht mehr teilnimmt. Die
Griechen aber kommen darauf in gro3e Not, die Troer beherrschen das Geschehen,
griechische Schiffe gehen in Flammen auf, und es besteht die Gefahr, dass die Grie-
chen geschlagen werden und nicht einmal mehr die Chance zur Flucht bekommen.



41

Der vormals so arrogante AGAMEMNON muss &ffentlich bekennen, dass er falsch
gehandelt hat. Aufgrund der groflen Not diirfen wir vermuten, dass sein Schuldbe-
kenntnis in Verbindung mit dem Versprechen der Wiedergutmachung nicht nur tak-
tisch gemeint ist. NESTOR, der kluge alte Mann, macht nun einen Vorschlag:

Eine Delegation soll mit ACHILLEUS Verbindung aufnehmen, sie soll ihm die
Entschuldigung des AGAMEMNON iiberbringen und ihn dazu bewegen, sich wie-
der am Kampf zu beteiligen. Fiithrer dieser Delegation soll der greise PHOINIX
sein, der Lehrer des ACHILLEUS. Dazu gehdren noch AIAS, ein starker Macher
und Kéampfer, und ODYSSEUS, der wortgewaltige, kluge Diplomat und Befehls-
empfanger. Dazu werden noch zwei Adjutanten genannt. Als die Gruppe angekom-
men ist, wird sie freundlich und iippig bewirtet. Dann ergreift schnell ODYSSEUS
das Wort und beginnt mit einem offiziellen GruB3. Er stellt sodann die Gefechtslage
dar — eine Katastrophe stehe bevor, wenn ACHILLEUS nicht unverziiglich ein-
greife und zuvor des gewiss nagenden Zornes entsage. Er mochte dem ACHIL-
LEUS die Entscheidung erleichtern und iiberbringt neben der Entschuldigung des
Oberkommandierenden dessen Kompensationsangebote:

Gold, Pferde, Frauen, auch die geraubte Geliebte — unangetastet —, reiche Beute
nach Troias Fall, sogar eine von den eigenen Tochtern wird als Ehefrau angeboten,
sieben Stddte auf der Peloponnes (der siidgriechischen Halbinsel) mitsamt den
Menschen, Tieren und Liegenschaften. Und vor allem Ehre durch diese Menschen
und nach dem Siege Ehre in den Augen aller Helenen.

Doch ACHILLEUS vergleicht all das, was schon gesagt worden ist und gesagt wer-
den wird, mit dem hilflosen Gejammer von Jungtieren [311]. Er hilt das Gerede fiir
wiirdelos, weil es um eines wiirdelosen und betriigerischen Oberkommandierenden
willen und fiir diesen geschieht.

Die Bitte, die der diplomatische ODYSSEUS vortrédgt, und die vielféltigen Ange-
bote der Wiedergutmachung werden rundweg abgelehnt; stattdessen kiindigt
ACHILLEUS fiir die Zeit der Morgenrote des kommenden Tages den Abzug an und
fordert die anderen Griechen auf, das Gleiche zu tun.

Den PHOINIX aber, seinen Lehrer, — bisher hat er ihn weder eines Blickes noch ei-
nes Wortes gewiirdigt — 1adt er ein, bei ihm die Nacht zu verbringen, die géttliche
MORGENROTE zu erwarten und mit ihm heimzufahren.

Es folgt das Schweigen aller — sie sind tief betroffen, denn es ist alles gesagt — zwei
Positionen, und nicht die geringste Annéherung ist zu spiiren; es kann auch niemand
mehr etwas auf die Worte des ACHILLEUS zu erwidern wagen, denn er hatte das
Wort und die Rede gefiihrt wie eine Waffe, scharf, kompromisslos, vernichtend. Die
Waffe war wie der Befehl dessen, der in der Hierarchie ganz oben steht.

Nur PHOINIX, sein alter Lehrer, darf noch das Wort ergreifen, selbst voller Furcht
wegen der Kriegslage und auch in Furcht und Sorge um den ihm von PELEUS, dem
leiblichen Vater des ACHILLEUS, anvertrauten Schiiler und Schiitzling. Wir spiiren
die auBerordentliche, anriihrende Néhe des Lehrers zu seinem Schiiler, ,,philon te-



42

kos* = ,,liebes Kind* [444] sagt er. Und nur aus dieser Nihe heraus darf er seine ei-
gene Lebensgeschichte und Lebenserfahrung ausbreiten:

Es ist die Erfahrung mit dem Ausbruch eigener Gefiihle und ihren Folgen. Wir ho-
ren nun den Mythos, der eine menschliche Fundamentalsituation in die Form ei-
ner vorbildlichen personlichen Lebensgeschichte bringt.

Im Streit mit seinem Vater und aus mafiloser Wut auf diesen hat er vor langen Jah-
ren seine Heimat verlassen. Die flehentlichen Bitten seiner Freunde und Verwand-
ten schlug er in den Wind. Er ging wie von Sinnen — doch er hatte das unglaubliche
Gliick, dem Vater des ACHILLEUS, dem PELEUS, zu begegnen. Dieser gab ihm
Reichtum und vertraute ihm zur Erziehung den ACHILLEUS an:

,,Und ich habe dich zu deiner jetzigen Bedeutung gebracht, Géttern dhnli-
cher ACHILLEUS " [485].

Aus der Néhe des Lehrers, Erziehers und ,,Vaters® darf er ihm den Kopf waschen —
nicht im Sinne von Vorwiirfen, sondern im Sinne von Belehrungen durch einen per-
sonalen, personengebundenen Mythos und Glaubenssitze, die ACHILLEUS —
sein ,,Kind“ und Schiiler — gewiss schon kennt und mit der Aufforderung, sich
zusammenzureiflen, so wie selbst Gotter es tun, und nicht aus Unnachgiebigkeit
Schuld auf sich zu laden: Selbst Gétter geben den Bitten nach, ja — die Bitten selbst
sind Tochter des ZEUS und insofern Gottinnen, die man zu achten hat.

Das philomythische Paradigma zeigte uns bisher gottliche Personen, die in einer
Hierarchie leben und selbst Macht ausiiben kdnnen. Dem liegt zu Grunde, dass die
Welt aufgeteilt ist und dass liber die Segmente Gotterpersonen walten. Als leben-
der und opfernder Mensch kann ich mich an diejenigen wenden, die fiir den von mir
gemeinten Weltabschnitt zustindig sind — sei es fiir das Meer, den Wind, das Wetter,
die Ernte oder den Himmel. Jetzt aber werden neben Weltabschnitten Bereiche be-
nannt, die der menschlichen Kommunikation zuzuordnen sind: Streit, Liebe, Hass
oder Bitten.

Wihrend im ersten Falle Weltabschnitte gottlichen Personen zugeordnet sind, wer-
den jetzt unmittelbar Wesenheiten, die in den Bereich zwischenmenschlicher Bezie-
hungen gehdren, in gottliche Personen gewandelt und erhoht. Eine Bitte wird Got-
tin und Tochter des ZEUS, jetzt muss man eigentlich das Wort, wie man ZEUS
schreibt, mit groen Buchstaben schreiben: BITTE.

Dem personalen, innige Gefiihle ausdriickenden Mythos folgt ein zweiter auswei-
tender Mythos von der Uberwindung der Unnachgiebigkeit; jeder Grieche kennt
ihn eigentlich:

Der Lehrer erzihlt nun die Geschichte des MELEAGROS, eines Helden der Vor-
zeit:



43

Dieser totete einst einen wilden Eber und auflerdem (wohl unabsichtlich) den Bru-
der seiner Mutter, also seinen Onkel, als um das Fell des Untieres Streit ausgebro-
chen war. Doch seine Mutter verfluchte ihn ob dieses Totschlages, und das brachte
ihn so in Wut, dass er — unpolitisch wie ACHILLEUS — glaubte, sich aus dem poli-
tischen Tagesgeschehen schmollend zuriickziehen und den Kampf um das Fell —
d.h. die Politik — anderen Gruppen iiberlassen zu kdnnen (und auch zu diirfen).

Doch die Atoler (das Volk im westlichen Mittelgriechenland, zu dem MELEA-
GROS gehorte) drohten in ihrer Festung Kalydon zu unterliegen, und da sandten sie
Boten zu MELEAGROS, der bei seiner Gattin ruhte, ungeriihrt zunichst von dem
Gefechtslarm und von den Bitten der Verwandten, Freunde und Bekannten und von
den versprochenen Giitern unbeeindruckt. Erst dem Menschen, der ihm am
nichsten stand, seiner Frau also, gelang es, seine Wut und seinen Gram zu wenden:

Sogar ohne Belohnung griff er in den Kampf ein und ,,wehrte so den Ungliickstag
fiir die Atoler ab® [597].

Aber der Lehrer PHOINIX hat so seine Zweifel, ob er mit diesem Mythos seinen
Schiiler wirklich getroffen hat; denn er spricht [600] schon nicht mehr von sich
selbst, sondern vom Daimon, der hier offensichtlich seinen Einfluss ausiibt.

Gleichwohl:

Der Lehrer ermutigt sich selbst noch einmal, als er auf die Ehre hinweist, deren
ACHILLEUS im Falle sofortigen Eingreifens teilhaftig werden wird. Aber dieser
weist kompromisslos auch den Vortrag seines Lehrers zuriick, fast so, als hatte die-
ser iiberhaupt nicht gesprochen. Nicht nur, dass er sich von seinem Lehrer das Ge-
jammer fir AGAMEMNON verbittet, er verlangt von seinem Lehrer sogar Ge-
meinschaft im Hass.

Und im Ubrigen empfiehlt er dem alten Herrn, ins Bett zu gehen, damit schon bald
angesichts der gottlichen MORGENROTE Rat gehalten werden kann.

Als letzter der Delegierten spricht AIAS, kurz und biindig wie ein Soldat. Zunéchst
redet er ACHILLEUS iiberhaupt nicht an, als wire er gar nicht da. Er spricht zu sei-
nem Kameraden ODYSSEUS, bedauernd, dass ACHILLEUS um eines Médchens
willen seine Kameraden zu opfern bereit ist. Doch dann plétzlich ein letzter Appell
an ACHILLEUS.

Aber der bleibt ungehort.

ACHILLEUS steigert sich nun so in seine Wut hinein, dass er nicht mehr wie vor-
gesehen am Morgen aufbrechen will. Nur, um zu sehen, wie die Schiffe des AGA-
MEMNON brennen und seine Ménner fallen, mdchte er {iber den Morgen hinaus
bleiben. Er ist dabei naiv genug anzunehmen, dass die Troer aus Respekt vor seinen
Schiffen Halt machen.

PHOINIX aber, der Lehrer, ist gescheitert! Er folgt jetzt dem Rat seines Schiilers:
Er schweigt, lasst sich das Nachtlager richten und harrt der gottlichen MORGEN-
ROTE.



44

Die Nachricht von der Unnachgiebigkeit des ACHILLEUS ruft im Lager des AGA-
MEMNON blankes Entsetzen hervor. So weit die Situation um die Bittgesandt-
schaft.

In einem zweiten Anlauf soll eine sprachliche Auffilligkeit gekléart werden:

NESTOR, wie gesagt, macht den Vorschlag, eine Delegation zu ACHILLEUS zu
schicken. Diese besteht aus funf Personen: PHOINIX, den hohen Offizieren AIAS
und ODYSSEUS mit ihren zwei Adjutanten ODIOS und EURYBATES. Und nun
heifit es beit HOMEROS iiberraschender Weise [182 ff.]:

,, Beide gingen nun entlang dem Strande des unentwegt brausenden Meeres
und beide sprachen viele Gebete... beide kamen zu den Behausungen und
Schiffen der Myrmidonen *.

Es kommt darauf an, zur Kenntnis zu nehmen, dass jetzt nur vonzwei Personen die
Rede ist. Die griechische Sprache kennt ndmlich neben dem Singular und dem Plu-
ral auch noch den Dual, und der wird dort verwendet, wo von der Einheit zweier
Personen gesprochen werden soll.

Die auffillige Verwendung des Duals durch HOMEROS (auch bei der BegriiBung
der Delegation durch ACHILLEUS in Vers 197) hat mit Recht Philologen irritiert.

Waren es nun zwei oder fiunf Personen?

Und so neigen denn einige zu der Auffassung, dass PHOINIX im urspriinglichen
Kompositionskonzept HOMEROS iiberhaupt nicht vorgesehen war und dass die
beiden Adjutanten (wie bis heute) im militdrischen Bereich nicht konstitutiver Be-
standteil der militdrisch-diplomatischen Mission waren. Also urspriinglich waren es
nur AIAS und ODYSSEUS; und als PHOINIX aus irgendeiner anderen Quelle hin-
zukomponiert worden sei, da habe HOMEROS (so die Erkldrung) wohl etwas ober-
flachlich gearbeitet und die Duale zu streichen iibersehen.

Eine andere Erklarung konnte lauten:

Sicher ist, dass der greise, d. h. Waffen im Kriege nicht mehr filhrende PHOINIX
nicht konstitutiver Bestandteil einer militdrisch-diplomatischen Mission sein kann.
Das heif3t aber nun nicht, dass deswegen der Einfluss, den er als Berater hat, gering
sein miisste; im Gegenteil: Je weniger er, der Lehrer, in die Hierarchie der diploma-
tisch-militdrischen Mission eingebunden ist, um so freier kann er reden. Nur er al-
lein kann so reden, wie um der Wirkung willen geredet werden muss: frei von diplo-
matischem Finassieren. Er ist gerade dadurch, dass er nicht zur Delegation im offi-
ziellen Sinne gerechnet wird, hervorgehoben.

So macht der Dichter im Mythos mit dem Mittel der Untertreibung auf die grofle
Bedeutung der Person des Lehrers aufmerksam und gibt dem Mythos eine geho-
bene Bedeutung und groBeres Gewicht — er ldsst den ACHILLEUS bei der Be-
griiBung seinen Lehrer nicht besonders anreden, was sicherlich auffillig ist.



45

Das sparsame Mittel der Stille wird bald durch den Dichter zu einer groen Rede-
komposition geweitet: PHOINIX sollte eigentlich als erster reden, AIAS hatte ihm
schon das Zeichen gegeben, und er wollte das auch, zumal er seinen Schiiler, der
ihm ja zu Beginn des Krieges von Vater PELEUS anvertraut worden war, lange
nicht gesehen hatte — jedenfalls war er mit ihm auffdlliger Weise nicht zusammen,
obwohl man das erwarten diirfte.

Doch ODYSSEUS drangt sich vor und holt sich eine erschreckende Abfuhr. ,Nie-
mand wird mich umstimmen! [315 £.]

SchlieBlich [432] beginnt er, der Lehrer und ,,Vater*, nun doch trénenreich seine
lange, hunderteinundsiebzig Verse umfassende Rede, die in der Mitte zwischen der
des ODYSSEUS und der des AIAS steht. Damit wird der Mythos des Lehrers vom
Anfang in die Mitte geriickt und zur Zentralaussage des Dichters. Und diese be-
sagt, dass der Mythos mit dem Anspruch der Verbindlichkeit formuliert ist.

Aus der vielleicht etwas komplizierten Komposition des HOMEROS geht ein wei-
teres Merkmal des philomythischen Paradigmas hervor: Das Wort beansprucht in-
terpersonale Giiltigkeit; umso schlimmer, wenn es keine Beachtung findet.

Zwei Schichten liegen im Wort. Beide Schichten aber sollen, giiltig wie sie sind,
den Prozess der Erziehung begleiten:

Lehrer PHOINIX kommt zuerst mit seinem eigenen Leben. Erzichung steht und
fallt bis heute mit vorbildlichen Lehrern.

Die zweite Schicht entstammt grauer Vorzeit und soll nicht eine an eine Person ge-
bundene, bis in die Gegenwart reichende Giiltigkeit beschreiben, sondern eine
Giiltigkeit, die jenseits von Person und Zeit liegt.

Bemerkenswert ist Folgendes:

Da ist ein gestandener Mann, ACHILLEUS, der dem Krieg die Wende geben kann.
Seine Redebeitrage sind (abgesehen von der Selbstindigkeit) von hoher gedankli-
cher und sprachlicher Qualitdt — wir wiirden heute sagen: seine Handlungskompe-
tenz und kommunikative Kompetenz sind im Hochstmaf entfaltet.

Gleichwohl ist der Lehrer (bzw. fiihlt sich der Lehrer) nach wie vor an seinen vom
leiblichen Vater des ACHILLEUS erteilten Auftrag gebunden, und der lautet [443]:

ACHILLEUS soll vom Lehrer PHOINIX dahin erzogen werden, dass er die Rede
mit Verstand fithren und das fiir richtig Erkannte in Handlung (prektera ergon) um-
setzen kann, ein Meister des Wortes und der Tat zugleich.

,»-mythos bedeutet hier auf einer nicht ganz so hohen Ebene argumentativer Vortrag
oder verbindliche Rede, die andere {iberzeugt; wir wiirden heute von einer politi-
schen Rede sprechen.

Freilich ist mit diesem Erziehungsziel ,,guter politischer Redner noch nicht die in-
tensive Verbindlichkeit des Mythos tiberhaupt verbunden, den der Lehrer selbst vor-
tragt, um den Schiiler umzustimmen. Die Verbindlichkeit des Mythos ergibt sich



46

aus der personalen Dominanz des Lehrers und letztere wiederum aus der Anbin-
dung des vorgetragenen Mythos an die gotterfiillte, graue Vorzeit. In diesem Sinne
reprasentiert der Mythos Schichten der menschlichen Personlichkeit, die mit der
Menschwerdung {iberhaupt zusammenhangen. Im Mythos liegt archetypisch das-
jenige, wodurch Naturwesen zu Menschen werden, geworden sind und sein werden:
Mythos steht fiir die Menschheit im Individuum auflerhalb der Dimensionen der
Zeit und erklart dem Menschen Mensch, Welt und Gott.

Eines ist gewiss:

Obwohl der Lehrer die diplomatische und somit auch seine Mission als von Anfang
an gescheitert ansehen muss, ist er auf seine alten Tage noch einmal gezwungen, mit
dem Worte des Erziehers wirksam zu werden: Eine Gemeinschaft des Schicksals
vereint Erzieher und Zdgling. Was einst der Erzieher gab, wird nun zurilickerwartet:

Schutz.

Die Rede ist nicht vom Schutz allgemein, sondern vom Schutz, den der starke
ACHILLEUS jetzt seinem Lehrer schuldet. Doch dariiber hinaus weist PHOINIX
auf eine tiefere Dimension hin, wenn er betont, dass er ohne ACHILLEUS nicht le-
ben wolle, selbst wenn er mit Hilfe Gottes sich selbst vor den Feinden schiitzen
konne.

Das Menschenbild des philomythischen Paradigmas besteht also zum einen aus der
offiziellen Schicht, die den Menschen als in einem Geflecht von Rollen lebend um-
fasst, zum anderen aus der Tiefendimension, die durch gewachsene Gefiihle um-
schrieben werden kann. Wihrend die offizielle Schicht berechenbar ist und dem Be-
reich der offiziellen Goétter wie ZEUS u. a. zuzuweisen ist, umfasst die Tiefen-
schicht das Reich des Irrationalen; HOMEROS spricht vom Daimon, der bei
ACHILLEUS, aber auch — so miisste man ergéinzen — in PHOINIX wirkt.

Bei ACHILLEUS wirkt der Daimon als einer, der blind macht fiir die Aufgaben, die
ein Menschenfiihrer eigentlich hat.

Auch PHOINIX ist blind, weil er seine Rolle als Lehrer und Erzieher mit den poli-
tisch-militdrischen Zwéngen seiner Gegenwart verwechselt. In hochster Verzweif-
lung sieht er all das gefdhrdet, was er an Liebe, Zuwendung und Wissen seinem
Zogling gegeben hat. Diese Not dringt den Lehrer, zum Mythos und damit zur Ver-
bindlichkeit des Wortes zu greifen.

Dem Ausbruch des Gefiihles weicht der Appell und langsam die Reflexion. Der
Mythos beriihrt als Beleuchtung der Welt zwei grofe Komplexe:

Zum einen erldutert er die zwischenmenschliche Beziehung, da jemand schuldig
wird: Denn unser Leben — das ist die anthropologische Grundsituation des philo-
mythischen Paradigmas — besteht aus Schuld und Befreiungvon Schuld sowie
Léuterung. Von hier gehen auf die Folgezeit starke Impulse aus.

Zum anderen erldutert der Mythos durch Bilder und personengebundene Zuwei-
sungen oder Attribuierungen unsere duflere Welt als Vielfalt und Einheit. Erlaute-






48

rung der Vielheit heiflt soviel wie Sinngebung, System- und Strukturfindung mit
Hilfe von Personen, die Sachen biindeln, wie z.B. in HEPHAISTOS die Gewalt des
Feuers, in POSEIDON die Macht des Wassers gebiindelt werden, und zugleich wird
die Einheit der Welt hervorgehoben.

Hier wird aber auch schon ein Stiick innerer Entwicklung des Mythos deutlich. Zu-
erst erkannte man die Gewalten und Méchte der Welt und fiihlte sich diesen hilf-
los ausgeliefert. Sodann gewannen diese Gewalten (das Feuer und das Wasser)
Form in der Gestalt von Personen, an die ich mich betend und opfernd wenden
kann. Dahin entwickelt HOMEROS das philomythische Paradigma, dass er die ver-
schiedenen Segmente des Kosmos personalisiert und ansprechbar macht — das mo-
gen Regionen wie Himmel und Meer sein, Normen zwischenmenschlicher Bezie-
hungen und diese selbst wie Schuld, Liebe, Hass und abstrakte Bereiche wie Ge-
rechtigkeit oder die Bitte [PLEGER, 1991, S. 17].

ARISTOTELES zeigt in seiner Nikomachischen Ethik, dass Erziehung nur iiber
Gewohnung und Belehrung erfolgen kann. Hier erleben wir die Belehrung, fast
eine verzweifelte religiose Unterweisung [496-526].

Zunichst aber horen wir den Appell des Lehrers: ,,ReifS dich zusammen! Du hast
diese Unerbittlichkeit nicht notig; sie ist deiner unwiirdigl* [496-497].

Im Glauben an die gottliche Ordnung des Seins weist er durch die beiden Mythoi
auf diese Ordnung hin. Er geht noch weiter und belehrt:

Selbst Gotter lassen sich umstimmen, wenn sie mit Reue gebeten werden. Und er
legt aus:

Die BITTE ist eine Gottheit, die jeder — also auch ACHILLEUS — achten muss. Das
Ergebnis der Interpretation eines religiosen Sachverhalts wird zur erzieherischen
Norm erhoben und trégt insoweit noch héhere Verbindlichkeit als eine Lebensge-
schichte, ein Mythos aus dem personlichen Umfeld. Appell und Interpretation auf
den Menschen hin diirfen aber nicht alles sein. Sie sind nur unter einer Vorausset-
zung zuldssig — wenn Einfiihlungsvermdgen dazu kommt.

In der gegenwirtigen Erziehungspsychologie z. B. von Reinhardt und Anne-Marie
TAUSCH ist [1970, S.178 ff.] dic Rede vom ,einfiihlenden ... Verstehen als
forderliche Dimension erzieherischen Handelns*. Im Unterschied etwa zu dem aal-
glatten ODYSSEUS, dem Diplomaten und Befehlsempfénger, und auch zu dem
schlichten AIAS bringt der Lehrer dieses Einfiihlungsvermogen auf [523]:

., Nicht tadelnswert ist deine Wut!“
Oder mit unseren Worten:
,Ich kann dich schon verstehen “.

Doch nun der Hohepunkt im Seelendrama, im Ringen des Lehrers um seinen Schii-
ler:



49

Das Leben, der Appell und die Interpretation (als erzieherische Norm) mdgen Ver-
bindlichkeit beanspruchen, kénnen aber nicht die Verbindlichkeit schlechthin sein.
Verbindlichkeit schlechthin kann nur der das gegenwirtige Einzelschicksal iiber-
steigende Mythos beanspruchen, eben der Mythos von MELEAGROS; wir entneh-
men daraus:

Zornige Gotter schaden den Menschen, aber zornige Menschen schaden sich selbst.
Sie brechen aus einem lebendigen Kommunikationszusammenhang aus und lassen
es zu ihrem eigenen und anderer Nachteil zu, dass ihre Gefiihle sich aus ruhiger Be-
sinnung 16sen. Menschenzorn fiihrt zu Uneinsichtigkeit und Unbelehrbarkeit und
damit in die Nacht der Not.

Wir modernen Menschen haben viele Worter fiir denselben Sachverhalt: ,,Unein-
sichtigkeit, ,,Unbelehrbarkeit”, ,,Schaden®, ,,Unheil*, ,,Ungliick*. Der Grieche sagt
kiirzer und umfassender: ate, ein Wort, das neben der Verblendung im Zorn auch
noch den aus der Verblendung des Herzens entstehenden Schaden meint. Der ME-
LEAGROS-Mythos mit seiner gemeinten Verbindlichkeit stellt zwischenmenschli-
ches Geschehen, wie es hunderttausendfach vorkommt, in einen theologischen Rah-
men und bedeutet insofern ein Stiick verbindlicher Auslegung einer elementaren
zwischenmenschlichen Situation.

Wir diirfen aber vom Denkstil des philomythischen Paradigmas eine theoretische
Erorterung oder eine vom konkreten Fall abgehobene abstrakte Deutung einer Fun-
damentalsituation nicht erwarten. Die Erkldrung und Auslegung z. B. einer die
Existenz ergreifenden Grenzsituation geschieht so, dass dieser Grenzsituation ein
bildhaltiger Mythos zugewiesen wird. Ein solcher Mythos selbst steht aus der
Sicht dessen, der ihn einem anderen zuspricht, nicht mehr zur Disposition. Er darf
aus dem paradigmatischen Zeitgeist heraus Giiltigkeit auf Dauer und Verbindlich-
keit beanspruchen. Man kann ihn allenfalls zuriickweisen, wie ACHILLEUS es
macht. Zur Diskussion steht er nicht mehr.

ACHILLEUS also ist blind geworden, diejenige Personlichkeitsschicht, die dem
Offiziellen einer Kultur (Religion, erzieherische Normen) zugeordnet ist, wird von
der anderen Schicht des Ddmonischen iiberlagert. HOMEROS ldsst PHOINIX vom
Daimon [600] sprechen. Gleichwohl ein letzter Appell. Er ist nicht nur ohne die ge-
wiinschte Wirkung, er bewirkt das Gegenteil. Der Lehrer kann jetzt nur noch eines
tun, was er besser gleich getan hétte: Er hétte schweigen sollen, wie sein Schiiler
empfahl, schweigen, sich das Nachtlager richten lassen und auf die gottliche MOR-
GENROTE warten sollen.

Wir bleiben beim philomythischen Paradigma. Was dessen Dimension von der des
Logos unterscheidet, sehen wir ganz deutlich in dieser Szene:
Es ist das Verhéltnis zur Zeit:

Ohne jeden Bruch geleitet PHOINIX von sich jetzt zu sich damals und von dort
noch weiter zuriick. Je entfernter das bildgefiillte Ereignis der Vergangenheit liegt,



50

desto mehr prégt es die Gegenwart. Es besteht also das Verhéltnis direkter Proporti-
onalitdt. Gegenwart ist fiir dieses Paradigma hdchst wirksame Vergangenheit. ME-
LEAGROS steht insofern nicht als reines Bild aus der Vergangenheit, sondern er
fiillt mit seinem Fleisch die Gegenwart.

Der Marburger Rudolf OTTO prégte in seinem Buche ,,Das Heilige* [1917] den
Begriff des Numinosen. Das Wort ist abgeleitet vom lateinischen numen (=
Wille/Wink des Gottlichen) und meint das ganz Andere, das schauervolle (tremen-
dum), anziehende (fascinosum) Gottliche, das als das Heilige hinter allem, was ist,
steht. Im philomythischen Paradigma gewinnt dieses Numinose Namen und bilder-
reiche Form. Namen und Bilder sind Zeichen (numina); sie weisen auf etwas hin
von Zeitdimension zu Zeitdimension, und sie lenken den Sinn dessen, der anbetet.

Namen und Bilder stehen aber zugleich auch fiir die Einheit dessen, was war, ist
und sein wird, sie stehen fir die Einheit der Zeit; denn sie weisen auch vor, nicht
nur zuriick. Und so legt das philomythische Paradigma den Grund fiir die Erkennt-
nis, dass das Sein nur in der Einheit der Zeit existiert. Sofern es alle Zeiten zu-
gleich umfasst, steht es aber jenseits der Zeitdimensionen. Das Jenseitige aber ist
das stindig Gegenwirtige.

Ein Gedicht HOLDERLINs (Patmos) kann hier zum weiteren Verstindnis unserer
Szene beitragen:

., Nah ist

und schwer zu fassen der Gott...
Still ist sein Zeichen

am donnernden Himmel “.

Aus der Einheit der Zeitdimensionen im philomythischen Paradigma leuchtet noch
eine weitere Einheit hervor, die der Nidhe und Distanz. Nihe ist Nihe der Person
zum Zeichen und zur Deutung. Diese Dimension ist zutiefst personlich, weil die
Person am heiligen Geschehen teilnimmt.

Doch es gibt auch den Ausschluss.
,, Gottliches trifft Unteilnehmende nicht* (Die Titanen),

sagt der Dichter. Der ,,Unteilnechmende” bei HOMEROS ist der Verblendete, der
Ohren hat zu horen und doch nicht hort. Man spiirt, wie das philomythische Para-
digma tiber die Jahrhunderte hinweg bis ins Neue Testament und sogar bis in die
Dichtung unserer Tage reicht.

Der ,,Unteilnehmende* kann aber auch der kiihl-distanzierte Vertreter des logi-
schen und kritisch-rationalen Paradigmas sein: Dann sind wir bei den Vertretern
theoretischer Konzepte, die man der Wissenschaft unserer Tage zuordnen kann. Das
philomythische Paradigma weist am Beispiel des ACHILLEUS schon sehr friih ver-
schliisselt hin auf die duferst schweren Folgen einseitiger Betonung einer der Kom-
ponenten Néhe/Distanz.



Odysseus und der alte Argos



52

Bei HOMEROS ist es nur der personliche Bereich:

Ein Mensch ist getroffen, verliert jegliche Néhe zu anderen und seine Ohren versa-
gen den Dienst; er bringt aber damit anderen Menschen Elend ohne Mal3. Der mo-
derne Vertreter des durch den Zerfall der Einheit von Néhe und Distanz tiberhaupt
erst konstituierten kritisch-rationalen Paradigmas hat per se die Nihe nie gehabt
oder nicht zugegeben. Kiihl und distanziert muss er, in Wirklichkeitssegmenten
denkend, seiner Wissenschaft folgen und meint, er gehe nur ihren Weg durch Da-
sein und Zeit. Dabei kann das Dasein durch diese Auffassung seiner Fiille beraubt
oder gar zerstort werden, ob dieses nun Namen hat wie Hiroshima oder namenlos
und unbekannt ist, wie die vielen griechischen Soldaten, die durch das Verschulden
des ACHILLEUS vor Troia ficlen.

All das hallt nach, z. B. bei Paul CELAN in der ,,Niemandsrose* (1963):

J,Ich ritt durch den Schnee, horst du,

ich ritt Gott in die Ferne — die Nihe, er sang,

es war unser letzter Ritt tiber die Menschenhiirden.
Sie duckten sich, wenn

sie uns iiber sich horten, sie

schrieben, sie

logen unser Gewieher

um in eine

ihrer bebilderten Sprachen. “

(Sperrungen durch den Verfasser)

Wir gehen bei HOMEROS noch einen weiteren Schritt. Dieses Mal aber stammt der
ausgewahlte Text aus der Odyssee, die etwas jiinger ist und etwa 720 v. Chr. schrift-
lich niedergelegt ist.

Wihrend nun die Handlung der Ilias im zehnten Kriegsjahr spielt, beginnt die
Odyssee im zehnten Jahr nach Troias Fall. Sie handelt von den Irrfahrten des
ODYSSEUS bis zu dessen Heimkehr nach Ithaka, seiner Heimatinsel. Die An-
fangsverse des ersten Buches lauten in Ausziigen [1-43]:

,, Von dem Manne mir erzdihle, Muse, dem weitgereisten, der gar oft
verschlagen wurde, nachdem er Troias heilige Stdtte zerstort hatte...

Viele Kiimmernisse erlitt der auf dem Meere in seinem Herzen,

denn bewahren wollte er sein Leben und gewinnen die Heimkehr der Kame-
raden.

Doch trotzdem: Die Kameraden rettete er nicht, wie sehr er sich miihte;
denn an ihren eigenen Schandtaten gingen sie zugrunde,

die Uneinsichtigen, die die Rinder des in der Héhe wandelnden HELIOS
auffrafen. Aber der raubte ihnen den Tag der Heimkehr.

Von wo immer ausgehend, Géttin, Tochter des ZEUS, erzihle auch uns!*“



Die Gottin Kalypso



54

HOMEROS erzéhlt nun weiter, dass ODYSSEUS auf der Insel Ogygia von einer
entziickenden Nymphe festgehalten wird. [hr Mann soll er werden, das ist nach dem
begliickenden Liebeserlebnis ihr Wunsch — doch er mochte heim. Da kommt es zu
einer Gotterversammlung, auf der ZEUS, der Vater der Gétter und Menschen, das
Wort nimmt. Er spricht das Schicksal des AIGISTHOS an, den des AGAMEMNON
Sohn ORESTES getotet hat. Er sagt [32 ff.]:

,,Nein! Es ist nicht zu fassen, welche Vorwiirfe gegen die Gotter die todge-
weihten Menschen erheben.

Von uns ndmlich, behaupten sie, komme das Elend, dabei schaffen sie sich
auch selbst

durch eigene Schandtaten iiber ihr Maf} hinaus Schmerzen.

Beispielsweise hat auch jetzt AIGISTHOS, iiber sein Maf3 hinaus, des ATRI-
DEN

eheliche Frau geheiratet, den aber brachte er um nach seiner Heimkehr.
Kannte er doch sein eigenes jihes Verderben, denn wir haben es offengelegt,
indem wir HERMES schickten...

dass er weder ihn toten noch seine Frau heiraten solle,

,denn von ORESTES wird Vergeltung kommen fiir den ATRIDEN,

wenn er herangewachsen ist und sein Heimatland sehen will.’

So sprach HERMES, doch der konnte den AIGISTHOS nicht umstimmen —
dabei meinte

er es so gut! Jetzt aber hat er auf einmal alles abgebiif3t.

Dass viele Menschen sterben mussten, erfuhren wir schon in den Eingangsversen
der Ilias. Aber diese waren Opfer fremden Fehlverhaltens — Opfer der Verblendung
ihres Kommandeurs AGAMEMNON und des in seiner Ehre unheilbar verletzten
ACHILLEUS. Sie starben nicht aufgrund eigenen Fehlverhaltens. Jetzt, in der
ODYSSEE, ist das ganz anders:

Sie werden der Nacht ihres eigenen Gutdiinkens iiberlassen. Sie miissen sterben,
weil sie selbst durch ihr auf sich selbst bezogenes Denken versagt und Normen ver-
letzt haben. ODYSSEUS hatte ihnen ausdriicklich verboten [Buch 12], die Rinder
zu schlachten und zu essen, denn sie waren dem HELIOS, ,,dem Sohne der Hohe®,
heilig — und das eben wussten die Kameraden. So mussten sie als Seeleute auf dem
Meere sterben ,,an ihren eigenen Schandtaten. Der Schuld folgte die Pein bis zum
Tode.

Auf der Gotterversammlung war es ZEUS, der seinen Arger kundtat iiber die Men-
schen —- HOMEROS nimmt als Wort ,,brotoi, das meint ,,dem Tode Verfallene®. Er
nennt damit ihr specificum in deutlicher Abgrenzung von dem der Gétter: ,,theoi
athanatoi® = Gotter ohne Tod®, oder wie man auch in Abgrenzung von den ,,Sterbli-
chen® iibersetzt, ,,Unsterbliche.

Schlimm genug, dass ein Wesen, das dem Tode ausgeliefert ist, iberhaupt Klage
fithrt oder, modern gesprochen, Kritik iibt; jetzt wird auch noch zweckrational den



Abschied von Ogygia



56

Gottern die Schuld fiir das Elend in der Welt gegeben, welches doch Ergebnis ei-
genen, nicht gottlichen Fehlverhaltens ist.

Wir miissen Gesagtes nochmals aufnehmen:

Distanz schafft Leid. Erstere kann zuriickgehen auf verhdngnisvolle Verblendung
(ACHILLEUS), auf individualistisches, selbstbezogenes und selbstsiichtiges Den-
ken (Kameraden des ODYSSEUS), das gesetzte Normen nicht achtet oder so tut,
als gébe es sie nicht. Wer so tut, als géibe es von aulen gesetzte Normen nicht, ob-
wohl er weil}, dass es sie gibt (HERMES — AIGISTHOS), ist verlogen.

Wenn es eine fundamentale Dimension im philomythischen Paradigma gibt, dann
ist es die Einheit von Nidhe und Distanz. HOMEROS zeigt uns diese Einheit schon
als aufgebrochen und vor allem die Folgen. Zerschlagen wird die Einheit erst in
spéteren Jahrhunderten im Rahmen des sich entwickelnden kritisch-rationalen Para-
digmas, das das noch zu beschreibende Paradigma des Logos iiberwindet und der
fachwissenschaftlichen Entwicklung den Weg bahnt.

Der Dichter lasst den obersten Gott darstellen, dass die Menschen mit wachsendem
Selbstbewusstsein und wachsender Freigabe ihrer Person an das emanzipierte Be-
wusstsein durch ihre eigenen Verbrechen (und an ihnen) leiden bzw. die Folgen der
Verbrechen am eigenen Leibe erleben. Als signifikantes Beispiel wird die traurige
Mordgeschichte des AIGISTHOS genannt:

Obwohl er gewarnt worden ist (so wie ODYSSEUS seine Kameraden gewarnt hat),
bringt er AGAMEMNON um und heiratet dessen Witwe (seine Geliebte) bzw. lega-
lisiert das seit langem bestehende Liebesverhéltnis: Sehenden Auges geht er ins Un-
gliick. Kurzum:

Er handelt nach eigenem Gutdiinken und nach eigenen Interessen, baut sich ei-
gene Normen, indem er andere, {iberkommene zerschldgt: Er bringt also Ungliick
und Not. HOMEROS stellt damit religionsgeschichtlich und — vielleicht auch philo-
sophisch — als erster die Frage, wodurch Ungliick in die Welt kommt, und wie sich
das Elend in der Welt angesichts gottlicher Allmacht rechtfertigen lasst.

Das heifit in der Sprache unserer Zeit:

Wie lassen sich Auschwitz und Treblinka vereinbaren mit Gottes Allméchtigkeit
(und Giite)?

Bei HOMER, insbesondere in der Odyssee, stehen wir an der Wiege einer ganz
neuen Frage, der wir seit Gottfried Wilhelm LEIBNITZ den Fachausdruck Theodi-
zee geben. Eine Antwort auf die genannte Frage gibt in einem letzten Brief an die
Eltern jener junge Soldat vor Stalingrad: Angesichts des Grauens kann er nur noch
Friedrich NIETZSCHE [Die frohliche Wissenschaft, Abschnitt 125; vgl. auch: Also
sprach ZARATHUSTRA, vierter und letzter Teil] zitieren:



57

,, Gott ist tot. “
[vgl. FRIES/STAHLIN, 1968, passim]

HOMEROS gibt seine Antwort: Menschen haben ,,ihren Teil* oder ,,ijhr MaB “, das
Gott ihnen gibt. Der Dichter HOMEROS spricht vom moros, was soviel wie ,,Teil*,
»YAnteil” bedeutet und sich weitet zu der Bedeutung ,,Schicksal“. Doch was iiber
diesen Teil — hyper moron — hinausgeht, dadurch dass der Mensch frei ist in seinem
Handeln, selbstbestimmt, auch gegen gesetzte Normen, ist atasthalia = Dreistig-
keit, Frevelmut (altindisch: dhrstah = frech) und dafiir hat der Mensch zu zahlen.
AIGISTHOS hat alles auf einmal gebiif3t. Er starb unter den Hianden dessen, der ge-
kommen war, den Mord an seinem Vater zu riachen.

Auf der einen Seite stellen wir fest: Das in der Dichtung des HOMEROS manifes-
tierte philomythische Paradigma umfasst als Bestandteile, die den Menschen betref-
fen:

 eine einheitliche, auf Ausgleich angelegte kosmische Ordnung,
* Freiheit des Willens,

» Moglichkeit emanzipatorischen Handelns,

* Verantwortung fiir dieses Handeln.

Zum anderen wird aber auch — indirekt iiber die Darstellung der Folgen — eine Be-
wertung vorgestellt.

Dem Gedanken einer universalen Ordnung, die Grundlage fiir das Heimischwerden
der Menschen in der Welt sein kann oder soll, wollen wir im Folgenden nachgehen.
Als Beispiel diene der zweite grofle Epiker: HESIODOS.






59

§2 Das mythologische Paradigma:

HESIODOS (1. Teil: Die Systematik)

Ein kurzes Wort zur Chronologie: Die Ilias und Odyssee sind wohl auf die Zeit um
730 v. Chr. anzusetzen, die Ilias frither, die Odyssee spéter. Als Zeit des HESIO-
DOS werden die Jahre um 700 angegeben. Die erneut aufgekommene Vermutung,
HESIODOS sei élter als HOMEROS (M. L. WEST), soll hier nicht weiter erortert
werden; desgl. soll an dieser Stelle nicht darauf eingegangen werden, in welcher
Zeit ORPHEUS gewirkt hat [s. S. 67]. Jedenfalls ist dieser ganz anderen Sozial-
schichten zuzuordnen als z. B. HOMEROS. Das gilt auch fiir seine Stellung im
Glauben der Hellenen.

HESIODOS stammt aus Askra in der Landschaft Bootien (Mittelgriechenland), die
bis heute landwirtschaftlich geprégt ist. Sein Vater, so horen wir [Op. 635 ff.], sei
aus Aolien (Kyme) an der kleinasiatischen Kiiste eingewandert; er betrieb ohne ge-
schéftlichen Erfolg Seehandel und war schlieflich in groBe Armut geraten. Wéh-
rend wir von Homer, abgesehen von ,stories®, die mitgeteilt werden, nichts Ge-
naues wissen, ist das beit HESIODOS ganz anders:

Er stellt sich namentlich vor [Th., 22] und sagt selbst, dass er am Musenberg Heli-
kon, an dessen Fulle Askra lag, Ladmmer gehiitet hat. Auch lesen wir [Op. 653 ff.],
dass er in Chalkis auf der Insel Eubda im Gesang gesiegt hat und den Preis, einen
DreifuB}, den helikonischen Musen geweiht hat.

Und damit sind wir mitten im Thema:

Er hatte am Helikon, beim Hiiten der Lammer, eine Vision, so wiirden wir heute sa-
gen: Die Musen kamen herab vom Helikon {iber die Hiange, er war ein ,,tumber
Knabe* ohne Anspruch, wie seine Mithirten, Lumpenpack und ,,nur aus Bauch be-
stehend” [Th. 26]. Und sie hauchten ihm ,,Gesang ein, der Gott ansagt™ [Th. 31 ff.],
auf dass er verkiinde das Kiinftige und Gewesene. Zu besingen hieflen sie ihn das
Geschlecht der ewigen Gotter — beginnend mit ihnen selbst und auch mit ihnen en-
dend.

HESIODOS ist nun berufener Sénger, dic Musen geben ihm den Lorbeerstab, den
er selbst schnitzt — und nun ist er ihr Instrument. Nicht er spricht, sondern sie spre-
chen aus ihm! Eine auffallige Systematik wird bei der Nennung der Themen nahe
gelegt:

Das Sein als Einheit aller Zustinde, des gegenwirtigen, des kiinftigen und des ver-
gangenen [Th. 38], und die Gétter selbst, wie er bereits sagte [Th., 33].

Diese Stelle werden wir besser verstehen, wenn wir auf eine wenige Verse zuriick-
liegende Stelle verweisen. Sie lautet in Ubersetzung [Th., 27-28] ,,... wir wissen viel
Triigerisches zu sagen, dem Seienden Ahnliches, und wir wissen, wenn immer wir es
mdochten, Wahres zum Klingen zu bringen.*



60

Wihrend das Triigerische im Wort (legein) liegt, kommt das Wahre durch den ge-
hobenen Spruchvortrag, vielleicht sogar erst durch den Klang (gerysasthai) ans
Licht. Seiendes (etyma), das zugleich als das Wahre im Dunkeln west, wird seiner
Verborgenen entrungen und durch Klang in die Unverborgenheit und an das Licht
geholt. Das griechische Wort (alethea), das wir mit ,, Wahres® {ibersetzen, meint auf
Grund seiner Etymologie eben dieses: Unverborgenes [HEIDEGGER]. Dieses
liegt weniger im gesprochenen Wort als im Klang, wie er z.B. in der klingenden
Rede sich findet. Das heifit: Insbesondere der Dichter ist Verkiinder des Wahren,
und indem er es verkiindet, liegt es im Lichte. Dem HESIODOS geht es dabei nicht
darum, Teilaspekte zu benennen, sondern das Sein als Ganzes und Einheit (das Ge-
genwirtige, das Kiinftige und das Verborgene) zu entbergen, die Fiille des Seins
dem Horer zu présentieren [Th., 38]. Das Entbergen des Seins aus vielféltigem Ver-
decktsein bedeutet Urspriinge offen legen, vielleicht sogar schon in einem theologi-
schen Rahmen — erst die spateren physikoi 16sen sich davon, ganz oder teilweise.

HESIODOS legt (das wird im Folgenden ,jmythologisch* genannt) reflexiv die
Urspriinge offen — die Musen sind ihm nicht Helferinnen wie bei HOMER, der auf
festem mythisch-religiosen Fundament Geschichten entfaltet; sie helfen ihm, den
Anfang zu sehen und klingend zum Ausdruck zu bringen. Das Wort fiir ,,Anfang"
im reflektierenden Sinne als ein In-das-Sein-Gehen — arche — findet sich bei
HOMEROS noch nicht.

Erst HESIODOS besetzt arche mit einer Bedeutung, die in die Ontologie weist.

Fiir den Zusammenhang ist es wichtig, mit wenigen Worten auf den Inhalt des Wer-
kes einzugehen, das soeben angesprochen wurde. Es handelt sich um die ,,Theogo-
nie“, d. h. Gotterentstehung, auch Gottergeburt.

Auffillig ist allein schon die Uberschrift, die wohl nicht auf den Dichter unmittelbar
zuriickgeht, sich aber aus dem Texte ergibt: ,,Gottergeburt®. Gotter haben also wie
alles, was ist, einen Anfang. Sie gehen in das Sein, wenn sie geboren werden. Aus
dem présentischen Geborenwerden ergeben sich sogleich die Fragen nach dem Ur-
sprung und nach dem Ziel:

Was war vor Gott, als er noch ein Nicht-Gott war, wie ist sein Quellgebiet zu be-
schreiben und was wird nach ihm sein, wenn er, obwohl unsterblich, ein Nicht-
mehr-Gott ist? Was ist Ziel Gottes? Dass iiberhaupt eine solche Frage gestellt wer-
den kann, ist fiir HESIODOS das Bemerkenswerte, und das ergibt sich mit aller
Konsequenz aus seinem mythologischen Paradigma. Die Antworten werden wir
noch horen.

Doch zunéchst zum Aufbau, der sich aus den eben genannten Fragen ergibt:

Die ersten Verse [1-115] sind eine Mischung aus Privatem und Offiziellem. Da sind
Einzelheiten, die wir von HOMEROS nie erfahren hitten: Name, Herkunft, ehema-
liger Beruf, Berufung durch die Musen und Lob der Musen, Themen, um die es geht
und Lobpreisung dessen, was geworden ist:

die Herrschaft des ZEUS.



61

Nicht der Dichter selbst preist die Schopfung, sondern die Musen, Tochter des
ZEUS. Sie geben dem Sanger, also ihrem Instrument, das Vermogen, das Sein durch
den Klang der Rede dem Dunklen und Verborgenen zu entbergen. Sie sind es, die,
durch den Mund des Séngers, die Schopfung, d. h. Welt, Gotter und Menschen, be-
schreiben und auslegen. Die Schopfung kulminiert in der gegenwirtigen Herrschaft
des ZEUS und der HERA. Doch diese ist eine gewordene. Also ist die Frage nach
dem Quellgebiet zu beantworten; was war vorher?

Da waren kosmische Urwesen [116-153] wie CHAOS und GAIA (Erde) und auch
EROS, ,der ... bei allen ... das Denken bezwingt und verniinftiges Wollen™ [122].
Dazu kommen die Urfinsternis, die das Licht gebiert, und als Kind der GAIA der
HIMMEL. Kinder der GAIA und des HIMMELS sind die TITANEN (an der Spitze
KRONOS) und noch andere gottliche Wesen.

Doch diese erste Gottergeneration wurde abgeldst durch KRONOS [154 ff.], der
seinem Vater, dem URANOS (= Himmel), den Penis abschnitt: Entmannen ist
gleichbedeutend dem Entmachten. So entstand eine 2. Gottergeneration. Auch der
Titan KRONOS hatte mit seiner Frau RHEIA Kinder, u. a. ZEUS und HERA
[453 ft.].

Diese etablierten mit Riesen als Helfern (KOTTOS, BRIAREOS, GYES) nach
schweren Kédmpfen eine 3. Generation von Gottern und verbannten die Titanen in
den TARTAROS (= Unterwelt), der von der Erde ebenso weit entfernt ist wie die
Erde vom Himmel [722 ff.]:

Neun Ndchte und Tage fillt ein kupferner Amboss vom Himmel, bis er in der
zehnten Nacht die Erde trifft; wiederum neun Ndéchte und Tage fillt ein kup-
ferner Amboss von der Erde, bis er den Tartaros trifft.

Die Nackenhaare strduben sich, wenn wir die Beschreibung des TARTAROS héoren
[726 ff.] — lieber Knecht auf Erden als dort zu sein.

Doch ZEUS soll nach dem Willen der Musen Anfang und Ende des Gesanges
sein: Und so wird der Segen der ZEUS-Herrschaft am Ende[820 ff.] beschrieben
und die vielen goéttlichen Kinder, die er zeugte; auch anderer Gotter und auch ande-
rer Gottinnen Kinder werden genannt — fast so, als hétte der Dichter Sorgen, er
konnte eines der vielen gottlichen Wesen vergessen; selbst die werden genannt, die
aus gottlicher und menschlicher Verbindung stammen — ,,den Géttern gleiche Kin-
der (1020).

Eine kurze Gliederung konnte so aussehen:

A Einleitung (Personliches) 1-115
B Entfaltung:
die 1. Generation 116 ff.

(Urwesen)



62

die 2. Generation 154 ff.
Titanen — KRONOS
die 3. Generation 453 ff.
Kroniden — ZEUS
C TARTAROS 722 ff.
D ZEUS 820-1020

Dreierlei sei als Ergebnis des oben Dargestellten genannt:

Zum Ersten fillt das Bemiihen um Vielfalt und Ausfiihrlichkeit auf. HESIODOS
mochte wohl damit alle Griechen des Mittelmeerraumes ansprechen; denn diese le-
ben in Gemeinschaften, die sich auch darin unterscheiden, dass sie verschiedene
Gottheiten mit unterschiedlichem Nachdruck verehren.

Zum Zweiten konnte das ernste Bemiihen genannt werden, in die Vielfalt Ordnung,
System und Einheit zu bringen. In der aufgefilhrten Abfolge der
Gottergenerationen bis zur gegenwértigen ZEUS-Herrschaft steckt Sinn und Ziel:

Das Chaos entfaltet sich zu einer geordneten Heimat, wo alles seinen Platz hat.
Nicht das Wissen ist es, was Menschen erfiillt, sondern der am geordneten Wissen
sich entfaltende Sinn [HERAKLIT 22 B 40 DK]. Daher gerdt der Stolz, mit dem
unsere gegenwirtige Gesellschaft als ,,Wissensgesellschaft geriihmt wird, zur
Dummbeit.

Drittens ist die Auffilligkeit zu nennen, dass HESIODOS zwei Entwicklungs-
strdnge auffithrt. Er nennt als erstes (protista Vs. 116) den abgriindigen, leeren
Raum (chaos). Was immer ist, es ist geworden aus dem Raum und in den Raum hi-
nein. Unheimlich ist dieser, und unheimlich, wie er ist, kann er Unheimliches nur
gebiren: die Finsternis (erebos) und die Nacht (nyx), Geschwister also; doch diese
haben ihrerseits als Kinder das Himmelsblau (den ,,aither®, d. h. ,,den Strahlenden®)
und den lichten Tag (hemera) — die Finsternis war der Vater, die Nacht die Mutter.

Der erste Strang ist etwas Unangreifbares vor aller Erfahrung.

Der zweite Strang umfasst (ohne Anfang) als gottliche Personen die Erde und den
Himmel und entfaltet sich iiber einfache Formen und Gestalten bis in die differen-
zierte Gegenwart. Die Schopfung wird Einheit von Theogonie und Kosmogonie
und ist selbst ohne Anfang und ohne Vorstufen. Sie geht hervor aus dem, was ,,Ist*
und ,,Nicht-Ist“ zugleich {ibersteigt. Anders ausgedriickt:

,,Nicht gab es das Nicht-Seiende, nicht war das Seiende damals.

Dieser Satz ist dem altindischen Rgveda-Hymnus [X 129] entnommen, der als Aus-
gangspunkte einer Kosmologie die Begriffe ,,sat“ = ,Ist“ und ,,asat = , Nicht-Ist“
setzt und damit die Ontologie erdffnet [vgl. MEHLIG, 1987, S. 68]. In diesem Zu-
sammenhange erweist sich HESIODOS als einer, der reflektierend die indoeuropai-
sche Erzéhltradition widerspiegelt, ohne dass es direkte Verbindungen zwischen
Griechenland und Indien gegeben haben muss. Ein weiterer Hinweis auf die Wir-



63

kung der indoeuropdischen Erzihltradition mag die Ubereinstimmung zwischen
Chandogya-Upanischad [4.4-9; vgl. THIEME, 1999, S. 90] und HESIODOS sein:
HESIODOS war ein Lammerhirte, der in das heilige Wissen berufen wurde, SAN-
TYAKAMA war Kuhbhirt.

Als Vermutung, die nicht hier (aber an anderer Stelle) ndher begriindet werden soll,
konnte man darauf hinweisen, dass die Orphik eine Vermittlerrolle spielt. OR-
PHEUS (oder wie immer sein Name ist) vermittelte zwischen dem Wissen der Ve-
den und des HESIODOS.

Das konnte man sich so vorstellen, dass aufgrund der (vermutlich) frithen Lebens-
zeit ORPHEUS der indoeuropiischen Erzihltradition einfach nur néher stand
und sein Wissen anderen frithgriechischen Erzéhlern weitergab, so wie man tiber-
haupt in der Friihzeit Erzdhlungen austauschte. So kam HESIODOS zu seinem Wis-
sen.

Die eben genannte indoeuropdische Erzéhltradition hat sich auf diese Weise als
Quelle in Indien und Griechenland historisch konkret entfaltet.

Der Unterschied zu HOMEROS liegt im Paradigma und in der Methode der Refle-
xion: HOMEROS erzdhlt affirmativ (mythisch), HESIODOS vereint Erzéhlung mit
Reflexion (mytho-logisch).

Wir wenden uns jetzt einem Text aus der Theogonie zu [104-115]:

“Seid gegriifit, Kinder des ZEUS, und verleiht mir Gesang, der Liebreiz ver-
stromt!

Preiset der Todlosen heiliges Geschlecht, der immer seienden,

die aus <Gottheiten> hervorkamen <wie> der ERDE und dem HIMMEL,
dem sternereichen,

und der NACHT, der finsteren, und welche das Salzmeer néihrte.

Saget, wie zuerst Gétter und Erde entstanden

und Fliisse und Meer, grenzenlos, mit Brechern anrollend,

und die leuchtenden Sterne und der Himmel, der breite, dort oben,

und <saget>, welche Gétter von diesen abstammten, Schenker guter Gaben,
und wie sie die Fiille <der Welt> aufteilten und untereinander Amter verga-
ben

und auch wie sie zum ersten Mal auf dem an Tdlern reichen Olymp Wohnung
nahmen.

Dieses mir erzihlet, Musen, die ihr auf dem Olymp eure Hduser habt,

vom Ursprung an, und sagt, was als erstes davon entstand!*

Die Themen werden genannt:

Es geht um den Ursprung all dessen, was ist, was wir sehen und was wir anbeten
konnen. Letzteres aber steht tiber allem: Gebet und Lobpreis der jetzt regierenden
Gotter und wie sie Welt und Aufgaben aufteilten.



64

So sehen wir eine Dreiteilung:

1. Urgottheiten oder Michte, die den Grund legen fiir die jetzige Gottergeneration;
nach dem Ursprung dieser Urgottheiten wird aber nicht gefragt;

2. die jetzige Gottergeneration und

3. schlieBlich das, was wir mit Welt bezeichnen — etwas, was Urspriinge hat und,
so wie es sich présentiert, etwas Gewordenes ist.

HESIODOS geht also ein Doppeltes als Einheit an:

eine systematische Theogonie und eine systematische Kosmogonie. Insofern wirkt
in seinem Denkstil noch das philomythische Paradigma; denn dieses sieht bereits
Komponenten des Kosmos nicht isoliert. Es geht stets um das Ganze und den Zu-
sammenhang des Einzelnen mit dem Ganzen.

Die Komponente Welt aber wird begriffen als Ergebnis gottlichen Wirkens und als
Spiegelbild der Goétter. Das ist eine Erkenntnis, die ohne Zweifel eher noch in den
Bereich der mythologisch orientierten Theologie als schon in das kritisch-rationale
Konzept einer zeitgendssischen sikularen Fachwissenschaft (z.B. der Kosmologie)
passt.

Doch der Dichter bahnt durch die Vielfalt des Seins zwei Pfade und erdffnet so fiir
die, die nach ihm kommen, die Mdoglichkeit, nur einen gehen und diesen reflexiv
(bis zur Elementarteilchenphysik) erweitern zu kdnnen.

Der Beginn dieser Entwicklung sollte dann etwa hundert Jahre spéter einsetzen
durch Aufkeimung des logischen Paradigmas bei den ionischen Philosophen aus
Milet (THALES, ANAXIMANDROS, ANAXIMENES).

ARISTOTELES nannte diese ,,physiologoi“ oder ,,physikoi* und unterschied sie
von Denkern wie HESIODOS. Er nannte sie auch ,,hoi di’ apodeixeos legontes®, d.
h. ,,diejenigen, die aufgrund von Beweisen reden® und schied so die Vertreter des
logischen von denen des philomythischen (z. B. HOMEROS) und mythologischen
(z. B. HESIODOS) Paradigmas, wenngleich er Letzteren auch zugestand, dass sie
in ihrer Weise schon philosophierten; unter denjenigen, die er zu den protoi theolo-
gesantes rechnete [Met., 983 b 20 ff.], war HOMER.

Hier sollte ein moglicherweise aufkommendes Missverstdndnis ausgerdumt wer-
den.

Mit der Feststellung dreier Paradigmata ist keine Bewertung verbunden, v. a. aber
bedeutet die Feststellung keine Isolierung oder gar die Unterstellung, das eine Para-
digma habe das andere iiberwunden oder aufgehoben. Die Paradigmata haben un-
terschiedliche Giiltigkeitsbereiche; sie beeinflussen einander, und sie geben
wechselseitige Denkanstof3e. Wenn z. B. der neuzeitliche Wissenschaftler FAUST
erkennen will, ,,was die Welt im Innersten zusammenhalt“ oder Werner HEISEN-
BERG u. a. mit der (erweiterten) Feldtheorie eine mathematisch-physikalische Ant-



65

wort geben mochte (Stichwort: ,,Weltformel), dann sind sie, wie letzterer selbst in-
direkt sagte, Schiiler des mythologischen Paradigmas.



Nausikaa tanzt



67

§3 Das theologische Paradigma:

ORPHEUS

Wie wir von DAMASKIOS und PROKLOS aus der platonischen Schule wissen
[s. u. S. 70], ist Orpheus u. a. als Theologe hoch geschitzt; daher wird er hier als
hervorragender Vertreter des theologischen Paradigmas angesehen und behandelt.

Zwischen ORPHEUS und HESIODOS gibt es durch gemeinsame indoeuropdische
Erzdhltraditionen viele gedankliche — wohl keine personlichen — Verbindungen:

HESIODOS stellt Komponenten der Lehre, wie sie sich bei ORPHEUS findet, aus-
fiihrlicher, vor allem aber systematisch dar. Uber die Lebenszeit des ORPHEUS
konnen wir nur Vermutungen anstellen, auch sind wir nicht sicher, ob wir mit OR-
PHEUS den richtigen Namen angeben; das ist bei HOMEROS (nicht aber bei HE-
SIODOS) dhnlich. Die dlteste bildliche Darstellung findet sich (aus dem 6. Jahrhun-
dert) an einem Schatzhaus in Delphi. Zu Beginn des 6. Jahrhunderts wird er vom
Dichter IBYKOS von Rhegion [Frg. 2, S. 1 KERN] ,,beriihmt* genannt. Um 500 ist
ORPHEUS beim Dichter SIMONIDES [Nr. 567 PMG] erwihnt. Auf Vasen des 5.
Jahrhunderts findet er sich oft. Die Literatur desselben Jahrhunderts spricht von ihm
mit einer Selbstverstiandlichkeit, wie wir heute von KANT oder HERDER spre-
chen, deren Leben schon 200 Jahre vor unserem liegt. Von den unter seinem Namen
iiberlieferten Schriften sind uns mehr als 50, was ihre Titel betrifft, bekannt. Als
Hauptschrift und theologisches Grundbuch kann eine rhapsodische Theogonie in 24
Biichern gelten. Sie ist zwar erst aus christlicher Zeit iiberliefert, verbindet aber
Neues mit sehr alten, wohl bereits im 8. vorchristlichen Jahrhundert formulierten
(oder noch élteren) Lehren. Otto KERN [Berlin 1922] présentiert (Frg. 60-235) 175
von insgesamt 363 orphischen Fragmenten.

Als Heimat des ORPHEUS wird Nordgriechenland genannt, wenn man diese legen-
denumrankte Figur nicht in die schamanistische Tradition [WEST, 1983, S. 6] von
Vélkern einbringen mochte, die noch weiter im Norden lebten. Die Uberlieferung
nennt ihn einen Thraker (die Thraker siedelten auf dem Territorium des heutigen
Nordgriechenland und Bulgarien). Die Griechen selbst haben ihn spéter zu einem
der Thren gemacht; er wurde ,,hellenisiert*.

Orphisches Denken findet sich schon beit HOMEROS; denn der Gang des ODYS-
SEUS in die Unterwelt erinnert daran, wie der legenddre ORPHEUS sich in die Un-
terwelt begeben hat, um seine Frau zuriickzuholen. Das Besondere an ORPHEUS
ist, dass er im Unterschied zu HOMEROS und HESIODOS einem Religionsgriin-
der gleichgestellt wird. Seine Lehre verbreitete sich schon sehr friih iiber Grie-
chenland (also auch iiber BOOTIEN, die Heimat des HESIODOS), und Kleinasien,
sowie iiber Unteritalien und Sizilien (was man ,,Grof3griechenland nannte).



68

Uber ihn selbst gibt es nur Legenden, wie wir sie bei HOMEROS kennen: Seine
Mutter soll die Muse KALLIOPE, sein Vater (OIAGROS oder) APOLLON gewe-
sen sein. Auf diese Weise wird seine hohe kiinstlerische Begabung unterstrichen.
Er wurde als faszinierender Meister des Gesanges und des Saitenspiels verehrt und
in der bildenden Kunst so dargestellt.

Er bezauberte nicht nur Menschen, sondern auch Tiere und Pflanzen, Baume, Fel-
sen; sogar Gebirge kamen zu ihm und die Fliisse horten auf zu flieBen. Selbst der
Schnee schmolz dahin. Seine Musik brachte unter die Lebewesen den Zustand pa-
radiesischen Friedens.

Die Verehrung ging so weit, dass man ihn zum dltesten Sédnger, Instrumentalisten
und Dichter machte, also noch vor HOMER, genauer: vor dem troischen Kriege an-
setzte; denn als Teilnehmer am Argonautenzug gehdort er zu einer Generation, die
schon vor dem Kriege der Griechen gegen die Troer gelebt hat. Die Wirkung seiner
Kunst soll seine Reise in die Unterwelt belegen:

Seine Frau EURYDIKE stirbt an einem Schlangenbiss. Da steigt er in das Reich des
Todes, um seine geliebte Frau freizubekommen. Sein Gesang und sein Spiel rithren
selbst den ,,H6llenhund KERBEROS und sogar die Rachegéttinnen weinen, als sie
ihn horen. So lédsst sich HADES, der Herrscher der Unterwelt, erweichen und gibt
ihm die Frau frei unter der Bedingung, dass er sich beim Aufstieg nicht umsieht.
Doch von Sehnsucht erfasst, schaut er sich um; nun muss sie fiir immer in das
Schattenreich zurtick.

Uber seinen Tod gibt es viele Berichte — einer sei genannt: Nach der Riickkehr aus
dem HADES habe er sich vom Gotte DIONYSOS losgesagt und dem Gotte HE-
LIOS/APOLLON zugewandt. Darauf habe der beleidigte Gott seinen Dienerinnen
den Befehl gegeben, den ORPHEUS zu téten und zu zerreiflen. So sei es denn ge-
schehen; aber die Musen hitten dann doch die Teile des Toten gesammelt und in
THRAKIEN beigesetzt. Nur sein Haupt sei mit seinem Instrument, seiner Lyra, auf
den Wogen nach Lesbos (der Insel vor dem ndrdlichen Kleinasien) gelangt. Alles
habe dort geklungen. Daher sei diese Insel durch ihre hohe Musikalitdt ausgezeich-
net.

Man mag iiber Umfang und Wirkung solcher Berichte verschiedener Meinung sein
[LESKY 1963, S. 183, Anm. 3], sic belegen aber die gro3e Bedeutung, die im the-
ologischen Paradigma neben dem Wort der Musik beigemessen wird. Diese hohe
Bewertung trife selbst dann zu, wenn es ORPHEUS als historische Person nicht ge-
geben hitte:

Dann hétte man sie sich ausgedacht, um die Bedeutung der Musik fiir eine (z.B. re-
ligiose) Gemeinschaft hervorzuheben. Doch wenn wir z.B. unter der Bedingung der
vorhandenen Schriftlichkeit von Personen, die 200 Jahre vor uns gelebt haben,
sprechen, als seien sie jetzt bei uns, miisste das auch fiir ORPHEUS (oder wie im-
mer er geheiflen hat) zutreffen, wenn 200 Jahre spdter PLATON oder ARISTO-
PHANES von ihm so sprechen, als sei er gegenwirtig.



Die Sirenen



70

Gesichert ist nur, dass eine archaische Geheimlehre des 8. Jahrhunderts — vermut-
lich aber schon frither — auf den Theologen ORPHEUS als Stifter zuriickgefiihrt
werden kann und dass diese Lehre sich {iber Jahrhunderte durch Interpretationen
weiterentwickelte, weitergereicht wurde und auch von anderen Denkern {ibernom-
men wurde.

In dieser Geheimlehre spielte der Gott DIONYSOS die zentrale Rolle. Wie bei einer
jeden Geheimlehre fehlt uns die Kenntnis des inneren Bereiches (z.B. von den Zere-
monien), aber es ist noch einiges erhalten, das zentrale Aussagen zu Mensch, Welt
und Gott enthilt.

Uber die Beziehung zwischen HESIODOS und der Orphik ist viel nachgedacht
worden. Beide haben in der indoeuropéischen Erzdhltradition liegende gemeinsame
Quellen, wobei die Orphik noch vor HESIODOS liegt [vgl. BOHME, 1953, passim,
auch NILSSON, 1992, I, S. 680].

Das mochte ich doch etwas erldutern: es geht mir dabei weder um Quellenkritik
oder eine literaturwissenschaftliche Analyse, sondern um die Erlduterung zweier
Systeme, die fiir das Denken der Folgezeit wichtig sind.

Begonnen sei in Umschreibung mit der orphischen Theogonie [vgl. KERN, S. 80
(Frg. 1) und 1 B 12-13 DKJ:

»Ein klaffender (leerer, abgriindiger) Raum (CHAOS) war <da> und NACHT und
schwarze FINSTERNIS als erste und <der> weite <Bereich der> UNTERWELT
(TARTAROS), ERDE gab es nicht, nicht LUFT, nicht HIMMEL. In den grenzenlosen
Busen der FINSTERNIS legt die NACHT — ein Vogel mit schwarzen Fliigeln — ohne
Befiruchtung als allererstes ein Ei. Daraus schliipfte ... mit zwei leuchtenden golde-
nen Fliigeln auf dem Riicken die verlangende LIEBE (EROS), dhnlich windschnel-
len Wirbeln.“ Der EROS ist PROTOGONOS - der Erstgeborene unter den Gottern.
Manchmal wird er auch PHANES genannt. Das Wort bedeutet ,,der an das Licht
Bringende®.

Er brachte also ans Licht, was sonst im Ei noch war: oben den HIMMEL und unten
die ERDE.

Dieser Gott bewirkte, dass beide sich paarten und bald wurden geboren der OKEA-
NOS und die TETHY'S, Geschwister und Liebende zugleich. Und diese, so heift es,
paarten sich ihrerseits und aus ihnen und ihren Kindern gingen weitere
Gottergeschlechter hervor, ZEUS und PERSEPHONE sowie DIONYSOS.

In der Abfolge handelt es sich bis zur Jetztzeit um sechs Generationen. PLATON
bestitigt das ausdriicklich [Phlb. 66 ¢ 8 ff.].

Waihrend nun insbesondere der erste Teil der Abfolge sich bei ARISTOPHANES
[Vogel 693 ff.] findet, gibt es aus spéterer Zeit eine differenziertere Darstellung
[KERN 66, 70, 109] dessen, was spatantike Autoren wie DAMASKIOS und PRO-
KLOS ,, Theologie*“( d. h. orphische Theologie) nennen; diese Darstellung ist wohl



71

dem bereits genannten sehr alten Grundbuch der Orphiker, den ,,Heiligen Reden in
24 Rhapsodien®, entnommen. Es heif3t da [66 KERN]:

., Den Ather (AITHER) brachte hervor diese Zeit (CHRONOS), ohne Alter
und von unzerstérbarer Einsicht, sowie einen grofien, riesenhaften klaffen-
den Raum (CHASMA)...” [70 Kern]: ,,Dann aber fertigte die grofie Zeit
(CHRONOS) im strahlenden Ather (AITHER) ein silbernes Ei.*

Wir haben also an folgendes Schema zu denken:

Aither Uranos Okeanos Zeus

Chronos ——p»Ei # Phanes P Dionysos
Chaos (Eros) Gaia Tethys Persephone

- g - - b <« - - |
1 2 3 4 5 6

Das Schema ldsst sich noch weiter differenzieren [ROHDE, 1903, 11 113 f.; vgl.
KIRK/RAVEN/SCHOFIELD, 1994, S. 25 ff.; 1 B 12 DK], doch reicht es hier, das
mythologische Paradigma weiter zu entfalten in Bezug auf die Vorstellung von
Zeit™.

Wir horten bereits bei HOMEROS und HESIODOS von der Einheit der Zeit; hier
nun bekommt Zeit eine theogonische Funktion; sie war vor allem und schuf Got-
ter, Welt und Menschen. Sie alle sind der Zeit unterworfen. Zeit ist Ursprung alles
dessen, was ist und ,,packt so zu, dass alles verdndert wird. In diesem Paradigma
entsteht eine zweite, erhGhte Reflexionsebene. Fiir das Verstdndnis hilfreich kann
eine etymologische Betrachtung werden, die sicherlich im Bewusstsein der damali-
gen Griechen nicht mehr vorhanden war:

CHRONOS (= Zeit) hingt mit dem griechischen Wort cheir zusammen; cheir heif3t
Hand. Zeit ist also etwas, was alles mit der Hand ergreift und anpackt. In dem ge-
nannten Fragment [KERN 66] wird die Zeit ,,ohne Alter genannt, griechisch: age-
raos. Der Stamm des Attributs gehort in die Wortfamilie, die auf das indoeuropii-
sche *gher = fassen zuriickfiihrt. Zeit ist also dasjenige, das selbst nicht ,,gefasst™
werden kann. Da sie kein Etwas ist, ist sie unangreifbar und unantastbar. Es gibt
auch nichts vorher; vor der Zeit ist aber auch nicht nichts; denn ,,nichts* kann man
nur vor dem Hintergrund eines Etwas denken.



72

Ich glaube, die ORPHIK liefert uns mit der eben genannten 2. Reflexionsebene die-
jenige, die den Urspriingen indoeuropéischer Denkentwicklung sehr nahe ist und ei-
gentlich die erste und urspriingliche Reflexionsebene darstellt; im Rgveda-Hymnus
X 129 (Vers 1 —2) heil3t es:

,,Nicht war das Nichtseiende, und nicht war das Seiende damals...Nicht der
Tod noch die Unsterblichkeit war damals, nicht gab es ein Anzeichen von
Tag und Nacht” [MEHLIG 1982, S. 68].

Eine solche Feststellung fiihrt beim Nachdenken in den Zustand der Sprachlosigkeit
und der Verzweiflung. Denn Sprache verbindet ,,mich* mit ,,anderen* zu ,,uns*
durch ein Band, das an einem Grunde befestigt ist. Dieser aber fehlt — noch. Und so
muss man nochmals mit dem Denken anheben — ein zweites Mal auf neuer Ebene
der Reflexion. Und da ,,machten die Weisen ... das Band des Seienden im Nicht-
sein ausfindig™ (Vers 4).

In der Orphik wird der Gott DIONYSOS, Gott des Lebens und des Todes, beson-
ders verehrt. Diese Verehrung geschah in geschlossenen kultischen Vereinigungen,
die intensiv um Mitglieder warben. Wir wiirden heute von Sekten sprechen; in der
Tat ist uns vieles unbekannt geblieben, weil die Sekten, die iibrigens in Athen be-
sonders ausgepriagt waren, eine Geheimlehre pflegten, sozusagen eine Mysterien-
religion betrieben. Wir kennen Interna daher nicht, nur Offizielles: Thr bevorzugter
Gott war DIONYSOS, der bei HOMEROS und bei HESIODOS keine besondere
Rolle spielt. Der orgiastische Dionysoskult gestaltete sich zu einer Art Erlosungs-
religion. Danach (z. B.) ist dieses Leben eine Strafe — es ist der eigentliche Tod, und
der Tod ist das eigentliche Leben. Eine Gruppe von Orphikern [Hdt., V4] ging so-
gar soweit, dass sie die Neugeborenen beweinten und Gestorbene mit Freuden zu
Grabe trugen [vgl. auch Friedrich NIETZSCHE im Rheinischen Museum, 28, 1873,
S. 215]. Was das Leben sei, ist durch DIONYSOS offenbart worden:

., Nicht geboren zu werden ist fiir die irdischen Menschen das Allerbeste...,
sind sie aber geboren, so friih als moglich die Tore des HADES zu durch-
schreiten” [THEOGNIS 425 [f. Diehl].

Doch auch Gétter unterliegen der Zeit. Einen fiir die spétere christliche Zeit folgen-
reichen Beitrag zum Gottesverstindnis im theologischen Paradigma liefert folgen-
der, einem Hymnos entnommener Text [168 KERN]:

,, ZEUS wurde der erste, ZEUS wurde der letzte, mit hellem Blitze,
ZEUS ist Haupt, ZEUS ist die Mitte, aus ZEUS alles geschaffen ist.
ZEUS war mdnnlich. ZEUS war eine unsterbliche Nymphe.

ZEUS der Grund der Erde und des sternereichen Himmels,

ZEUS der Konig, ZEUS selbst ist Urzustand von allem ... "

Dies sind die ersten 5 von 32 uns erhaltenen Versen [EUS., P.E., III 9 = 168 KERN].
In 10 kurzen Sétzen (gedichtet im daktylischen Hexameter) ist 10 Mal ZEUS aus-



73

driicklich als Subjekt genannt. Er umfasst die Dimensionen der Zeit und des Rau-
mes; er ist im Groflen, was man im Kleinen sieht; fiir alles ist er Quelle; die Polari-
tit alles Lebens — ausgedriickt in den zwei Geschlechtern — vereint er in seiner Per-
son; was man den Kosmos nennt, Erde und Himmel, er ist dieses, und er regiert
dariiber, und er ist von allem, was ist, der Schopfer und Erhalter.

EUSEBIOS, Christ und seit 313 Bischof von Caesarea, war von diesen 32 orphi-
schen (ta ORPHEOS) Versen so beeindruckt, dass er sie dem Hymnos entnahm und
zitierte. Er fand darin die theologische Weisheit der Griechen représentiert, v. a.
wie sie ihren ZEUS als den Geist des Kosmos empfanden und das in den Versen des
groBartigen Hymnos ausdriickten — eine echte Vorbereitung auf das Evangelium
JESU CHRISTL

ZEUS steht fiir alles, ZEUS ist alles, ZEUS ist in allem. Die differenzierte Vielfalt
des Kosmos miindet in den Einen, dieser entfaltet sich in das Viele. Hier gibt es
nicht mehr die bet HOMEROS und HESIODOS definierten géttlichen Zusténdig-
keiten. Hier ist alles Gott und Gott ist alles.

ZEUS ist eigentlich der Name fiir alles Gewordene; denn er hat im Sinne des an an-
derer Stelle [KERN 167] aufgefiihrten mythischen Bildes alles in sich aufgenom-
men; er ist das All und er représentiert dieses:

Den Gott PHANES hatte er verschluckt. Er nahm in sich auf Sonne, Mond und die
Elemente; Ather, Himmel, Meer, Erde, Okeanos und Tartaros, Fliisse und alle un-
sterblichen Gotter und Goéttinnen; und was immer war und noch spiter sein sollte,
das hatte Werden in ihm, in des ZEUS Leib wuchs es zusammen zu einer Einheit.
Der, der den Namen ZEUS trug, machte die Welt, eben alles, zu seinem Wesen.
ZEUS war das Wesen der Welt.

Dieser Strang des Mythos — man spricht auch von Theokrasie [ROHDE, 1903, 1I S.
114] — geht noch weiter, denn er fiihrt zur Geburt des Menschen: Aus ZEUS ema-
nieren verjiingt die Gotter. Mit seiner Mutter RHEIA, nach seiner Geburt DEME-
TER genannt, zeugt er PERSEPHONE. Diese gebiert, von ZEUS vergewaltigt, den
DIONYSOS, dem ZEUS die Herrschaft iibertragt. Doch aus Neid toten diesen die
Titanen, zerteilen und fressen ihn. ZEUS kommt dazu und verbrennt die Unholde
durch einen Blitz. Aus den Resten schafft Zeus die Menschen. Daraus ergibt sich
die Doppelnatur: Menschen haben einerseits in sich das Titanisch-Bose [PLAT.
Lg. 3, 701, c3: titanike physis], andererseits das Dionysische.

DIONYSOS selbst aber, dessen Herz ATHENA gerettet hatte, wird von ZEUS neu
geschaffen und teilt sich mit seinem Vater die Herrschaft. Er hilft den Menschen im
Kampf gegen das Titanische und kann Erlésung bringen.

Ein neues Stichwort ist genannt; man kann es in die orphische Anthropologie und in
die Kosmogonie einordnen. Hinter allem steht das uralte Denken um Kreisldufe
und um das Ziel der Erlésung davon. Das Wort lautet [229 KERN]: kyklos tes ge-
neseos , d. h. Kreis des Werdens, und es ist einem Vers entnommen, der in einen
spéten Platonkommentar eingeflossen und der in 24 Geséngen eingeteilten rhapso-



74

dischen Theogonie des ORPHEUS entnommen ist. Diese stammt etwa aus dem 7.
oder 8. Jahrhundert v. Chr. Es handelt sich bei dem Vers um den Teil eines Gebets,
in dem der Orphiker darum bittet, dass er den Kreis des Elends (oder sittlicher
Schlechtigkeit) in seinem Leben beenden und sich davon erholen (d. h. aufatmen)
darf.

Dieser Vers driickt das dahinter stehende Dogma von der periodischen [kata tinas
periodis, 224 KERN] Wiederkehr (nicht nur der Einzelseele, sondern) der gesam-
ten Welt aus. Die ewige Wiederkunft der Seelen (in den jeweiligen Personen [224
KERN]) und der Welt ist eine schwere Belastung, von der befreit zu werden man
nur den DIONYSOS unter Vermittlung durch ORPHEUS bitten kann; darum wird
DIONYSOS auch lyseus = Erloser [232, KERN] genannt.

Wir miissen uns das nach den Texten so vorstellen, dass die vom Winde getragene
Seele aus dem All in den <ihrem Lé&uterungsgrad entsprechenden> Korper eingeht
[ARIST., de An. 1,5, p 410 b 28 ff.]. So begleitet die Seele viele Kérper (von Tieren
und Menschen) und erlebt periodisch das Gleiche; es ist das Phdnomen ,,eines auch
den Menschen in den Wirbel seiner ziellosen Selbstumkreisung ziehenden, ewig
zum Anfang zuriickkehrenden Naturlaufs® [ROHDE, 1903, S. 123 f.].

DIONYSOS ist hier der Retter; ORPHEUS steht da als einer, der zwischen Gott
und Menschen den Weg weist als Herr (anax), vgl. EURIP. Hipp. 954. ORPHEUS
ist wie spater Jesus als der Christos Mittler und zeigt den Weg zum Leben, eben den
orphischen Weg; dieser besteht in der Askese (z. B. vegetarische Lebensweise;
Verbot, Eier oder Bohnen zu essen), die die Seele reinigt und in der Bufle; der Be-
fleckung und Schuld folgen nach Strafe und Buf3e im Sinne ausgleichender Gerech-
tigkeit die Reinigung und schlieBlich die Erlésung.

Wenn man nicht ganz sicher sein kdnnte, dass die uns sehr spét (also aus christlicher
Zeit) iiberlieferten Texte in die (vorchristliche) Frithzeit orphischen Denkens geho-
ren [vgl. NESTLE, 1975, S. 61, Anm. 33; (insbes. PLAT., Cra. 400 c 4 ff.)], dann
miisste man an die Christologie des Neuen Testaments denken, die sich auf die erst
spét mitgeteilten Vorstellungen und Texte ausgewirkt hat. Es ist wohl anders herum
an das Problem zu gehen:

Im Mittelmeerraum des 1. nachchristlichen Jahrhunderts lebte mit dem Griechi-
schen als Weltsprache auch der griechische Geist. Dessen theologisches Paradigma
geht mit der Sprache der christlichen Predigt in die Christologie ein. Darum ist JE-
SUS zwar nicht lyseus = Erloser, sondern soter = Retter, was man gewdhnlich als
»Erloser iibersetzt. Man konnte auch noch [NILSSON, 1992, I S. 687] einen
Schritt weitergehen und eine Parallele zum Tode des JESUS von Nazareth ziehen:

Auch ORPHEUS starb fiir seine Lehre den Martyrertod unter den Hénden von
Frauen, die Dienerinnen des Gottes waren, von dem sich ORPHEUS abgewandt
hatte.

Wenn also im 1. und 2. nachchristlichen Jahrhundert JESUS als der CHRISTOS —
bildlich dargestellt als Fisch — gepredigt wurde, dann konnten die Apostel und deren



Der Seher Teiresias im Hades



76

Nachfolger an Vorstellungen ankniipfen, die der griechischsprachigen Welt vertraut
waren, bis hin zur Darstellung der Gottesmutter, die als Menschenfrau die Mutter
eines Gottes wird.

Wir konnen noch préziser werden: Die Paradigmata des Philomythischen und des
Mythologischen, deren Wesen Attribuierung, Segmentierung und Systematik als
Komponenten hat, stehen neben dem theologischen Paradigma des ORPHEUS.
Hintergrund dieses Paradigmas ist religiose Bewertung und Verstéindnis dessen,
was ist. Hieraus lebten und leben wir. Ort aber der Unterbreitung und Verkiindung
ist die Sprache des Dichters, deren Wesen Musik ist [z.B. 168 KERN].

Diese drei paradigmatischen Dimensionen sind — jede fiir sich — uniiberwindbar und
leben in Parallelitit zum logischen (z.B. bei THALES) und zum Kkritisch-rationa-
len Paradigma, dessen erster Repriasentant HIPPOKRATES in Europa die Fachwis-
senschaft der Medizin begriindete.

Signifikante Vertreter der friihgriechischen Paradigmata sind:
* des theologischen ORPHEUS,

* des philomythischen HOMER,

* des mythologischen HESIODOS,

» des logischen die ionischen Philosophen (THALES, ANAXIMANDROS,
ANAXIMENES).

Dazu kommt spéter als Vertreter des kritisch-rationalen Paradigmas z. B. der Arzt
HIPPOKRATES.

Freilich bestehen diese Paradigmata nicht im Sinne einer chronologischen Abfolge
oder ohne Beziehung nebeneinander — es ist wohl eher so, dass sie sich gegenseitig
befruchten. Die Gesellschaften des Wissens z. B., die es weltweit fiir jede Men-
schengeneration immer neu gegeben hat und gibt, wiirden durch die in ihren Wirk-
lichkeitssegmenten wirkenden Zentrifugalkrifte zerstort, wenn es nicht die dem
Mythos entstammende Haltung gébe, Verstand haben und durch System und Ord-
nung verstehen zu wollen. Der spéter lebende HERAKLEITOS [22 B 40 DK] sagt
dazu:

‘

,, Vielwissen lehrt <noch lange> nicht, Verstand zu haben... "

Ein weiteres Merkmal des theologischen Paradigmas der Orphik konnte man noch
darstellen:

Kurz zuvor war die Rede vom periodischen Weltgeschehen; auch im Menschenge-
schehen gibt es eine Periodik, die man Kulturentwicklung nennt. Festgehalten
werden sollte hier zunéchst, dass zwischen Welt und Mensch ein Parallelismus ge-
sehen wird. Spiter (z.B. in der spekulativen Medizin) konnte man sagen: Was die
Welt im Grof3en, ist der Mensch im Kleinen, eben ein Mikro-Kosmos. So hat denn
auch der Mensch — die Texte sprechen von Geschlechtern oder Generationen — seine



77

Entwicklung von einem rohen (kannibalischen), faustrechtbestimmten zu einem ho-
heren gesetzgepriagten Zustand [292 KERN] vollzogen.

Dieser Gedanke, Ausfluss insbesondere des theologischen Paradigmas bei OR-
PHEUS, begegnet uns immer wieder als Idee schlechthin: Man ordnet ihn der Ge-
schichtsphilosophie zu. Als neuzeitliche Vertreter dieser Philosophie kdnnte man
Karl MARX oder Oswald SPENGLER nennen oder auch Karl JASPERS [siche
auch unten S. 87 f.].

Die Orphik wirkte (iiber den Pythagoreismus und neben diesem) auch in anderer
Hinsicht lange nach, vor allen Dingen in der Lehre von der Seelenwanderung, von
der Reinigung der Seelen und vom unreinen Korper, der die Seelen fesselt; sie miin-
det in die Lehre von der ewigen Wiederkunft des Gleichen (Friedrich NIETZ-
SCHE) und in die Esoterik unserer Tage.






79

§4 Das mythologische Paradigma:

HESIODOS (2. Teil: Der vordere Orient)

Der 2. Abschnitt des HESIODOS soll wiederum mit einem Text begonnen werden
[Theogonie 116-136]:

,» Wahrlich, zu allererst entstand eine gdhnende Leere (CHAOS), aber dann
die Erde, breitbriistig ... und EROS, welcher der Schonste ist unter den un-
sterblichen Géttern.

Er lost die Glieder...

Aus dem CHAOS wurden die FINSTERNIS (EREBOS) und die dunkle
NACHT (NYX).

Aus der NACHT aber entstanden andererseits der ATHER und der TAG,
welche beide sie gebar, schwanger geworden durch die liebende Vermi-
schung mit der FINSTERNIS.

Die ERDE aber brachte als erstes hervor den ihr selbst <an Gréfie> glei-
chenden

Himmel, reich an Sternen, damit er sie ginzlich umbhiille ...

Spdter gebar sie, vom HIMMEL begattet, den OKEANOS mit seinen in die
Tiefe ziehenden Strudeln und ...

den HYPERION und ...

die liebliche TETHYS ...

Weiter [137 ff.] brachte sie hervor den krumm denkenden KRONOS als Letzten der
Titanen. Des Weiteren gebar sie Gruselwesen wie die KYKLOPEN, hundertarmige
und fiinfzigkdpfige Riesen.

Weiter geht es mit der systematischen Darstellung der Titanen und deren Kinder
und der wohlgegriindeten Herrschaft des ZEUS, der nun seinerseits den Gottern
ihre Kompetenzen gab [885]. Natiirlich war auch ZEUS (mit vielen anderen
Frauen) Vater vieler Kinder. So zeugte er z.B. [901 f.] mit der THEMIS die EUNO-
MIA, die DIKE und die EIRENE.

Auf die bis ins Detail gehende Herleitung aus dem Grundmythos wird hier verzich-
tet. Sie geht bis zur Darstellung der Goéttin des Streites, der ERIS, oder des REGEN-
BOGENS.

Insgesamt haben wir unter religionswissenschaftlichen Gesichtspunkten alle nur
denkbaren géttlichen Méchte bei HESIODOS vertreten:

Die Urpotenzen, wie die NACHT und das CHAOS, Urgottheiten wie ERDE und
HIMMEL, Augenblicksgottheiten wie REGENBOGEN und STREIT und auch
Begriffsgottheiten wie EUNOMIA, die den durch gute Gesetze geordneten Zu-



80

stand eines Gemeinwesens bezeichnet, EIRENE = Friede und die DIKE = Recht.
Letzterer ist ein Schliisselbegriff, zu dem bald mehr gesagt werden wird.

Der Vergleich der in Ubersetzung [116-136] oder Paraphrase [137] gegebenen Texte
mit ORPHEUS liegt nahe:

Bei ORPHEUS finden wir den Anfang differenziert und facettenreich: Vor dem
CHAOS liegt noch ohne Alter CHRONOS und neben ersterem noch AITHER, dazu
kommt noch das Ei und PHANES [= rhapsodische Version orphischer Theologie,
vgl. 1 B 12 DK]. In einer anderen, noch mehr differenzierten Version [1 B 13 DK,
bei DAMASKIOS] liegt vor CHRONOS noch MATERIE (in einer anderen Lesart
heift es: SCHLAMM), WASSER und ERDE, nach dem Ei ein unkoérperlicher Gott
mit Fliigeln und Tierkdpfen. Da gibt sich (bis zu ZEUS) die Mythologie des HESI-
ODOS weniger gegliedert.

Geringere Vielfalt und geringere Ausgestaltung des kosmischen Werdens sind nicht
zufillig, sondern ergeben sich aus den Paradigmen, die beide vertreten: Die Mytho-
logie des HESIODOS stellt Entfaltung ohne Wertung dar, ORPHEUS verbindet
mit der Theologie eine Wertung:

Aus dem Vielen, Differenzierten wird die Einheit in ZEUS; aus dieser Einheit ent-
faltet sich neues gottliches Sein, doch so, dass ZEUS Haupt und Zentrum bleibt
[168 Kern: kephale, messa]. Auf diesen Gott lduft alles zu, von diesem Gott geht al-
les aus. An ihm wird das Unvollkommene (Differenzierte — Viele) vollkommen (ei-
nes, ganz), aber was sich entfernt, wird das Viele und wird unvollkommen. Im phi-
lomythischen und mythologischen Paradigma bis HESIODOS fehlt die Wertung
dessen, was sich auf der Ebene des Géttlichen und Kosmischen durch Zeugung und
Geburt entfaltet. Es ist eben da: Das CHAOS [Th. 116], die klaffende Leere, ist der
Uranfang und die FINSTERNIS [EREBOS, Th.123] als Urfinsternis sowie die
NACHT [NYX, a. a. O.] als Dunkelheit schon personlich oder wenigstens sehr kon-
kret gedacht.

Zu beachten ist, dass HESIODOS zwischen EREBOS und NYX unterscheidet.
KIRK, RAVEN und SCHOFIELD [1994, S. 39] vermuten in EREBOS hethiti-
schen Ursprung. Man konnte aber auch schon ein entwickeltes begriftliches Den-
ken vermuten; denn das dem philomythischen, v. a. aber dem mythologischen Para-
digma eigene Differenzieren geht nicht nur auf die Kosmogonie, sondern auch auf
die Sprache selbst iiber. HESIODOS verwendet Ober- und Unterbegriff. EREBOS
ist der Oberbegriff und meint iiberhaupt Finsternis; mit NYX meint der Dichter
Nacht, die die Differenzierung in ,hell und ,,dunkel® zuldsst. Dass aus deren
SchoB der Tag gleitet, kann man sich leichter vorstellen.

Sein als Ganzes differenziert sich aus. Die Urpotenzen, die Urwesenheiten sowie
kosmischen Urprinzipien entfalten sich und werden immer bestimmter und auch
vorstellbar: EREBOS und NYX zu HEMERA und zu AITHER.

Aus diesem Denkstil ergibt sich zwangsldufig, dass der Theogonie sowie Kosmogo-
nie die Anthropogonie (die Lehre von der Entstehung des Menschen und seiner
Kultur) folgt. Man konnte verallgemeinernd fiir beide Paradigmata, vor allem aber



81

fiir das mythologische, sagen, dass es sich um ein genealogisches, auf Erfassung ei-
ner Abfolge zielendes gedankliches Schema handelt.

Theogonie und Kosmogonie sind also eng miteinander verquickt, und HOMER, vor
allen Dingen aber HESIODOS und ORPHEUS sind nicht die Einzigen, die das ge-
nealogische Schema nutzen, um ihre Sicht von Gott, Welt und Mensch darzustellen.
Hier sei an das Buch Genesis des Alten Testaments erinnert. Im ersten Schop-
fungsbericht, der so genannten Priesterschrift (P), heilt es: ,Finsternis lag iiber
dem Abgrund ... Gott sprach. ,,Es werde Licht!*, und es ward Licht ..., und Gott
schied zwischen dem Licht und der Finsternis. Gott nannte das Licht Tag und die
Finsternis Nacht ...

Im Unterschied zu HOMEROS haben wir es hier schon (wie bei ORPHEUS) mit
Theologie zu tun: Zum einen wird Gott (oder CHRONOS) dargestellt als der Han-
delnde, zum anderen wird eine Bewertung vorgenommen; denn wiederholt heif3t es
[[4;110;112]:,,Und Gott sah, dass es gut war.*

Es gibt aber nicht nur semitische Zeugnisse. Der CHRONOS AGERAOS APHTHI-
TOMETIS [66 KERN] als die Zeit ohne Alter und mit unzerstérbarer Weisheit
weist sprachlich unmittelbar auf das altpersische kosmogonische Konzept des
ZRVAN AKARANA hin: AKARANA wird mit ,,endlos® iibersetzt und entspricht
dem orphischen a-ger-aos [vgl. KIRK, RAVEN/SCHOFIELD, S. 24, Anm. 11].
Noch dlter (um 1500 v. Chr.) sind die Aufzeichnungen der Mythen der Churriter
und der Hethiter auf der so genannten Kumarbi-Tafel [KIRK/RAVEN/SCHO-
FIELD, 1994, S. 49 f.]. Die Ubereinstimmung innerhalb des genealogischen Kon-
zepts geht ziemlich weit; die Kumarbi-Tafel prasentiert uns die Reihe ALALU,
ANU (Himmelsgott) KUMARBI (KRONOS), Sturmgott (= ZEUS) als Himmelsko-
nig [vgl. PRITCHARD, J.B: Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testa-
ment, Princeton 1955, bei KIRK/RAVEN/SCHOFIELD, a. a. O.].

Lehren wie die der Seelenwanderung, der Reinigung der Seele und des Dualismus
von Diesseits und Jenseits finden wir in den Veden des alten Indiens.

Wiéhrend nun die ORPHIK sich sehr friih zu einer religidsen, grof3e Teile Griechen-
lands umfassenden Bewegung mit einer eigenen Theologie entwickelte, miindete
der hesiodeische Strang des grofSen Komplexes in die philosophischen Reflexionen
des logischen Paradigmas der Folgezeit. Grundlage dafiir war eben das intensive
Bemiihen des HESIODOS, moglichst alles zu erfassen, streng zu systematisieren,
vor allem aber von einer ganzheitlichen Seinsauffassung ausgehend immer mehr zu
differenzieren. Wir kdnnen den Denkstil des mythologischen Paradigmas festma-
chen an seinem genealogischen Prinzip [SCHADEWALDT, 1978, S. 94].

Der Sukzessionsmythos mit dem genealogischen Prinzip fithrt im mythologischen
Paradigma zum Denken in allen moglichen Abfolgen. So folgt denn aus dem Um-
greifenden und Allgemeinen im Wege der Differenzierung das Besondere, aus der
Gattung die Art und Vereinzelung. Wenn nun Sache und Begriff zusammenhéngen,
ist Sachentwicklung auch Begriffsentwicklung. Von einem schlieen wir auf das an-
dere; das Wort also fiihrt zum Sein, wie das Sein zum Worte; Sprachanalyse wird



82

Seinserhellung. So gelangte z. B. ARISTOTELES von der Grammatik zur Onto-
logie.

Mit dem genannten Sukzessionsmythos verbinden sich zwei wichtige Gedanken:

Sie ergeben sich aus dem Menschenbild im mythologischen Paradigma und sind,
modern gesprochen, sidkularer Natur:

1. Menschen brauchen fiir ihre Existenz Ruhe und Orientierung nach MaB; sie
miissen wissen, woran sie sich halten konnen. Und das wissen sie erst, seitdem
die Abfolge gottlicher Méchte, die einander — kdmpfend — abldsten (Geschlecht
fiir Geschlecht), in der Herrschaft des ZEUS zur Ruhe gekommen ist. In dieser
Feststellung steckt noch ein Stiick Theologie, wie sie im theologischen Para-
digma der orphischen Rhapsodien entfaltet ist.

2. Der Kampf der gottlichen Potenzen bezieht sich nicht auf beliebige Macht. Es
ist nicht so, wie wenn ein orientalischer Potentat einen anderen ermordet oder
wie im churritischen Mythos, wo ALALU durch ANU und ANU durch
KUMARBI abgeldst wird, ganz animalisch:

KUMARBI beiit ANU die Schamteile ab, speit sie aber wieder aus und schwingert
so die Erde, die den Wettergott hervorbringt, der nun bald die Herrschaft des KU-
MARBI beendet. So finden wir es auch bei HESIODOS, aber mit einem Unter-
schied:

Im griechischen Mythos taucht anstelle beliebiger Macht die fiir die Folgezeit fun-
damentale Rechtsidee auf; denn: Der Titan KRONOS, jiingster Sohn von GAIA
und URANOS, schneidet auf Bitten der Mutter dem Vater die Scham ab und wird
nun Herr der Welt. Doch noch schlimmer als sein Vater URANOS, der seine Kinder
nur gefangen hielt, hat er (KRONOS) seine Kinder verschluckt — aufler ZEUS. Der
war ihm entgangen; denn die Mutter RHEIA hatte ihn dem Vater vorenthalten. Und
ZEUS siihnt nun den schweren Rechtsbruch und errichtet eine Herrschaft der Ge-
rechtigkeit.

Der Kampf der Goéttinnen und Goétter unter Fithrung des ZEUS hatte als Ziel den
Rechtsfrieden. So werden denn auch bei HESIODOS [Th. 901 ff.] als Tochter des
ZEUS und der THEMIS die EUNOMIA, die DIKE und die EIRENE genannt. Im
Sprachgebrauch der Griechen meint themis das (nicht geschriebene Gewohnheits-
)Recht [vgl. DORNSEIFF 1933, S. 21], eunomia das Verhalten dessen, der Recht
und Brauch achtet, also gesetzestreues Wohlverhalten [z. B. SCHADEWALDT in
seiner Ubersetzung der Odyssee, 17. 487]; dike meint ebenso wie themis das ge-
wachsene Recht [WEST, 1966, S. 407], auch Gerechtigkeit; und eirene bedeutet
Frieden, hier insbesondere fundamentalen Rechtsfrieden innerhalb einer Gesell-
schaft.

Die genealogische Aufteilung grundlegender Begriffe ist ein weiteres Merkmal des
mythologischen Paradigmas. Wéhrend es sich bei HESIODOS in diesem Para-
digma um eine umfassende, die Ansammlung von Menschen zu einer Gesellschaft
formende umfassende Rechtsidee handelt, denkt HOMEROS noch an Schlichtung



Hades: Der frevelhafte Tityos



84

bei Verletzung von Normen und daran, die Grundharmonie wiederherzustellen
oder zu erhalten.

HESIODOS geht vor allem in seinem zweiten Werk (,,Werke und Tage* genannt)
viel weiter: DIKE ist nicht nur Tochter des ZEUS, sie ist seine Beisitzerin [Op.
255 ff.] und fordert bei VerstoBen die Wiederherstellung des Rechtsfriedens und der
Gesetzlichkeit. Sie gibt Rechtsweisungen, wie bei HOMEROS Konige es tun
[Odyssee, 19, 109 ff.]; aber dariiber hinaus ist ihr Wesen auf ,,Ausgleich* und ,,Ord-
nung“ [SCHADEWALDT, 1978, S. 112] bedacht, denn nur so kann eine Gemein-
schaft leben. Ihr Anliegen ist Gerechtigkeit, die ,,Universale Seinsidee” [SCHADE-
WALDT a. a. O.].

HESIODOS ist mit solchen Vorstellungen dem Ursprung des Wortes nahe. DIKE
»Zeigt, wo es lang geht“. Das Substantiv DIKE héngt zusammen mit dem Verb de-
iknynai, und das heifit ,,zeigen“. Der Ursprung unseres Verbs ,,zeigen* ist der glei-
che wie der des griechischen; es ist der indoeuropdischen Wurzel *deik-/dik — zuzu-
ordnen; letztere erscheint im Gotischen als gateihan (=anzeigen), im Althochdeut-
schen als zihan, was ,,anschuldigen* (neuhochdeutsch: zeihen) bedeutet.

Die Idee selbst aber von einem Sein, dessen Fundament die DIKE ist, ragt iiber die
ionischen Philosophen hinaus bis weit in die Philosophie des PLATON hinein.

Eine Frage nun steht, abgehoben vom konkreten Einzelfall, im Raume. Wenn Aus-
gleich und Harmonie die Klammern einer Rechtsordnung und die Goétter wie DIKE
machtvolle Garanten sind, warum muss es denn dann iiberhaupt zur Stérung der
Balance kommen? Es konnte mit der Macht der Gotter doch gleich der Grundzu-
stand (Harmonie) erhalten bleiben. Was soll dieser leidvolle Umweg, vom Gleich-
gewicht iiber die Storung des Gleichgewichts (z.B. durch Rechtsversto3e) wieder
zum alten Zustand des Gleichgewichts, dem der Balance, zu kommen?

Das philomythische Paradigma bei HOMEROS unterstellte dem Menschen freien
Willen in der bilderfiillten Form des AIGISTHOS-Mythos. ,Es gibt neben dem
gottlichen noch einen anderen Willen®, lehrte das dem Sachverhalt zugeordnete
Bild.

HESIODOS hat wohl ein ganz anderes Gottesverstindnis — wir nennen es ,,mytho-
logisch* — und gibt uns zwei Geschichten (mythoi) zur Seite. Die eine handelt von
PANDORA und wird gleich zwei Male erzahlt [Th. 565 ff. und Op. 54 ff.]:

PANDORA ist eine Frau; ihren Namen kann man iibersetzen wie man den Schwer-
punkt im Mythos legt — entweder die ,,Gabenreiche®, die, die ,,alles gibt“ [KERE-
NYI, 1951, S. 214] oder (wie HESIODOS selbst es sieht) ,,Allgeschenk®, d. h. Ge-
schenk aller (olympischer Gétter). ZEUS liel sie vom HEPHAISTOS schaffen,
merkwiirdigerweise zur Bestrafung der bisher nur aus Ménnern bestehenden Men-
schenwelt, obwohl diese sich nichts haben zu Schulden kommen lassen: PROME-
THEUS hitte er eigentlich strafen miissen, weil dieser gegen den erklarten Willen



85

des Gotterkonigs den Menschen das Feuer gebracht und diese damit aus ihrer Hilf-
losigkeit befteit hatte.

Geschaffen war PANDORA aus Erde, ein zauberhaftes junges Madchen. ATHENE
kleidete und schmiickte sie mit dem Allerfeinsten. Mit einem Silbergewand und
wallendem Schleier, mit Blumenkrinzen und einem Goldreif um das Haupt; dieser
hatte als Verzierung Fabelwesen, die so gestaltet waren, dass man meinte, sie lebten
und man konnte ihre Stimme horen.

»Und Staunen ergriff die unsterblichen Gétter und die sterblichen Menscher* [Th.
588]. An anderer Stelle [Op. 70 ff.] heifit es genauer, dass diesem liebreizenden,
wunderbaren Wesen Lug und Trug und die verfiihrerische Rede, Schamlosigkeit des
Hundes sowie Kleptomanie eingegeben wurde, von jedem der Gotter und Gottinnen
kam ein Beitrag [Op. 81 f.]. Die Gabe des ZEUS (als Strafe zugleich gedacht) be-
steht darin, dass niemand in ihr Inneres schauen kann und dass von ihr alle Frauen
auf der Welt abstammen [Th. 590].

S0 ... schuf ZEUS ... den sterblichen Mdnnern zum Ungliick die Frauen .

Diese Pandora wurde dann dem einféltigen Bruder des PROMETHEUS EPIME-
THEUS gesandt als Geschenk. Zwar hatte der voraussechende PROMETHEUS den
»hach“-denkenden EPIMETHEUS vor einem Geschenk des ZEUS gewarnt. Doch
er nahm die zauberhafte Frau, ,,ebenso schon wie durchtrieben* [Th. 585]. Und die
SiiBe offnete auch gleich das GefiB, in welchem ZEUS alle Ubel der Welt (der
zweite Teil seiner Strafe) versteckt hatte — denn bis zu diesem Zeitpunkt lebten die
Menschen ohne jedes Leid, ohne Zahn- und Bauchschmerzen, ohne Miihen und
Qualen. Alle Ubel entflohen nun der Biichse der PANDORA. Bevor die ELPIS (die
Hoffnung) noch entfliehen konnte, klappte die torichte Frau den Deckel zu. Jetzt ha-
ben wir nur Ungliick und nicht eine einzige Hoffnung: Eine andere Deutung lauft
darauf hinaus, dass jetzt uns eigentlich nur noch eines geblieben ist: die Hoffnung.

Und mit den Ubeln, wozu auch der Krieg gehort, kam noch der Tod zu den Men-
schen. Und so wurde vollendet die Trennung von Gott und Mensch.

Der eben vorgestellte Bericht schwankte hin und her zwischen den beiden Haupt-
werken des HESIODOS, der ,,Theogonie* und den ,,Werken und Tagen®. Das mag
die innere Entwicklung des Dichters zeigen, dessen Denken sich vom philomythi-
schen zum mythologischen Paradigma entwickelt.

Die Frage nach der Ursache des Ungliicks auf der Welt wird in der Theogonie ganz
allgemein mit der Schaffung der Frau (einer Strafe des ZEUS) beantwortet;
diese wird als ebenso schon wie ausgekocht und durchtrieben beschrieben. Hier
bleibt HESIODOS wohl noch im philomythischen Paradigma; denn das zugewie-
sene Bild ist die Erklérung.

Den Namen (mit weiteren Einzelheiten) bekommt die Frau aber erst in den ,,Werken
und Tagen®. Dort wird die Ausgangsfrage im Sinne einer theologischen Reflexion
erweitert:



86

Gefragt wird nach dem Verhéltnis zwischen Gottern und Menschen {iberhaupt. Fest-
gestellt wird die Trennung beider genera voneinander und dass mit dieser Tren-
nung Leid und Ungliick verbunden ist, oder auch, dass der Konig der Goétter mit
der Schaffung des Ungliicks durch die genannte Frau eine Absonderung vor-
nimmt. Es wird also die theologische Verdeutlichung und Deutung einer Fundamen-
talsituation, nicht nur die Feststellung derselben in der Form eines zugewiesenen
Bildes vorgenommen.

Von der in die AIGISTHOS-Geschichte eingekleideten Feststellung, dass mit der
von den Menschen selbst gewdhlten Trennung von der Gottheit Ungliick und
Strafe verbunden ist, geht der Weg zur Deutung im gesamten mythologischen Para-
digma: Sondern ist Siinde. Wir stehen hier zwar noch nicht im christlichen
Verstindnis von Siinde, die der Gegenpol zur Gnade Gottes ist. Doch liegt im My-
thologischen und der Art, wie Fragen gestellt werden, die Weiche. Die Verselbstén-
digung der Menschen oder gar deren Autarkie und Autonomie (durch das Feuer ge-
schaffen) bedeuten ein neues, distanziertes Verhéltnis zu Gott. Und dieses ist nun
auffilligerweise gottgewollt und gleichzeitig unverstdndlicherweise strafwiirdig.
Denn gestraft werden nach HESIODOS die Menschen nicht fiir ihr eigenes Fehlver-
halten, sondern fiir fremdes, gottliches Fehlverhalten — das des PROMETHEUS.

Der zweite Mythos wechselt die Ebene: Bisher bewegte sich das Denken auf der
Ebene der Gétter, jetzt neigt sich die Erzéhlung zum Menschen und seinem Han-
deln; doch Ausgang und Anfang sind beim philomythischen wie beim mythologi-
schen Paradigma Gotter und Menschen [Op. 108]:

,,Den gleichen Ursprung haben Gétter und sterbliche Menschen. *

HESIODOS erzéhlt von fiinf von den Gottern geschaffenen menschlichen Gene-
rationsgestalten [Op. 109 ff.].

Als erste gab es die goldene Generationsgestalt, die in Hiille und Fiille lebte, frei
von Krieg, Krankheit und Alter — die Menschen starben im Schlafe.

Die zweite, die silberne Generationsgestalt, lebte kiirzer und mit allerlei Leiden;
denn sie achtete und ehrte die Gotter nicht. ZEUS lief3 sie in seinem Zorne ver-
schwinden.

Die dritte, durch den bevorzugten Umgang mit gehirtetem Kupfer gekennzeich-
net, war urspriinglich aus Eschen gewachsen; den Menschen dieser Generation ge-
fiel nur dieses: Gewalt, Kupfer und Waffen aus Kupfer; selbst ihre Hauser waren
aus diesem Metall; das harte Eisen kannten sie noch nicht. Stark war die Generation
und gewalttitig, so dass sie sich selbst vernichtete — es bedurfte nicht der Handlung
des ZEUS.

Und nun schuf Gott als vierte <gute> Generationsgestalt die der Heroen; Halb-
gotter waren sie, und sie fiihrten die Kriege um Troia (z. T. von HOMEROS in der
Ilias beschrieben) und Theben (in den nicht erhaltenen Epen Thebais und Epigonoi
dargestellt). Sie erwiesen sich als so gerecht, dass sie auf die Insel der Seligen ka-
men, wo KRONOS herrscht und der Acker, von OKEANOS umspiilt, dreimal im



87

Jahr siile Frucht bringt. Diese Generation fillt aus dem dargestellten Dekadenz-
schema heraus. Sie ist wohl vom Dichter hineinkomponiert worden; denn an
HOMEROS und seiner Komposition kam damals wohl niemand mehr vorbei.

Die fiinfte, eiserne Generationsgestalt [Op. 173 ff.] ist so voll von Verbrechen, dass
HESIODOS lieber davor oder danach gelebt hétte. Das ist ein Geschlecht, das jedes
Schamgefiihl verloren hat. Es gilt nur der Ellenbogen, auch gegen die eigene Fami-
lie. Von den Kindern werden selbst Vater und Mutter beschimpft — eine durch Neid
und Hédme gekennzeichnete Generation von Leuten, die nicht mehr zuhoren, son-
dern nur noch einander das Wort abschneiden konnen, ein schadenfrohes Pack, das
andere verh6hnen, sich selbst aber nicht mehr ehrlich freuen kann, kurzum:

Es handelt sich da wohl um die Vorwegnahme der medienliisternen, geldgierigen
und machtbesessenen Lumpen in Politik und Gesellschaft, die die Physiognomie
unserer Zeit — leider! — bestimmen.

»Und da nun‘, so sagt der Dichter [Op. 196 ff.], ,zum OLYMPOS, fort von der Erde
mit ihren breiten Wegen, in leuchtende Gewdnder ihre schéne Gestalt verhiillend,
zur Sippe der Unsterblichen wenden sich beide, die Menschen verlassend: die
AIDOS (Achtung) und die NEMESIS (Schamgefiihl/Unwille)* [FRANKEL, 1976, S
134].

Hier wird, ausgehend von sehr personlichen Erlebnissen im Rahmen des mythologi-
schen Paradigmas, ein Geschichtsgemilde entworfen und eine Geschichtsdeutung
vorgenommen, deren pessimistischer Grundton nicht zu tiberhoren ist.

Mit der Lehre von den fiinf Weltaltern bzw. Generationen stehen wir an der Wiege
europdischer Geschichtsphilosophie; sie reicht bis in unsere Zeit (VOLTAIRE,
HERDER, HEGEL, NIETZSCHE, DILTHEY, O. SPENGLER, TOYNBEE,
BERDJAJEW, JASPERS).

Karl JASPERS z. B. hat das Anliegen der Geschichtsphilosophie zum Titel eines
Buches gemacht: ,,Vom Ursprung und Ziel der Geschichte* [Miinchen 1955]. Die
fundamentale Forderung, Menschen aus dem Zustand ungliicksgefiillter Orientie-
rungslosigkeit herausbringen zu miissen, ist vielleicht das bedeutsamste (und ein
padagogisches) Ergebnis des mythologischen Denkstils. Auch wenn die Darstellung
des HESIODOS pessimistischen Charakter tragt — SCHADEWALDT spricht von
einer Dekadenztheorie [1978, S. 111; vgl. auch NESTLE, 1975, S. 50] -, so gibt es
doch fiir den Einzelnen Grund zur Hoffnung:

»Alles sieht das Auge des ZEUS™ [Op. 266], und vom Gesamtsinne her konnte man
sagen: ,,Gesegnet sein wird, wer gerecht ist*.

Die Abfolge der Zeitalter ist durch wachsende Gottesferne vor dem Hintergrund der
universalen DIKE-Idee gekennzeichnet.

Nun hat man wiederholt [FRANKEL 1976, S. 132, Anm. 14] darauf hingewiesen,
dass als Quellgebiet fiir das Sukzessionsdenken der Vordere Orient in Frage
kommt. Man konnte da z. B. auf AMOS (8. Jahrhundert v. Chr.) hinweisen oder auf



88

die alteren Teile der unter dem Namen des DANIEL {iberlieferten Prophetien (die
vier Tiere als vier Weltalter); die spezifisch griechisch-hesiodeische Variante dazu
ist die DIKE-Vorstellung, die das griechische Denken der Folgezeit, wie wir bei
SOLON als Beispiel sehen werden, stark beeinflusst hat.

Bei den christlichen Denkern des 1. Jahrhunderts flieBen beide Strome wieder zu-
sammen: In der Apokalypse des JOHANNES vereinen sich das eschatologische, auf
Gottes Handeln fixierte Denken der Juden (und ihrer Propheten) mit dem universa-
listischen DIKE-Denken der Griechen. Was den Griechen vielleicht (mit Ausnahme
der Orphiker) weniger vertraut war (die Hoffnung auf den Menschensohn, auf den
Erloser, der da ist Gottes Sohn), prasentieren die Juden; was diesen fehlt (Himmel
und Erde, unter der DIKE stehend, in sich vernetzt, ein einheitliches Universum und
die Analogie von Mikro- und Makrokosmos) geben die Griechen.

Und hinter allem steht das mythologische Paradigma, das im Einzelwesen die
Geistesgeschichte der Menschheit vertreten sieht und den Menschen als Spiegel-
bild Gottes présentiert.

Gewiss sind nun im Austausch zwischen Europa und Asien viele Einzelheiten ver-
loren gegangen. Die Mythen des Vorderen Orients denken, vordergriindig gespro-
chen, linear wie HOMEROS und HESIODOS (nur an einigen Stellen konnte man
zyklisches Denken vermuten). Doch die Frage ist schon nach der Schnittstelle zu
stellen zwischen dem linearen und dem zyklischen Denken in Weltperioden, wie
es ORPHEUS in Griechenland oder in Persien ZARATHUSTRA und der Parsismus
(eine Periode = 12.000 Jahre) oder auch HERAKLIT aus EPHESOS vertreten.

Das jlidische und christliche Denken hat in seiner Eschatologie das mythologische
Periodenschema aufgegeben; denn die Jetztzeit ist die Endzeit; erwartet wird der
Herr, der alles auf ewig neu macht: ,Nun ist das Weltkonigreich unseres Herrn und
seines Gesalbten aufgerichtet, und er wird herrschen auf ewig.*“ [Apok. 11.15] Und:
wiehe, ich mache alles neu* [Apok. 21.5].

Fiir HESIODOS endet die Sukzession in der Geschichte des 5. Zeitalters. Diesem —
das so schlecht ist, dass er darin eigentlich nicht geboren sein wollte, — ist aber
durch die Einsicht der Biirger die Chance gegeben, besser zu werden — mit des
ZEUS strafender Hilfe. Eine radikale Besserung ist das nicht; Besserung vollzieht
sich immer nur am Einzelnen (darum auch seine Hoffnung auf spéter).

Bis an die Wurzel hingegen geht die Verdnderung bei DANIEL, AMOS oder JO-
HANNES: Dort wird aus der ,,Endzeit“ [DANIEL 8.17] eine radikale Erneuerung
so vorgenommen, dass im Wege des Gerichts das Alte getilgt [DANIEL 7.26] und
das neue Reich der Heiligen auf ewig errichtet wird.

Bei HESIODOS muss man aber auch das Positive insgesamt sehen:

Indem Generationsgestalten gehen mussten, die die Grundordnung menschlicher
Gemeinschaft nicht mehr achten konnten, wird positiv hingewiesen darauf, was
Grundlage politischen Lebens ist und Leben in Gesellschaft iiberhaupt lebenswert
macht:



89

Es ist die Ausgeglichenheit, diec Harmonie, oder auch der durch Recht geregelte
Ausgleich divergierender Interessen. Wo diese HARMONIA gestort ist — durch
HYBRIS (Hochmut) oder gar Rechtsbruch -, tritt DIKE auf den Plan, mit dem Ziel,
die HARMONIA wiederherzustellen. Ein anderes Wort macht HARMONIA noch
deutlicher: EUNOMIA. Sie wird wie EIRENE (=Friede) als Schwester der DIKE
bezeichnet.

Gemeint ist mit diesem Wort insgesamt ein Ordnungszustand, der, durch gute Ge-
setze und deren Beachtung (aidos) sowie Empoérung (nemesis) iiber Versto3e be-
dingt, selbst ein guter ist. Dieses Wort geht vom Grundsinn noch weit iiber DIKE
hinaus: DIKE bezeichnet urspriinglich die rechtliche Einzelweisung ohne gesetzli-
che Grundlage:

EUNOMIA meint aber den Zustand der Gesetzestreue und der Bindung an das Ge-
setz, wodurch eine polis erhalten wird — und damit ist DIKE in Verbindung mit EU-
NOMIA eben mehr: Es ist die Gerechtigkeit, fiir die ZEUS steht: Nicht eine sé-
kular-politische, sondern fast schon eine philosophische Dimension ist angespro-
chen: DIKE hat eine ontische Qualitdt: Sie macht politisch-gesellschaftliches Sein
als Sein iiberhaupt erst moglich [SCHADEWALDT a. a. O.].

Bei HESIODOS kénnen wir die Bedeutung seiner Entwicklung zum mythologi-
schen Paradigma fiir die Entwicklung der Philosophie {iberhaupt ermessen. Eine
personliche, vielleicht sogar sehr personliche Situation (Enttduschung iiber eine
Frau und tiber den Bruder) ist der Ausgang fiir ein Denken, das ein nur feststellen-
des, am Bilde wirksam kldrendes Denken (wie wir es im philomythischen Para-
digma finden) tibersteigt. Die Menschen, die bisher nur als sich selbst ausgeliefert
betrachtet werden, sind jetzt die Hilflosen, die in die Willkiir anderer gegeben sind.
Das ist Faustrecht, das uns die Gotter als Strafe auferlegt haben:

Fressen werde ich dich, wenn immer ich es will, oder ich lasse es*, sagt [Op. 208]
bei HESIODOS der Habicht zur Nachtigall, und weinend geht DIKE durchs Land
[Op. 221].

Gewalt und Willkiir sind — auch wenn sie letztendlich gottgewirkt sind — nicht
menschenwiirdige MaBe. Sie sind auch nicht das Mal unter Géttern im makrokos-
mischen Bereich. Deren ontisch-theologische Maf3e sind Recht, Gerechtigkeit, Har-
monie und Ausgleich.

So gibt es durch die DIKE die enge Verbindung zwischen Gott und Mensch.
Wenn HESIODOS [Op. 108] allgemein sagt, Gotter und Menschen haben die glei-
che Quelle, dann konnen wir jetzt der Quelle einen Namen geben: DIKE.

Diese ist keine rein innerweltliche sdkulare und keine rein géttliche GroBe — sie ist
diejenige GroBe, die beide Sphéren, das Menschliche und das Goéttliche, so verbin-
det, dass sie von einer Sphére auf die andere hinweist. Sie ist sozusagen grenziiber-
greifend und grenziiberschreitend; lediglich die Tatsache, dass ,transzendent™
schon in seiner speziellen Bedeutung besetzt ist, hindert daran, von einer transzen-
denten Idee des Rechts zu sprechen.



90

DIKE ist ein Zeichen und ist unser Weg, Gott zu verstehen. Alles, was ist, steht un-
ter der Krone des Rechts, welche heil3t

*  Ordnung,
* Ausgleich und

» personliche Achtung im Sinne von Scheu (aidos), gegen Recht zu verstofen und
Emporung (nemesis) bei tatsdchlichen Verstofen.






Dike



93

§5 Das mythologische Paradigma:

SOLON
(die politisch-religiose Komponente)

Wer in den einschldgigen Philosophiegeschichten nach einem Abschnitt iiber SO-
LON sucht, wird sich vergeblich bemithen. SOLON wird sehr ausfiihrlich in den
Abhandlungen iiber die griechische Geschichte oder zur Geschichte der griechi-
schen Literatur oder zur Rechtsgeschichte behandelt; dort gehort er auch hin.
Doch innerhalb der Darstellung der Geschichte der Philosophie ist er deswegen ab-
zuhandeln, weil die im mythologischen Paradigma des HESIODOS geborene
DIKE-Idee sich bei ihm in intensiver Weise ausgewirkt hat:

Er wollte die von HESIODOS fiir das 5. Zeitalter (das ,,eiserne*) jeweils nur einzel-
nen Personen eingerdumte Chance der Umsetzung dessen, was als iibergreifende
Idee des Rechts erkannt worden war, als Staatsmann und engagierter Politiker auf-
nehmen und Gerechtigkeit realisieren. Dieser Tatsache, dass SOLON auch Philo-
soph ist, trugen lediglich Wolfgang SCHADEWALDT [1978, S. 113 ff.] und Her-
mann FRANKEL [1976, S. 249 ff.] Rechnung, indem sie den politisch-religidsen
Philosophen des mythologischen Paradigmas in ihre Abhandlungen zur frithen grie-
chischen Philosophie aufnahmen. Leider fehlt eine Darstellung zur Philosophie SO-
LONSs auch bei KIRK/RAVEN/SCHOFIELD und insbesondere bei LONG. Letzte-
rer wird dem Anspruch, ein Handbuch herauszugeben, sicherlich nicht gerecht.

Das Wirken des SOLON als Staatsmann in einer Zeit schwerer sozialer Spannungen
wurde bereits in der Antike hoch geschitzt; er gilt als Begriinder der Demokratie.
Er wurde fiir 594/93 zum Archon gewihlt, und er war der nomothetes sowie diallak-
tes, Gesetzgeber und Versohner. Seine soziale Grof3tat war, dass er alle 6ffentlichen
und privaten Schulden aufhob:

Jetzt konnten auch die Bauern, auf deren Feldern Schuldsteine (hypothekai) stan-
den, neu anfangen; Menschen aus Athen und Attika, die in Schuldknechtschaft stan-
den, wurden freigekauft, und es wurde iiberhaupt das Rechtsinstitut der
Schuldknechtschaft beseitigt.

Damit die Macht breiter verteilt wurde, richtete er den Rat der Vierhundert ein und
setzte als Prinzip der Entscheidung die Mehrheitsentscheidung
durch. SchlieBlich: Beschlossene Gesetze machte er 6ffentlich, indem er sie offent-
lich aufstellen lie: Nun konnte jeder, ob arm oder reich, sich auf Gesetze berufen.

SOLON war etwa drei Generationen jiinger als HESIODOS.
Anhand von einigen iibersetzten Fragmenten [Frg. 3 DIEHL, Vers 1 ff.] sollen Ge-
danken, die sich aus dem bereits Gesagten ergeben, dargestellt werden:

,, Unsere Stadt wird nach des ZEUS Entscheidung und nach der seligen Gét-
ter Meinung, der unsterblichen, niemals untergehen...



94

Doch sie selbst wollen zerstéren die grofse Stadt durch Unverstand,
die Biirger, materiellem Besitz knechtisch ergeben,

und des Volkes Fiihrer ohne rechtlichen Sinn, ihnen allen ist es bestimmt,
nach ihrem grofien Frevelmut viele Schmerzen zu erleiden...

Weder der Tempel Besitz noch staatliches Eigentum

achtend, stehlen und schleppen sie weg, wo immer einer etwas findet.
Und sie beachten nicht <eine Macht wie> die verehrungswiirdige,
alles begriindende DIKE.

Diese, auch wenn sie schweigt, kennt das, was kommt und was davor war.
Und mit der Zeit — auf jeden Fall — kommt sie zu strafen...

Dieses die Athener zu lehren, befiehlt mir das Herz:

Ungliick in sehr grofier Menge bringt der Stadt fehlende Achtung vor
dem Gesetz.

Die Achtung vor dem Gesetz aber — gut geordnet und passend

bringt an den Tag sie alles

und oft legt sie die, die Unrecht tun, in Ketten.

Das Rauhe glittet sie, beendet <den Ekel der> Ubersittigung,

zieht aus dem Rampenlicht das protzige Groffmaul

und dorrt aus die wachsenden Bliiten der Verblendung...

Sie macht ein Ende dem bitteren, schmerzensreichen Streit; sie ist es,
die alles unter den Menschen passend und sinnvoll gestaltet.

SOLON nennt die Leiden der Polis:

Die Biirger und die Politiker handeln aus Unverstand, Habgier, Willen zum Un-
recht, aus angeberischem Hochmut (d.h. aus fehlendem Respekt vor den Rechtsréu-
men anderer) und Verblendung (ate). Dieses Handeln ist Ursache fiir den Zustand
allgemeinen Leidens und Ausdruck der Tatsache, dass eine gottliche Macht wie die
DIKE, die hochste Achtung verdient, nicht geachtet wird. Doch die DIKE, ganz als
gottliche Person gedacht und noch nicht abstrakte Rechtsnorm oder abstraktes
Recht im sékularen Raume eines Staates, wird die Biirger zahlen lassen. Kommen
wird die Zeit ,,auf jeden Fall“, nicht sofort (vielleicht erst nach fiinf Generationen)
wird Strafe folgen — sie steht schon bereit. Abrufbereit sind viele Schmerzen.

Die Absurditit der Situation wird gleich durch die ersten Verse deutlich:

Fiir Athen ist eigentlich ein anderes Los bestimmt: Nach dem Willen der Gotter
wird diese Polis nie untergehen — doch es bricht ein das Moment der Schuld und
Verantwortung: Thre Biirger handeln nicht nach dem Willen des ZEUS und der Got-
ter allgemein und auch nicht nach dem Willen der DIKE insbesondere, sie werden
schuldig und zugleich verantwortlich fiir das, was folgt — sie handeln unrechtméfig
nach eigenen Interessen und zum Teil nach freiem Willen und eigenem Ermessen.
Diesen Zustand des Gemeinwesens nennt SOLON DYSNOMIE; das Gegenteil ist
EYNOMIE, welch letzteres wohl auch als die Uberschrift des Gedichtes gedacht
ist.



95

Hinter dem Gedicht, der Gattung nach eine Elegie, steht gewiss noch ein Denkstil,
den wir bei HESIODOS als mythologischen erkannt und bezeichnet haben:

Neben der Feststellung eines bestimmten Zustandes und der Zuweisung eines Bil-
des wird die Ursache beschrieben und auch dieser ein Bild zugeordnet. Hervorhe-
ben sollte man, dass im Unterschied zu HOMER, HESIODOS oder dem Propheten
AMOS hier ein Staatsmann seine Reflexionen niederlegt. Diese umfassen im Zen-
trum der Elegie eine Beschreibung des Ist-Zustandes. Der Friede und die Versoh-
nung in Athen und Attika, die dem SOLON wihrend seiner Zeit als Politiker und
Staatsmann gelungen waren, sind in hochster Gefahr; denn Athen bietet dem aus
dem Staatsdienst ausgeschiedenen SOLON ,,das Bild eines von personlichen Riva-
litditen der Adelsgeschlechter aufgewiihlten Stindestaates* [BENGTSON, 1969, S.
127].

Das Schema des mythologischen Paradigmas gestaltet den Rahmen des Gedichts.
Da wird (anders als bei HOMEROS in der Form des Berichts iiber AIGISTHOS)
nun keine Geschichte komponiert und eingeschoben, sondern drei fiir den Glaubi-
gen zentrale Gestalten bemiiht: ZEUS am Anfang, DIKE im Ubergang und EUNO-
MIE am Ende. In diesen Rahmen eingefiigt ist ein Stiick auf Gott bezogener Refle-
xion:

Der Wille der Gottheit ist das eine (Athen soll nie untergehen), der Wille der Biirger
und ihrer fithrenden Politiker ist das andere: Wéhrend bei HESIODOS die Sonde-
rung sogar eine gottgewollte war (ZEUS wollte es so), ist hier die Sonderung eine
souverdne Entscheidung der auf ihre Autonomie pochenden Menschen der Gegen-
wart SOLONs (HOMEROS hingegen komponiert Geschichten der Menschen alter
Zeit). Ihr Abfall von den Goéttern, insbesondere von DIKE, zeigt sich darin, dass sie
den Bestand der Gesetze, in denen die Gottin DIKE konkret wird, nicht achten
(AIDOS) und auf Gesetzesbruch nicht mit Emp6rung (NEMESIS) reagieren. Aus-
druck der Sonderung ist die Gleichgiiltigkeit, ihre Folge ist das Bild, das den Rah-
men fiillt.

Dieses ist vielleicht ein weiteres Merkmal der religiosen Komponente im mytholo-
gischen Paradigma: Wer der Rechtsordnung in der Form von guten und verdffent-
lichten Gesetzen seinen Respekt zeugt, achtet nicht so sehr den Gesetzgeber — wer
er auch sei —, sondern schreitet mit der Hinwendung zum Géttlichen zugleich zu ei-
ner Daseinsordnung, deren Fundament die Einheit von Gesetz und Gott ist. Die
Resignation des alten Staatsmannes ergibt sich nicht nur daraus, dass man seine Ge-
setze nicht achtet, sondern daraus, dass mit einer solchen Missachtung die gesamte
Ordnung des Daseins beriihrt ist und gefahrdet wird.

Aus der genannten religiosen Komponente des mythologischen Paradigmas bei SO-
LON ergibt sich folgendes gedankliche Schema, eine merkwiirdige Denkbewe-
gung:

Die gesamte Seinsordnung ist eingespannt in das Streben nach Einheit und Ganz-
heit von Gesetz und Gott und in die Trennung (und Ausdifferenzierung) beider. Was



96

wir heute zu Recht mit Stolz Rechtsstaatlichkeit nennen, erkennen wir jetzt am Bei-
spiel des SOLON als aus dem mythologischen Paradima gewachsen. SOLON sieht
die Einheit von Gesetz und Gott, wir begniigen uns mit der sdkularen Variante
dessen, was von den Griechen als Ganzheit verstanden worden ist und nennen das
Rechtsstaatlichkeit. Bei den Griechen wurde sie geboren.

Bisher war die Rede von der religidsen Komponente des mythologischen Paradig-
mas. In der Elegie kommt aber noch eine weitere Komponente zum Ausdruck; diese
wird sich als folgenreich fiir das autkommende neue Paradigma, das logische Para-
digma, erweisen.

In Vers 34 der Elegie heif3t es:

,ie (d. h. die Achtung vor dem Gesetz) gldttet das Rauhe (trachy). Das griechi-
sche Adjektiv trachys (= rauh) findet sich vor allem im 8. und 7. Jahrhundert im Zu-
sammenhang mit Objekten der duleren Natur, mit Steinen, Felsen, der Kiiste des
Meeres, Wegen und Pfaden und sogar mit der Insel des ODYSSEUS Ithaka [Od. 10.
417]. SOLON iibertragt das Wort und kennzeichnet damit Verhiltnisse in der Ge-
sellschaft; der Rest des Verses spricht von Uberdruss, der sich aus Sattheit ergibt,
und von protzigem, groBsprecherischem und extravertiertem Gehabe in der Offent-
lichkeit:

Beide fianden ein Ende und wiirden nicht mehr beachtet (sie verschwinden von der
Bildflache), wenn man den Gesetzen ihre Geltung verschaffte. Es gibt also keinen
prinzipiellen Unterschied zwischen Natur und Gesellschaft; daher kann man der
uns umgebenden Natur entnommene Vorstellungen wie trachys auch auf die
menschliche Gesellschaft iibertragen. Was eigentlich aus der physikalischen Kom-
ponente des mythologischen Paradigmas folgt, mag auf kleinem Umweg ein ande-
res Fragment zeigen [Frg. 11]:

., Von Winden das Meer aufgeriihrt wird. Wenn es aber niemand bewegt, ist
es das allergerechteste.

Den Weg der Zuordnung von trachys kann der zeitgendssische Horer/Leser noch
nachvollziehen: Von der dufleren Natur auf die menschliche Gesellschaft.

Doch bei diesem Fragment [11] scheint es anders zu sein: Hier iibertrdgt der Staats-
mann und Dichter ein Adjektiv aus dem Rechtsraum (oder dem zwischenmenschli-
chen Bereich) der menschlichen Gesellschaft auf die duflere, uns umgebende Na-
tur. Wie kann das Meer das sein, was das Wort (das mit DIKE zusammenhéngt) di-
kaios bedeutet, ndmlich ,,gerecht*? Gerecht kann doch nur ein Urteil sein, das ein
Richter(kollegium) spricht oder ein einzelner Mensch mit seiner Meinung oder sei-
nem Urteil im Umgang mit anderen (aullerhalb der Sphére des amtlichen Recht-
sprechens). Aber etwas, was in die physikalische Geographie oder die Physik ge-
hort, kann das ,,gerecht™ sein? Wie kann die logische Aktivitdt eines Richters vor
Gericht oder eines einzelnen Menschen im Umgang mit anderen auf das Meer
iibertragen werden? Der Richter z. B. erhebt moglichst genau einen Tatbestand
(eine logische Tatigkeit), ordnet diesen (z.B. einen Diebstahl oder einen Forstun-



97

fall) den gesetzlichen Bestimmungen zu (auch eine logische Tatigkeit) und kommt
zu einem Urteil. Ziel seiner (logischen) Tatigkeit ist es, den durch Fehlverhalten
oder Interessensgegensitze in Aufruhr oder Verwirrung, also in ein Durcheinander,
geratenen Zustand der Gesellschaft wieder ins Lot zu bringen; die anderen Ziele
sollen hier nicht weiter behandelt werden. Das Ende des Durcheinander ist Siihne,
Genugtuung (auch Arger), kurzum eine gewisse Balance, Ausgleich der Interessen
und Ruhe (des Streits: causa finita). Eine Gesellschaft ist nur so iiberlebensféhig:

Von der Ruhe des Ausgleichs fiihrt der Weg zum Streit, vom Streit durch Entschei-
dung (eines Schiedsmannes, Richters, politischer Gremien) ggf. zum Ausgleich (der
Interessen) und wieder zur Ruhe.

Dabei ist nicht jede Ruhe gemeint (z. B. nicht die, die ein Diktator schaftt), sondern
nur die, deren Fundament der Ausgleich (griechisch: harmonia) der Interessen ist.
Dann ist alles ,,passend und sinnvoll* [Frg. 3.39: artia pinyta]. Die Interessen (Ein-
zelner oder von Gruppen) sind es, die als Sturm die Gesellschaft aufrithren und
durcheinander bringen, wie Winde das Meer aufwiihlen. Riesenwellen koénnen da
entstehen. Wer auf dem Mittelmeer schon gefahren ist, weill das. Und es geht ge-
rade dort sehr schnell: Innerhalb von wenigen Minuten briest der Wind auf von
Stirke zwei auf Stirke neun — bei klarem Himmel und strahlender Sonne. Den dann
entstehenden gefahrlichen Wellengang gibt es eben nicht bei Flaute oder geringem
Wind. Dann ist das Meer glatt, ohne Wellenkdmme und Wellentiler, eben ,,ausgegli-
chen®. Das nennt der Dichter ,,dikaios*. SOLON belegt also ohne weiteres ein Na-
turereignis, vielleicht sogar eine Naturgesetzlichkeit, mit einem Begriff aus dem
Rechtsraum der Polis. DIKE wird also aus der Sphire der Menschen in die Sphire
der Natur gehoben und aus dem Gesetz der Menschen wird ein Naturgesetz: DIKE
regiert als Recht und Gesetz Natur und Gesellschaft.

So kurios das klingt: Die gesellschaftliche Dimension eines Wortes ist in der Lage,
Ereignisse in der Natur zu kldren; und das Erleben des Seemannes auf See lehrt die
Menschen als Biirger: Wenn ich den Widerstreit unterschiedlicher Interessen, den
Ausgleich in den sich vollziehenden gesellschaftlichen Prozessen und die neue
Ruhe richtig verstanden habe, dann ist mir der Bereich des Physikalischen zugang-
lich und klar.

Eine Sphire der Welt erklart die andere, und eine jede wird in der Folge aus sich
selbst erklirbar. Hier beginnt ein logischer Vorgang: Die Griinde fiir die Bewegung
der Gesellschaft oder des Meeres werden nicht durch zugewiesene Bilder geliefert,
sondern durch den eigenen Logos: Von der Welt im Kleinen (der Einzelne, die Ge-
sellschaft) schlieBe ich auf die Welt im GroBen (das Meer, die Natur) und umge-
kehrt.

Man konnte auch dariiber hinaus an einen Analogieschluss denken: Danach wird
das Sein des einen durch das Sein des anderen erschlossen. Dem Schema wechsel-
seitiger Ubertragung, das von der physikalischen Komponente des mythologischen
in das logische Paradigma weist, liegt also die Erkenntnis von der Analogie des
Seins zugrunde. Wiederum stehen wir an der Wiege eines Denkens, das von hier



98

iiber PLATON [z.B. PHAIDON] und ARISTOTELES [Met. IV] zu Thomas von
AQUIN [STh I] Thomas de VIO [de nominum analogia] bis in die Neuzeit ragt
[KANT, Proleg., § 58; PRZYWARA, Analogia entis] und im Modelldenken der
zeitgendssischen Wissenschaft seine Auspragung gefunden hat.

Das Analogieschema kann noch an einem anderen Fragment deutlich gemacht wer-
den [Frg. 10]:

., Aus der Wolke regt sich Gewalt des Schnees und Hagels.

Donner entsteht aus gleiffendem Blitz.

Von grofien Mdnnern wird die Polis zerstort, in eines Alleinherrschers
Knechtschaft fillt durch Dummbheit das Volk. *

Nach SOLONs Meinung trigt die Rechtsstaatlichkeit den Charakter eines Natur-
gesetzes. Sie ist fiir die Polis so sehr konstitutiv, dass er von deren Zerstorung
spricht, wenn ein monarchos durch Dummheit des demos die Macht ergreift und
diesen knechtet. Dann folgt die Zerstérung mit der Notwendigkeit eines Naturgeset-
zes, so niamlich, wie aus der Wolke der Hagel fillt oder der Donner dem Blitze
folgt.

Rechtsstaatlichkeit fallt in das Naturrecht, und die sich ergebende Biirgerfreiheit
wird nicht als Sache der Vernunft und der ZweckméaBigkeit angesehen.

Das die gedankliche Entwicklung des SOLON und die Veranderung der Paradig-
mata am deutlichsten dokumentierende Fragment [16] lautet:

LUnsagbar schwer ist, des Erkannten unsichtbares Maf zu denken, welches allein
von allem die Grenzen umfasst* (d. h. als Inhalt hat).

Es gibt also fiir alles, was man erkennt oder erkannt hat, ein MaB. Aber dieses Mal}
ist nicht sichtbar, sondern nur denkbar. In dlterer Zeit haben, wie wir bereits sa-
hen, die Griechen Wissen an sinnliche Wahrnehmung [vgl. ARISTOT. Met. I, 980 a
21 ff.] gebunden (eidenai hei3t ,,gesehen haben®, , wissen). SOLON geht dariiber
hinaus und abstrahiert nun dieses Wissen von der sinnlichen Wahrnehmung:

Wissen erwirbt man (nur) im Wege des Denkens, des Logos. Dieser Logos findet
nun in allem, was ist — also in dem durch ihn Erkanntem — ein Mal3, das nicht unmit-
telbar den Sinnen zugénglich ist (aphanes). Diesen Gedanken nimmt iibrigens direkt
HERAKLEITOS von Ephesos [22 B 54] auf, indem er davon spricht, dass ,,unsicht-
bare (aphanes) Fiigung stirker als sichtbare® ist oder gar [22 B 123], dass ,,<das>
Wesen die Eigenart hat, sich zu verbergen®.

Unter dem von SOLON genannten Mafl haben wir Grenzen zu verstehen. Alles,
was ist, hat (schwer zu erkennende) Grenzen, und, im Umkehrschluss — alles, was
Grenzen hat, ist. Seinsgewissheit ergibt sich also aus Grenzbewusstsein. Das gilt
fiir die gesellschaftliche Sphire des Rechts und der Gesetze ebenso wie fiir die Na-
tur; beiden eignet eine ontologische Dimension — nennen wir sie nun DIKE oder
iibergeordnet ZEUS. Beide werden im wachsenden logischen Paradigma des SO-



99

LON, der vielleicht hier aus der DIKE-Religion ausbricht, zu dem, was alles um-
fasst und die verschiedenen Sphiren (z.B. Mikrokosmos, Makrokosmos, Gesell-
schaft, Natur) aufeinander bezieht und vergleichbar macht: Das Sein als Sein.



Athene



101

§6 ExKkurs:
philosophein, sophia, theoria

Der griechische Historiker HERODOTOS aus dem an der kleinasiatischen Kiiste
gelegenen Halikarnassos (heute BODRUM) berichtet in seinem ,,historiai“ (,,Nach-
forschungen®) genannten Werk [I 30], dass SOLON nach seiner Tétigkeit als Staats-
mann Athen verlassen und sich fiir 10 Jahre auf Reisen begeben habe. Dabei sei er
nach Agypten zum Pharao AMASIS sowie nach Lydien in Kleinasien zum Konig
KROISOS gekommen. Letzterer habe ihm am dritten oder vierten Tage nach seiner
Ankunft seine fast unermesslichen Reichtiimer zeigen lassen. Danach geruhte er,
den SOLON zu empfangen. In der Uberzeugung, dass nach der gezeigten und auch
bewusst zur Schau gestellten Pracht der wegen seiner Weisheit berithmte SOLON
ihn fiir den gliicklichsten Menschen auf der Welt halte, fragte er den athenischen
Gastfreund, wen er denn nun fiir den gliicklichsten Menschen auf der Welt halte und
sprach ihn so an:

»Athenischer Gast, zu uns gelangten iiber dich umfangreiche Berichte ..., du habest
viele Lander besucht philosopheon ... theories heneken.” Das heif3t ,,als einer der
philosophiert ... wegen der Schau®.

Das soll ein wenig erklart werden.
Es werden fiir die Reise zwei Motive genannt:
das Philosophieren und das Schauen.

Diese beiden Motive weichen erheblich von dem ab, was sonst Menschen der da-
maligen Zeit zum Reisen trieb. Abgesehen einmal von den bekannten Motiven wie
Flucht vor Hunger, Seuchen oder Krieg war in ,,normalen Zeiten das Motiv der Er-
werb:

Ich reise, weil ich als Kaufmann verkaufen und kaufen oder tauschen méochte. Die-
ser Reisegrund ist eng umgrenzt, also klar zu definieren. Wir sprechen von der
Zweckrationalitét eines solchen Reisens. Das war es aber bei SOLON eben nicht.
Darum betont das der griechische Historiker (bzw. seine Quelle) so sehr. Er benennt
das Motiv mit dem Verbum ,,philosophein“ (philosophieren). Ein Bestandteil dieses
Wortes lautet ,,sophia“. Dieser Bestandteil meint einerseits ,Fachwissen™ oder
.Sachwissen”, was man als Kaufmann oder Staatsmann erworben hat, oder sonst
irgendwie erwirbt und prasent hat. Aber an solchem Wissen ist der reiche Konig
wohl nicht interessiert; vielleicht verfligt er sogar selbst iiber volkswirtschaftliche
Informationen. Er mochte mehr oder anderes wissen, etwas, was seine eigenen
Grenzen iibersteigt. Das meint ndmlich das Wort sophia auch. Man kénnte es mit
,»Weisheit umschreiben. Das zugehorige Adjektiv ist ,,sophos®, als dessen Bedeu-
tung man ,,weise* angeben kann.

Hier soll ein wenig eingehalten werden: Denn ,,weise® nennen wir in aller Regel ei-
nen erfahrenen Menschen, dessen Lebenskreis sich zu schliefen im Begriffe ist.
Die Definition ist schwierig, wenn nicht unmoglich. Aber sophos meint eben dieses,



102

doch auch noch ein Weiteres. Soeben wurde die Bedeutung ein wenig abgeriickt
von der Sphire des Berufes, d. h. von der mit dem Berufe zusammenhéngenden
Zweckrationalitat. Und doch gehort Berufswissen irgendwie dazu; denn die Grie-
chen nennen auch einen Steuermann ,,sophos® oder den Zimmermann und den
Maurer. Da kommen wir schnell zu dem Begriff der Geschicklichkeit, die einer-
seits eine AnfangsgroBe im Beruf, andererseits aber auch eine Tatsache der berufli-
chen Erfahrung ist.

Geschicklichkeit ist den eben genannten und auch anderen Berufsgruppen gemein-
sam. Hier geht es aber schon nicht mehr nur um das, was man so gelernt hat als Ver-
treter eines Berufes oder einer Berufsgruppe. Der griechische Dichter PINDAROS
hebt in einem Gedicht auf THERON aus AKRAGAS, der 476 v. Chr. mit dem Wa-
gen einen olympischen Sieg davongetragen hat, das Wort sophos von mathon (plu-
ralis: mathontes) ab: Diejenigen, die etwas nur gelernt haben — das bedeutet ma-
thontes -, gleichen Elstern, die zwar heftig und duBerst geschwétzig, doch letztlich
kiimmerlich gegen den géttlichen Vogel des ZEUS (den Adler) ankridchzen [OL. 2,
156 ff. SCHRODER]. Der ,,sophos* hingegen [OL. 2, 155] wisse viel ,,aus eigenem
Wesen“ [DORNSEIFF, 1965, S. 24] oder ,,innerem Wuchs® [SCHADEWALDT,
1978, S. 178]. Das dort sich findende griechische Wort phye, zu dem sich Wolfgang
SCHADEWALDT [a. a. O. S 201 ff.] ausfiihrlich dufert, heif3t ,,Wuchs®; dabei ist
sowohl der korperliche als auch der geistige gemeint. Ersterer wird oft als ,,Schon-
heit“, letzterer als ,,Anlage, geistige Beschaffenheit” tibersetzt. Das Wort hingt eng
mit dem schon bekannten ,,physis“ zusammen.

Die Ubersetzungen weder von DORNSEIFF noch von SCHADEWALDT machen
den Hintergrund klar, der gemeint ist.

Uber den Charakter des Vielwissens hatten bereits die friihen Griechen [vgl. HE-
RAKLIT 22 B 40/41 DK] klare Vorstellungen wie wir. Vielwissen, das man (aus
welchen Griinden auch immer) ,,in sich hineinzieht” — der Zimmermann zur Gesel-
lenpriifung, der Schiiler zur Abiturpriifung — ist relativ schnell vergessen, weil es
nicht ,,eingewachsen® ist, v. a. aber, weil (und vor allem wenn) es nicht stindig in
wechselnden Situationen als notwendiger Handlungshintergrund prisent ist (d. h.
sein muss).

Der ,,sophos® hat nicht das Vielwissen, das ein Priifling sich allein fiir einen be-
stimmten Zweck erwirbt; es handelt sich bei dem Wissen des sophos vielmehr um
»gewachsenes” Wissen, das im Wachstumsprozess mit der Person eine Einheit ein-
gegangen ist. Angesprochen ist also weniger das vielfiltige Sachwissen als das ein-
gewachsene Wissen, das als Wesenswissen in Erscheinung tritt. Sachwissen ist eine
Frage des guten Gedéchtnisses, Wesenswissen beriihrt zutiefst die eigene physis
(oder phye) und die Struktur des Wissens: Wesenswissen ist ein Wissen iiber AuBe-
res und Inneres, tiber die Welt und ihre Ordnung (Kosmos), das in die Person einge-
wachsen und von ihr so iibernommen ist, dass es sich in menschlicher Handlung &u-
Bern kann.

Mit dem Wissen von Welt verkorpert der sophos die Welt, handelt er Welt, macht er
Welt.



103

ARISTOTELES [E. N. 1141 a 9 ff.] bringt die Erorterung auf den Punkt: Er weist
die sophia dem Bereich der Handlung zu und bescheinigt Kiinstlern wie PHIDIAS
und POLYKLET die sophia. Er definiert die sophia als arete technes, d. h. Vollen-
dung des Konnens. sophia liegt also dort, wo menschliche Handlung zur Vollen-
dung gelangt, z. B. bei Kiinstlern, die mit Stein, mit Metall oder auch Ténen Vollen-
detes in Gestalt bringen. Wer Vollendetes schafft, hat auch Vollendung in seinem
Wissen und in seiner Erkenntnis. Er hat sophia.

Und nun kommen die zwei wichtigen Satze [a. a. O. a 17 ff.]:

»Der sophos muss nicht nur das wissen, was von den Prinzipien abgeleitet ist, son-
dern er muss auch von Prinzipien (Anfangsgriinden) selbst ein Wissen haben, das
den Charakter der Wahrheit trdgt. Daher verbindet die sophia niis und epistemé*
(d. h. intuitives Vermdgen mit dem Bereich des kognitiven Wissens, bzw. mit dem
Bereich des Wissens, das durch Diskurs gewonnen wird). Sie ist Wissenschaft in
Vollendung [DIRLMEIER, 1983, S. 129]. Diese hochste Wissensart ist demjenigen
zu Eigen, dessen Wesen von dem Wissen so durchdrungen ist, dass ihm Wissen
Fleisch geworden ist. Da einen solchen Zustand der sophia eigentlich nur Gott errei-
chen kann, nicht aber der Mensch, kann der Mensch nur versuchen, mit der Wahr-
heit in Fithlung zu kommen, sie sich ,,anzueignen®, eben: philosophein als die so-
phia sich aneignen (philein), sie sich zu eigen machen wollen.

Es gibt unter den vielen Belegstellen noch eine ganz aufschlussreiche, die wohl
auch in das fiinfte Jahrhundert v. Chr. fillt, also vorplatonisch ist. Sie findet sich im
Corpus Hippocraticum. Da gibt es eine Schrift ,,Uber die alte Heilkunst. Es heift
im zwanzigsten Kapitel:

. Es behaupten einige Arzte und Naturphilosophen, man kénne von der Heil-
kunst nichts verstehen, wenn man nicht wiisste, was der Mensch sei ... Es ge-
hort jedoch das <von ihnen geforderte> Wissen in die Philosophie .

Wir konnen hier klar erkennen, dass Philosophie von Anfang an als etwas verstan-
den worden ist, was auflerhalb der Grenzen einer Fachwissenschaft liegt oder aus
ihrem Rahmen heraus Grenzen tiberschreitet. Auf jeden Fall wurden schon sehr frith
bei den Griechen zwischen der Fachwissenschaft und der Philosophie Grenzen ge-
zogen. Wihrend die Fachwissenschaft sich fiir einen bestimmten Gegenstand inter-
essieren muss, interessiert sich die Philosophie fiir das Allgemeine, auch Gemein-
same der Wissenschaften, also flir das Wissen von den obersten, den Wissenschaf-
ten gemeinsamen Sitzen und Anfangsgriinden (archai), die sich im Konkreten
entfalten. So ist Philosophie von Anfang an strukturell angelegt als Wissenschaft
von der Wissenschaft, als Wissen vom Wissen auf hochster Ebene. Philosophie ist
grenziiberschreitendes Ordnungswissen.

Doch die Griechen interessiert noch mehr. Das macht ein Satz aus dem Werk des
griechischen Historikers THUKYDIDES deutlich: THUKYDIDES lésst den Staats-
mann PERIKLES bei der Gelegenheit einer Trauerfeier fiir gefallene Athener fol-
gendes programmatisch sagen [II 40]. ,,Wir lieben das Schone in der Weise der
Schlichtheit und wir lieben Geistiges (philosophiimen) ohne Verweichlichung®.



104

Wihrend der Autor der eben aufgefiihrten medizinischen Schrift das Wort philoso-
phia im technischen Sinne verwendet, meint THUKYDIDES bzw. PERIKLES das
Wort wohl noch urspriinglicher und umgangssprachlich, eben im Sinne von einer
Vorliebe fiir das Geistige und fiir die Handlung, also den handelnden Umgang.
Maglicherweise ist der programmatische Satz, den man getrost iiber den gesamten
Unterricht in Athen setzen kann, mit Blick auf den Kriegsgegner Sparta gesagt;
denn dort findet man eben die Pflege des Schonen und des Geistigen nicht — dort
wird der Einzelne in den militdrischen Apparat integriert und bespitzelt, und man
gibt die Parole aus, dass das Schone nur prunksiichtig und dekadent und das Geis-
tige nur schlapp mache. PERIKLES hingegen proklamiert den Umgang mit dem
Geistigen als einen handelnden und titigen Umgang. Philosophia umfasst das
Ganze der menschlichen Person, betrifft menschliche Urprobleme und beriihrt ein
Geschehen, das sich in unterschiedliche Formen kleidet, von der Dichtung zum My-
thos und vom Mythos zur Dichtung wandert, bis es schlie8lich, ausgedriickt in Pro-
saworte, unmittelbar angesagt wird, im Logos. Die ,,sophia“ besteht eben darin,
dass ein Hochstmal} an gereiftem Handlungswillen vereint ist — Wissen wird in der
Handlung gegenwirtig; das aber ist das Gegenteil von ,malakia“, vom miiden,
schlappen und selbstbezogenen Dahinreflektieren.

,»philosophein® ist auBerdem stets auch Ausdruck eines Wissens, das auf Verstdn-
digung zielt, SCHADEWALDT spricht vom ,,sozialen Wissen“ [1978, S. 15].

Nach diesem Umweg kehren wir zu HERODOTOS zuriick, weil dieser noch einen
zweiten Begriff verwendet:

SOLON, so heifit es in dem Bericht, sei wegen der theoria auf eine weite Reise ge-
gangen. Beiden Motiven, dem philosophein und der theoria gemeinsam ist die
Handlung um ihrer selbst willen, die zweckfreie Handlung. Die theoria meint noch
nicht unser Fremdwort ,, Theorie® — es meint einfach ein Schauen, ein Zuschauen,
so, wie ein Grieche als Mitglied einer Gruppe oder Gesandtschaft (auch das kann
theoria bedeuten) an den Olympischen Spielen oder an einer Reise zu kultischen
Veranstaltungen teilnimmt. Es ist ein Schauen wie bei einer Wallfahrt mit dem Ne-
bensinn des Feierlichen, Festlichen. Der theoros, der offizielle Festgesandte, ist ei-
ner, der schauend beteiligt ist am heiligen Geschehen, und auch einer, der dem hei-
ligen Geschehen gegeniiber gedffnet ist. SCHADEWALDT [a. a. O. S. 18] weist
darauf hin, dass mit theoria eine bestimmte ,,Weise geistigen Seins* gemeint ist. So
geht SOLON geoffnet fiir die Welt durch die Welt: Er ist an ihr als einer kultischen
Veranstaltung beteiligt. Und durch die Teilnahme wird er weiter gedffnet fiir die
Welt als Existenz, die in der Gestalt geistiger Strukturen und Ordnungen dem Be-
trachter gegeniibertritt.

Doch der Weg von dieser theoria zu unserem Fremdwort ,,Theorie® ist weit und
fithrt ebenso weit vom Ursprung weg. Wir meinen den aktiven geistigen Entwurf,
die Bildung einer oder einer Reihe von Hypothesen — die Griechen meinten einen
zweckfreien geistigen Zustand, das unmittelbare Geoffnetsein fiir das Heilige.



105

Die Geschichte von SOLON und KROISOS ist aber so interessant und voll von Be-
gebenheiten, dass sie — Grundlage fiir das dann Folgende — an dieser Stelle zu Ende
erzahlt werden muss [vgl. Hdt. 129-91].

Bisher kennen wir eigentlich nur den Anfang der Geschichte, deren Verlauf jetzt
nachzutragen ist. Denn unser bisheriges Interesse galt nur den beiden Wortern phi-
losophia und theoria.

Das ist nun die Geschichte vollstindig:

KROISOS regierte zu SARDEIS (in Kleinasien), das von Reichtum nur so strotzte.
Er hatte mit Gliick und Skrupellosigkeit ein Riesenreich im mittleren Kleinasien
aufgebaut und es zu einem Wohlstand gebracht, der seinesgleichen sucht — bis
heute; denn auch jetzt nennen wir noch einen Menschen, der sehr reich ist, einen
Croesus. So blieb es nicht aus, dass viele kluge Hellenen den Konig in seiner Resi-
denz besuchten, auch SOLON. Dieser hatte in Athen politische Ordnung geschaf-
fen, die Athener auf seine Gesetze eingeschworen und war dann fiir 10 Jahre auler
Landes gegangen. Reiseziele waren u. a. Agypten, wo er Pharao AMASIS besuchte,
Zypern und eben Lydiens Hauptstadt Sardeis, wo auch die Residenz des KROISOS
lag.

Hohe Herren umgeben sich gern mit beriihmten Menschen, einerseits, damit deren
Glanz auf sie zuriickfalle, andererseits, damit diese aufgrund ihrer Beriihmtheit den
Glanz der hohen Herren ins Land tragen. So hatte KROISOS die eitle Hoffnung,
dass durch SOLONSs Besuch sein Prestige und seine Bekanntheit weiter wachsen
und sein Gliick in aller Munde sei. Das heifit konkret: Seine Macht und sein Reich-
tum sollten darin den Hohepunkt finden, dass andere ihn fiir den Gliicklichsten hiel-
ten.

In sich selbst ruhenden Menschen reicht es, wenn sie selber wissen, dass sie gliick-
lich sind. Aber Geld und sonstiger materieller Besitz, politische und militirische
Macht sowie Selbstdarstellungssucht korrumpieren die Inhaber so, dass es fiir sie
wichtiger ist, dass andere eine bestimmte Meinung von ihnen haben: Korrupt wie
sie sind, korrumpieren sie andere und sind zufrieden, wenn sie andere ebenso kor-
rupt finden.

Doch SOLON durchbrach dieses Denkschema: Vier oder fiinf Tage war er der Hiille
und Fiille ausgesetzt und sah, was man sonst kaum sieht. In der Hoffnung, dass SO-
LON, von der GroBartigkeit des Gesehenen und Erlebten iiberwéltigt, ihn (den
KROISOS) nun auch als einen besonderen Menschen ansehe (und nicht nur einen
reichen Machthaber), fragte er ihn: ,,Gastfreund aus Athen, zu uns sind deine Person
betreffend viele duflerst positive Berichte gekommen; hervorgehoben wird insbe-
sondere deine grofe Liebe zur Weisheit und die vielfiltige Weltsicht. Daher mochte
ich dich fragen, wen du von all den GroBlen, die du gesehen hast, fiir den Gliick-
lichsten haltst.

Die Frage miisste er eigentlich sich selbst stellen und im Sinne seiner Erwartung be-
antworten. Doch der Angeber, dessen Name ,,Politiker lautet, stiel auf ein atti-



106

sches ,,Schlitzohr*; schnell konnte SOLON den Kdnig auf den Boden, von dem er
sich abgehoben hatte, wieder zuriickholen — doch dann kdnnte er ihn verletzen, weil
er ihn als dumm und ohne Verstand sowie Einsicht in die Merkmale des Gliicks
bloBgestellt hitte. So wihlte SOLON den Umweg. Hoflich nannte er den, den er fiir
den Gliicklichsten hilt: ,, TELLOS aus Athen®. , Kenne ich nicht, nie gehort davon;
warum soll der der Gliicklichste sein?* SOLON erkléarte nun, TELLOS sei ein bra-
ver und erfolgreicher Handwerker in Athen — gewesen. Er habe gute Kinder und
Kindeskinder alle lebend aufwachsen sehen; er habe gut gelebt und sei schlielich
als Soldat in einem fiir seine Stadt siegreichen Gefecht gefallen und hoch geehrt auf
offentliche Kosten auf dem Gefechtsfeld beigesetzt worden.

Das mochte der Konig gar nicht einsehen: Ein toter Soldat der Gliicklichste, gliick-
licher als er, der lebende Herrscher? So stellte er, ein wenig gereizt, die Frage nach
dem zweiten, den er nach jenem bereits Dahingeschiedenen als den Gliicklichsten
gesehen habe. Die Antwort kam sofort: ,,Das waren zwei, KLEOBIS und BITON!*
,»von denen®, sprach der Konig, ,.habe ich schon mal gehort; das sind doch Olympi-
asieger! ,.Ja, das sind Olympiasieger gewesen; jetzt sind sie tot. Es war ndmlich in
Argos ein Fest zu Ehren der Gottin HERA. Die hochangesehene Mutter der beiden
sollte auf einem von Stieren gezogenen priachtigen Festwagen zum Tempel trans-
portiert werden. Doch die Stiere waren noch auf dem Felde und die Zeit dréngte:

Da haben sich ihre S6hne KLEOBIS und BITON, starke junge Ménner, in das Joch
gespannt und den Festwagen mit ihrer Mutter zum Tempel gezogen, zehn Kilome-
ter! Da staunte das Volk, das zum Feste erschienen war, und pries die Mutter, dass
sie so grofartige Sohne habe. Und die stolze Mutter trat an das Bild der Géttin und
bat diese, sie moge KLEOBIS und BITON, ihren geliebten Sohnen, das geben, was
sie fur das Beste halte.

Nach diesem Gebete speisten die jungen Minner, gingen abends im Tempel zur
Ruhe und entschliefen. Sie standen nicht wieder auf, sondern fanden ihr Ziel. ,,An
ihnen zeigte der Gott, dass es fiir einen Menschen besser sei, tot zu sein als zu leben
[Hdt, 131.3].

Heftig aufgebracht war da der hohe Herr, Politiker, Staatsmann, und er sagte: ,,Ach-
test du, SOLON, mein Gliick im Vergleich zu diesem Biirgervolk so gering?* SO-
LON versuchte nun doch, moglichst keinen weiteren Anstol3 zu erregen und meinte,
das menschliche Leben, das siebzig Jahre dauere, umfasse also — mit Schaltjahren —
26.250 Tage; und kein Tag gleiche dem anderen. ,,Der Mensch ist voll und ganz ein
Werk des Zufalls* [Hdt I 32.4]! ... ,,Deinen Reichtum sehe ich wohl; doch das, wo-
nach du mich fragst, beantworte ich nicht eher, als bis ich dich habe gliicklich enden
sehen! ... Auf das Ende muss man achten; denn Vielen hat Gott das Gliick nur wie
den Hauch des Friithlingswindes leicht spiiren lassen, und dann hat er sie im Sturm
gefallt™.

Doch nun war SOLON véllig in Ungnade gefallen. Ohne Achtung und Ehre durfte
er sich entfernen; war er doch auch einer von diesen Dummen, die das Ende wie den



107

diirren Spatzen auf einem Dache betrachten, die fette Taube aber — Hab und Gut,
Macht und Einfluss — beachten sie nicht.

Doch KROISOS vergal}, dass Gott nicht dort ist, wo die stirksten Divisionen, son-
dern dort, wo die besten Scharfschiitzen sind.

Macht sittigt nicht; sie macht immer hungriger — es ist der Hunger nach dem
»Mehr*: Doch was niitzt das ,,Mehr”, wenn es am Ende ein ,,Weniger* ist? KROI-
SOS war vor den Folgen seiner Habgier gewarnt; das persische Nachbarland aber
jenseits des Grenzflusses Halys, regiert vom Konig KURASCH dem GroBen(KY-
ROS 1I), bot iiberhaupt nichts, was eines Krieges hétte wert sein kdnnen.

Das wollte er erobern.

,» Wenn du nun siegst, was willst Du den Leuten dort nehmen; denn die essen
nicht, was sie wollen, sondern nur, was sie gerade haben, und statt des Wei-
nes trinken sie faules Wasser. Und wenn du verlierst? Siehe Du zu, worum du
dich dann gebracht hast!*“

So lautete die Stimme der Vernunft.

Aber im Grunde war der Konig langst zum Waffengang entschlossen — nur, er war,
wie wir heute sagen, abergldubisch; damals nannte man das gottergeben und
fromm. Und so schickte er zur PYTHIA nach Delphi Boten mit folgender Frage:
,»Soll ich gegen die Perser unter KURASCH zu Felde ziehen oder nicht? Und der
Gott APOLLON zu Delphi lieB folgenden Spruch ergehen:

,» KROISOS, wenn du den Halys iiberschreitest, wirst du ein grofles Reich
zerstoren.

Gott APOLLON nun wurde nach dieser, wie KROISOS meinte, guten Nachricht
reich beschenkt. Der Konig war voll der groflen Freude und bereitete den Krieg vor,
nachdem er noch auf Rat des Gottes die Spartaner als Bundesgenossen gewonnen
hatte.

Nun gab es ein Hindernis von der Art, die auch heute noch den Militirs den Kopf
zerbricht: ein groBer Fluss, der, wie es heif3t [Hdt. I 72.3], fast das ganze Vordera-
sien von der Hohe des Meeres um Zypern an bis zum Schwarzen Meer nach Osten
hin nicht nur begrenzt, sondern diesen Teil Asiens vom anderen abschneidet. Den
Halys zu iiberwinden erfordert viel Kunst und Verstand.

Da war wieder ein Grieche, diesmal nicht aus Athen, sondern aus Milet, THALES
mit Namen; dieser ermdglichte den Ubergang des Heeres, ohne Briicken (denn die
waren gewiss vom Gegner langst zerstort worden) und trockenen FuBles! Wie das
gelang, wird weiter unten im Abschnitt iiber THALES berichtet werden.

Alsbald stiefen die Heere des KROISOS und des KURASCH aufeinander. Nach ei-
nem schweren Kampf trennten sie sich bei Einbruch der Nacht — unentschieden.



108

Waihrend sich nun KROISOS wieder nach Sardes zuriickzog, stieB KURASCH
schnell entschlossen nach. Gegen die noch immer vorhandene Ubermacht der Rei-
ter des KROISOS setzte er Kamele ein; denn er wusste, dass Pferde vor Kamelen
scheuen und vor allem deren Geruch nicht aushalten kénnen. So verlor KROISOS
das zweite Gefecht und musste sich in seine Stadt zuriickziehen. Diese wurde nun
belagert und schlieBlich nach vierzehn Tagen erobert. Vierzehn Jahre war KROI-
SOS Herr von Sardes; nach vierzehn Tagen wurde er Knecht.

Doch um die Ersteigung der Mauer der Stadt rankt Gottes Wille:

Die Nebenfrau eines Vorfahren des KROISOS hatte anstelle eines Kindes einen jun-
gen Lowen zur Welt gebracht. Das Orakel nun lautete: Die Mauer der Stadt werde
niemals eingenommen, wenn der Konig das Lowenjunge auf der Mauer ganz um
die Stadt triige. Das tat er auch — nur eine Stelle lieB er (in Missachtung des
gottlichen Spruches) aus; denn die war so abschiissig und exponiert, dass es seiner
Meinung nach niemandem gelingen konnte, diesen Teil der Mauer zu liberwinden.

Doch der Wille des Menschen ist das eine — das andere ist der Wille Gottes. Auf je-
den Fall gelang es den Soldaten des KURASCH, genau diese Stelle der Mauer zu
iiberwinden und die Stadt zu erobern. KROISOS und zweimal sieben kleine Jungen
aus Sardeis salen nun auf dem Scheiterhaufen, und KURASCH war gespannt, ob
der Gott des KROISOS diesen jetzt erretten werde, so dass er mit den Knaben nicht
den Feuertod sterben miisse. Und da pldtzlich kam dem KROISOS die Eingebung,
eine Erleuchtung sozusagen. Nach langer Stille rief er dreimal laut den Namen des
SOLON.

KURASCH liefl den KROISOS durch seine Dolmetscher fragen, was es mit diesem
Namen auf sich habe. Da antwortete er: ,,Alle Schétze der Welt wiegen ein Ge-
spriach mit diesem Griechen aus Athen nicht auf!*

So erzdhlte er seine Geschichte und liel durchklingen [Hdt I 86.5], dass diese wie
fiir ihn selbst so auch eine Lehre fiir die ganze Menschheit (pan anthropinon) dar-
stellt. KURASCH fragte: ,,Wie kann jemand anstelle des Friedens und der Freund-
schaft mit mir Krieg und Feindschaft wéhlen?*

,»Das muss wohl der Wille der Gotter gewesen sein! Was diese meinten, habe ich so
nicht verstanden — daher habe ich zu meinem Ungliick, aber zu deinem Gliick ge-
handelt “, sagte KROISOS.

KURASCH lieB die Fesseln seines Gegners (und auch der kleinen Jungen) l6sen,
setzte ihn an seine Seite und behandelte ihn mit Aufmerksamkeit und Respekt.
Meinte er doch, in KROISOS einen gottesfiirchtigen Mann kennen und schitzen ge-
lernt zu haben.

Aber KROISOS hatte nur den ersten Teil der Lehre begriffen, ndmlich, dass alle
Schitze der Welt nichts iiber das personliche Gliick eines Menschen aussagen; es
sei denn, der Betrachter kennt das Ende dessen, der mit groBem Besitz gelebt hat.

Den zweiten Teil der Lehre gab ihm in Delphi die PYTHIA, als er mit Erlaubnis des
KURASCH Boten dorthin gesandt hatte, die zugleich mit der Aushéndigung seiner



109

Fesseln fragen sollten, ob Undank Brauch griechischer Gotter sei [Hdt I 90.4].
Glaubte er doch, den Gott von DELPHI fiir seinen damaligen Spruch reich entlohnt
zu haben.

PYTHIA, die sprechende Priesterin des APOLLON, teilte den Boten mit, sie sollten
dem KROISOS sagen, dass es selbst fiir einen Gott vollig unméglich sei, dem ver-
héngten Schicksal zu entgehen. So habe KROISOS fiir die Eigenmaéchtigkeit sei-
nes flinften Stammvaters (also seines Ur-Ur-Urgrof3vaters), der den jungen Lowen
nicht vollstdndig um Sardeis auf der Mauer herumgetragen habe, bezahlt und habe
zudem den Spruch, er werde ,,ein grofles Reich® zerstoren, nicht begriffen. Sich sel-
ber und seiner Uneinsichtigkeit miisse er die Schuld fiir das Ungliick geben; denn er
hétte ja zuriickfragen lassen konnen, ob es denn nun der Meder Reich oder sein ei-
genes sei, das er zerstoren werde.

Diese Botschaft der PYTHIA vernahm er, und er sah ein, dass er selbst es war, der
in Verblendung gehandelt und Schuld auf sich geladen hatte [Hdt I 91.6], nicht aber
der Gott.

So erteilte der weise SOLON eine theologische Lektion, ohne es zu wollen, und
KROISOS war durch diese Lektion gerettet, ohne es zu merken. Das Géttliche
wirkt wieder einmal, wo es will; niemand kann ihm entgehen, auch Gétter nicht!



Die Welle



111

§7 Das logische Paradigma:

1. THALES

THALES begegnete uns schon einmal in einem militdrischen Zusammenhang; denn
er soll, wie HERODOTOS uns berichtet [I 75], dem KROISOS (im Jahre 546 v.
Chr.) geholfen haben, den Grenzfluss Halys mit dem Angriffsheere zu tiberschrei-
ten. Doch der Vater der Geschichtsschreibung bezweifelt diese Information. Wir
werden gleich sehen, dass der Wahrheitsgehalt der Information gar nicht so wichtig
ist, wichtiger ist der in Bezug auf THALES formulierte geistige Hintergrund, d. h.
das Paradigma, das hinter einer solchen Mitteilung steht.

Wir verbinden mit dem Namen THALES den Namen der Stadt Milet (an der kleina-
siatischen Kiiste), wie wir mit Berlin den Namen Zille verbinden. Und doch stammt
Zille nicht aus Berlin, sondern aus Radeburg bei Dresden.

So haben wir iiber THALES den auf HERODOTOS [I 170] fuBBenden Bericht des
DIOGENES LAERTIOS [D.L. 1 22], der sagt, dass er seinem Ursprung nach aus ei-
ner phonizischen Familie stamme und nach der Vertreibung aus Phonizien (das war
ungeféhr das Territorium des heutigen Libanon) in Milet das Biirgerrecht erhalten
habe [11 A1 ff. DK].

Aus einer anderen Quelle geht hervor, die Familie sei in Theben ansédssig gewesen,
habe KADMOS, der aus Phonizien stamme, als Ahnherrn und sei von dort nach Mi-
let ausgewandert.

Der Name des Vaters EXAMYES ist kleinasiatisch, der seiner Mutter KLEOBU-
LINE griechisch. Wo immer das Ursprungsgebiet der Familie gewesen sein mag, in
der damaligen Weltstadt Milet kamen die Vertreter vieler Volker und Kulturen zu-
sammen, ein ungewohnliches Klima der Anregungen, die auf THALES stark wirk-
ten. Dass man Phonizien als Heimat des THALES bezeichnete, ist vielleicht darauf
zuriickzufiihren, dass man ihn schon im Altertum als Spezialisten der Seefahrt an-
sah, der praktische Vorschldge zur Sicherheit auf dem Meere gemacht hatte; dabei
konnten viele Anregungen aus Phonizien, das iiber eine ungewohnlich hochentwi-
ckelte Technik in der Seefahrt verfiigte, mitgebracht worden sein.

Er soll im ersten Jahr der 39. Olympiade [KIRK/RAVEN/SCHOFIELD, 1994, S.
84, Anm. 1] geboren sein, nach unserer Zeitrechnung 624 v. Chr., und im Alter von
78 Jahren gestorben sein, also 546 v. Chr. als Zeitgenosse des bereits genannten
KROISOS. DIOGENES berichtet des weiteren, einige Autoren behaupteten, er
habe tiberhaupt keine Schrift hinterlassen. Ein Lehrbuch der Astronomie fiir den
seemdnnischen Gebrauch (nautike astrologia) sei ihm nur zugeschrieben; zwei
Briefe gelten als gefilscht.

Gleich zu Beginn sieht man den Schleier, der Leben und Leistung des THALES
umbhiillt. Wir haben, von HERODOTOS abgesehen, keine unmittelbaren, zeitlich an
THALES herankommende Berichte, sondern Berichte dariiber, dass tiber THALES



112

dieses und jenes gesagt worden sei. Das mag man unterschiedlich einschétzen und
gewichten. Nur eines ist schon jetzt deutlich. THALES muss eine Personlichkeit
gewesen sein, die in sich vielfiltige Begabungen vereinte. Sein Name war 140
Jahre nach seinem Tode schon Legende. Und wer mit besonderer Hochachtung und
Bewunderung ausgezeichnet werden sollte, der wurde ,,ein zweiter THALES* ge-
nannt: ,.ho anthropos THALES* heifit es bei ARISTOPHANES [Végel 1009] von
dem Astronomen und Stadtplaner METON.

Auf jeden Fall hat THALES wohl keine eigenstdndige philosophische Schrift ver-
fasst bzw. es ist eine solche nicht bekannt geworden.

In der Ausgabe von DIELS/KRANZ findet man nur Fragmente zu Leben und Lehre
(also A-Fragmente), nicht aber einen einzigen Satz im Original. Aufgefiihrt sind un-
ter B nur drei ,,angebliche Fragmente®.

Gleichwohl ist uns THALES vertrauter als viele anderen Griechen; denn jeder, der
in der Schule Dreiecke konstruiert hat, wird sich mehr oder weniger genau an den
Kreis des THALES erinnern und den zugrunde liegenden Lehrsatz:

., Der Winkel im Halbkreis ist ein rechter .
Oder:

,,Der Kreis als geometrischer Ort aller Punkte, die zusammen mit einem
Durchmesser ein rechtwinkliges Dreieck bilden, wird THALES-Kreis ge-
nannt. “

Dieses ist der dlteste Lehrsatz der abendldandischen Mathematik. Fiir jeden Schiiler
ist dieser Lehrsatz von groBer praktischer Bedeutung; denn er hilft, rechtwinklige
Dreiecke schnell und ohne Umsténde zu konstruieren.

Aus dem 5., z. T. aus dem 4. Jahrhundert v. Chr. sind uns iiber THALES Geschich-
ten Uberliefert, die im Folgenden vorgestellt werden sollen. Ob sie nun im histori-
schen Sinne echt sind, ldsst sich nicht sagen. Es ist ihnen aber etwas Gemeinsames
(das sie auch mit den Moglichkeiten des eben genannten Lehrsatzes verbindet) zu
Eigen; vielleicht lésst sich iiber das Gemeinsame dasjenige Authentische finden, das
auf die geistige Haltung hinweist; es geht also um das bei THALES zutage tretende
Paradigma.

1. Es war in Kleinasien wieder einmal Krieg: Die kleinasiatischen Lyder unter dem
Vater des KROISOS ALYATTES (605-560 v. Chr.) kdmpften gegen die Meder
unter KYAXARES um die Herrschaft iiber Kleinasien. Da geschah es im sechs-
ten Kriegsjahr (585 wihrend der Schlacht am Halys), dass der Tag plétzlich
Nacht wurde. Dass diese Verdnderung des Tages eintreten werde, hatte THA-
LES von Milet den Ioniern vorausgesagt, indem er als Zeitraum dieses Jahr
setzte, in welchem die Verdnderung auch tatsichlich stattfand [Hdt. I 74 = 11 A
5 DK]. Hier wére noch hinzuzufiigen, dass es sich nach den Berechnungen unse-
rer Astronomen um die Sonnenfinsternis handelt, die am 28. Mai 585 v. Chr.
stattgefunden hat.



113

2. Eine zweite Geschichte

THALES wurde wegen seiner Armut oder auch wegen seiner Weltfremdheit
gern verspottet; man hatte so seine Zweifel, ob die Philosophie zu etwas Rech-
tem tauge bzw. man hielt sie fiir eine brotlose Kunst. Eines Tages, noch im tiefen
Winter des Mittelmeeres, brachte THALES simtliche Olpressen der niiheren
und weiteren Umgebung an sich fiir einen Spottpreis, niemand bot neben ihm.
Als Seefahrer oder doch der Seefahrt sehr nahe stehend und als Astronom
(damals sagte man noch Astrologe) verfiigte er wohl iiber langjahrige Wetterbe-
obachtungen. Jedenfalls kam die Ernte, eine reiche, und plétzlich wurden, so
schreibt ARISTOTELES [Pol. 1259 a 6 ff. = 11 A 10 DK], alle Olpressen
zugleich bendtigt. Da war es nun THALES, der die Preise und damit ein Riesen-
geld gemacht hatte.

Natiirlich tat er das nur, um zu beweisen, wie leicht auch philosophoi reich wer-
den kénnen, wenn sie es nur wollen:

,Aber das ist es nicht, worum sie sich bemiihen™ [Pol. a. a. O.], fiigte ARISTO-
TELES hinzu.

3. Eine dritte Geschichte, die zwei Episoden zusammenfiihrt:

PROKLOS berichtet [11 A 11.13 ff. DK], THALES habe die Geometrie von
Agypten nach Griechenland gebracht. Wir schliefen daraus, dass er in Agypten
wichtige Lehrjahre verbracht hat. AETIOS [I 3,1 DIELS] sagt sogar, dass er in
Agypten philosophiert habe und erst als Zlterer Mensch nach Milet gekommen
sei. So ganz abwegig ist das nicht. Denn Milet hatte in Agypten die Kolonie
Naukratis, und es ist durchaus moglich, dass seine Eltern ihm daselbst einen lan-
geren Aufenthalt ermdglicht haben.

Die Eigenstindigkeit seines Denkens und wohl auch seine Kreativitit zeigen
sich in Entdeckungen bzw. Losungen verschiedener Probleme:

Er habe z. B. (natiirlich ohne irgendwelche technische Hilfsmittel) die Hohe der
Pyramiden gemessen [11 A 1 (27) DK].

Wie hat er das getan? Nach dem einen Bericht hat er gewartet, bis sein eigener
Korperschatten die tatsdchliche Liange seines Korpers erreicht hatte; zu eben
dieser Zeit konnte er an der GroBe des Pyramidenschattens die wirkliche Hohe
der Pyramide ablesen. Diese Losung ist, wie ich meine, einleuchtend und genial
einfach.

Es gibt aber auch noch eine andere Losung; an diese dachte der Schriftsteller
PLUTARCH [11 A 21 DK]:

Zur selben Tageszeit steht ndmlich der Schatten der Pyramide zu ihrer wirkli-
chen Hohe im selben Verhéltnis wie des THALES Korperschatten zur tatséchli-
chen Hohe seines Korpers.

Wohl auf Anregung des ARISTOTELES hat EUDEMOS, sein Schiiler, eine
Geschichte der Astronomie und eine Geschichte der Geometrie verfasst. Das



114

geschah wohl deswegen, weil ARISTOTELES das bis zu seiner Zeit gewach-
sene und auch fiir die Philosophie interessante Wissen in seiner Entwicklung
dargestellt sehen wollte.

In seiner Geschichte der Geometrie berichtet nun EUDEMOS [11 A 20 DK],
THALES habe den Abstand von Schiffen auf dem Meere berechnet und zwar
mit Hilfe des so genannten zweiten Kongruenzsatzes, wonach zwei Dreiecke
kongruent sind, wenn sie in einer Seite und in den beiden anliegenden Winkeln
ibereinstimmen; diesen Satz habe THALES entdeckt.

Das soll hier kurz erldutert werden:

Das Schiff Nr. 1 sei S;, das Schiff Nr. 2 S, genannt. Gesucht ist die Entfernung
von S zu S,, d genannt. Zu diesem Zwecke wird am Strande die Linie AB gezo-
gen und gemessen; sie sei 1000 Fuf3 lang und im Mafstab 1 : 1000 auf ein Blatt
umgerechnet gezeichnet, als AB = 1 Fu3. Von Punkt A aus bestimme ich jetzt
den Winkel ay, der die Schenkel AS; und AB hat; diesen zeichne ich ein.
Sodann bestimme ich den Winkel ; mit den Schenkeln BS; und AB; das Glei-
che geschieht mit den Winkeln a0, und 8. Die Winkel a, B, und B, zeichne ich
ebenfalls ein. Die nun zu zeichnende Strecke S;S, messe ich jetzt auf dem Blatt
und rechne sie zuriick auf den MafBstab 1 : 1000. Ich habe dann die Entfernung d
der beiden Schiffe in Ful} (vgl. auch beigefiigte Zeichnung auf S. 115).

4. Wiederum HERODOT, der ja von allen Berichterstattern dem THALES zeitlich
noch am néchsten steht, berichtet [I 75 = 11 A 6 DK], dieser habe auf einem
Feldzuge gegen die Meder den Lyderkonig KROISOS begleitet, und es sei ihm
gelungen, das lydische Heer iiber den Fluss Halys zu fithren, ohne Briicken
benutzen zu miissen und auch zu kénnen — es gab namlich keine!

Hinzugefligt werden sollte, dass er das natiirlich ohne schweres Gerit getan hat,
sondern nur mit Hilfe seiner Augen und seines Kopfes: Und wie?

Das Heer stiefl im Marsch so auf den Fluss, dass dieser vom rechten Fliigel iiber
die Front bis zum linken Fliigel die Soldaten umgab. Da THALES nun das im
Riicken des Heeres verlaufende Urstromtal des Flusses erkannt hatte, lie3 er
oberhalb des Heeres an dessen rechtem Fliigel den Fluss angraben und dessen
Wasser so durch dieses Urstromtal stromen, bis es am linken Fliigel das alte
Flussbett erreichte. So hatten die Soldaten plotzlich das Wasser hinter sich, ohne
irgend eine Briicke benutzt zu haben, und KROISOS konnte den Vormarsch
fortsetzen.

Was ist nun diesen Geschichten gemeinsam?

Zum einen findet sich in allen Geschichten ein starker Praxis- oder Anwendungs-
bezug. Die in den Geschichten présentierten Leistungen oder Messungen entsprin-
gen dem ausgeprigten Bediirfnis, die Empirie beschreibbar und auch regierbar zu
machen.



115

S, - Schiff 1
S, - Schiff 2

)
S1

/ Meer

Land

Entfernung AB (in der Natur) messen — im Verhéltnis (z. B. 1 : 1000) um-
rechnen und als Modell zeichnen.

Winkel o und [3; messen — nach Kongruenzsatz WSW (Winkel-Seite-Win-
kel) das Dreieck AS;B konstruieren.

Winkel 0, und 3, messen — nach Kongruenzsatz WSW das Dreieck AS,B
konstruieren.

Die Strecke S;S, auf dem Modell messen — im Verhdltnis (1 : 1000) in die
Wirklichkeit umrechnen.

Auf dem Papier seien AB = 6 cm, S;S, =8 cm.

Wenn also in Natur die Strecke AB = 1000 Fuf3 lang ist, betrdgt die Strecke
S1S, (=d) 1.333,33 FuB.




116

Es geht also nicht so sehr um die Formulierung abstrakter mathematischer Sitze,
sondern um die Erfassung des Wirklichen im Wege von Sétzen, die ihm beim Losen
eines Problems mehr oder weniger intuitiv vor den Augen liegen. Natur wird offen-
sichtlich von THALES als etwas angesehen, was berechenbar ist und i{iber Zahlen
zugénglich wird. Und was berechenbar ist, wird dann auch berechnet. Das ist der
Ausdruck der Rationalitit und eines sachlichen Verhéltnisses zur Welt.

Hier wird mit dem Ziele der Aufklarung nach Ursachen gefragt, die in den Sachen
selbst liegen, also nicht nach externen, die sich in aufgesetzten bildhaften Erkla-
rungsmodellen niederschlagen, Modellen, die irgendwie etwas mit von au3en kom-
mendem gottlichen Einwirken verbindlich erkldren. Instrument der Klarung ist
nicht ein wie immer geartetes mythologisches Bild, sondern der eigene Logos. Bei
THALES liegt also der Durchbruch zum logischen Paradigma. Er legt mit seiner
Suche nach Antworten auf die Fragen den Grund fiir ein emanzipatorisches Men-
schenbild; in diesem kann sich der Mensch von den Zwingen des Bildes und der
Anschauung 16sen und in einem neuen Paradigma die Vernunftsféhigkeit entfalten
und weiter entwickeln.

Wir sehen, dass man unabhéngig von der Frage, wie echt die vorgelegten Geschich-
ten sind, doch auf authentische Kerne stofit. Der wohl wichtigste Kern — das sei
wiederholend mit Nachdruck gesagt — ist der starke Praxis- und Anwendungsbezug,
wie wir ihn heute z. B. in den Ingenieurwissenschaften finden. Die sich findenden
intuitiven mathematischen Erkenntnisse gehen ohne Zweifel auf THALES zuriick;
wir diirfen da auf die Zuverlassigkeit des bereits genannten EUDEMOS zuriickgrei-
fen.

Die mathematischen Hintergrundkenntnisse des THALES sind nach der Darstel-
lung des genannten EUDEMOS [11 A 20 DK]:

1. Der Kreis wird vom Durchmesser in zwei gleiche Teile geteilt.
2. Injedem gleichschenkligen Dreieck sind die Basiswinkel gleich.

3. Wenn zwei Geraden sich schneiden, sind die Scheitelwinkel gleich. Die Summe
der Nebenwinkel betrigt zwei rechte Winkel.

4. Der Winkel im Halbkreis ist ein rechter.

5. Zwei Dreiecke sind kongruent, wenn sie in einer Seite und in den anliegenden
Winkeln iibereinstimmen.

Diese Sétze sind sicherlich nicht mit der von EUDEMOS mitgeteilten Prézision
oder, wie wir sie in der eben genannten Form aus den Lehrbiichern oder aus dem
Unterricht kennen, formuliert worden. Auch handelt es sich hier nicht um die uns
bekannte beweisende Mathematik [SCHADEWALDT, 1978, S. 232].

Wenn wir THALES unter dem Gesichtspunkt der Geschichte der Mathematik se-
hen, steht der Mann aus Milet wohl in der intuitiv — eidetischen Phase dieser Wis-
senschaft, die zweihundert Jahre spiter in die apodeiktische, beweisende Phase



117

PLATONS und seiner Schiiler sowie dann in die systematische Phase iibergeht, die
mit dem Namen des EUKLID verbunden ist [SCHADEWALDT, 1978, S. 234].

Aus den eben zusammengetragenen Geschichten kdnnte man zusammenfassend
entnehmen:

1. Den THALES interessierte die praktische anwendungsbezogene Geometrie.
Auf die hinter den Erscheinungen liegenden Sdtze kam er wahrend der Anwen-
dungen im Wege der Intuition.

2. Das bereits im mythologischen Paradigma angelegte Analogiedenken entwi-
ckelte er im Prozesse der Anwendungen geometrischer Erkenntnisse zu einem
Modelldenken, das — selbst anschauungsorientiert — besonderes Merkmal des
logischen Paradigmas ist. Im Modelldenken erweist sich die philosophische
Qualitdt seines Denkens.

3. Die Geschichten zeigen auch ein breit angelegtes Interesse des THALES an
allen moglichen anderen Wissensfeldern. Ob das Beispiel eines gerissenen
Geschéftsmannes nun der tatsichlichen Begebenheit entspricht, ist weniger
wichtig als die hinter dem Beispiel (es konnten auch beliebig viele andere Bei-
spiele sein) stehende Erkenntnis, dass Grundlage eines Erfolges — sei es in der
Okonomie oder beim Militir oder in der Wissenschaft — nicht Hoffnungen oder
Wiinsche sind, sondern nur die Realitét, die der Logos durchdringt.

Beispiel fiir seine Vielseitigkeit ist z. B. seine Néhe zur Politik und zur Diplomatie
— beides konnte den Betrachter dazu bringen, ihn als Staatsmann zu bezeichnen
[vgl. 11 A 1DK]: So soll er seine Landsleute davon abgehalten haben, mit KROI-
SOS gegen KYROS ein Militdrbiindnis einzugehen; ,,das hat* <spéter> nach dem
Siege des KYROS , Milet gerettet*.

Uberhaupt soll er zu einer Zusammenfassung aller politischen Krifte Ioniens in
TEOS als Verwaltungshauptstadt und Sitz eines Parlaments (buleuterion) geraten
haben [11 A4 DK = Hdt. I 170].

Selbstverstindlich interessierte ihn auch die Seefahrt, insbesondere die Navigation.
So soll er eine Methode gefunden haben, die einzelnen Sterne des Wagens (gemeint
ist wohl der kleine Bér) zu bestimmen [11 A 3a DK], und so die Richtungsbestim-
mung fiir lange Fahrten der Schiffe {iber die See zuverldssiger gemacht haben.

Bei dieser Vielseitigkeit konnte nun die Legendenbildung um diesen Mann nicht
ausbleiben. Wir horen, dass DEMETRIOS von Phaleron ihn in der Archontenliste
fiir das Jahr 582/1 als einen ,,sophos® (= ,,Weisen®) fiihren lie8. Daher tauchte sein
Name spiter im Kanon der sieben Weisen der Antike auf; es heil3t sogar, dass er ,,als
erster ein Weiser genannt wurde* [11 A 3 DK]. Unter seinem Namen sind uns eine
Reihe kurzer, aus der Prézision intuitiver Mathematik geborener, allgemein-
menschlicher Lehrsitze tiberliefert [10 DK, Abschnitt: THALES]:

., Eine schwere Last ist fehlende Erziehung! Am MafSe halte fest! Von deinem
Vater nimm nicht das Schlechte an! Schwer ist die Selbsterkenntnis. Nimm



Schmuck der Helena



119

lieber Neid als Mitleid hin! Einer Biirgschaft folgt der Schaden auf dem
Fufle! Lehre und lerne das Bessere! Vertraue nicht allen! Halte Mafs! Werde
nicht reich durch Gaunerei! Etwas Ldstiges ist MiifSiggang. Etwas Schddli-
ches ist Unbeherrschtheit.

Diese Spriiche entstammen einer Sammlung, die der bereits genannte DEME-
TRIOS von Phaleron verfasst hat; dieser produktive Schriftsteller entstammt tibri-
gens der Schule des ARISTOTELES.

Satze wie die mitgeteilten konnen zwar jedem Philosophen oder auch wort- und re-
debegabten Griechen zugeordnet werden; d. h.: Es ist unmoglich, einzelne Aussprii-
che dem THALES zuzuordnen. Insgesamt aber belegen sie, dass THALES so hoch
verehrt wurde, dass man sie ihm auch zugetraut hat.

Ein ganz anderer unter seinem Namen lberlieferter Typ von Spriichen und senten-
zartigen Wendungen (apophthegmata) [11 A 1 DK =D. L. I 35] lautet:

., Das Alteste des Seienden ist Gott, denn er ist ohne Geburt (und ohne Wer-
den). Das Schonste ist der Kosmos, denn er ist Schopfung Gottes... Das
Schnellste ist der Geist; denn er durchdringt alles. Die gréfite Kraft hat die
NOTWENDIGKEIT (ANANKE),; denn sie besiegt alles.

...Nichts, sagte <THALES>, unterscheide den Tod vom Leben. ,,Und Wa-
rum*, erwiderte einer, ,,scheidest du nicht aus dem Leben? *“ , Eben, weil es
egal ist", antwortete da <THALES>. Auf die Frage, was denn friiher ent-
standen sei, Nacht oder Tag, antwortete er: ,,Die Nacht, sie hat einen Tag (=
eine Tagesldnge) Vorsprung. *

Was ist die Gottheit? ,, Das, was weder Anfang noch Ende hat. *

Spruchgut dieser Art weist in die Theologie oder doch wenigstens in das Para-
digma, das als theologisch—orphisch gekennzeichnet worden ist. Das kann u. a. an
der Frage nach der Prioritit von Tag und Nacht festgemacht werden oder auch an
der Frage nach Leben und Tod. Beide Fragen und die Terminologie entstammen
dem Paradigma der Orphik. Die vorgelegten Sidtze mogen nicht authentische Sétze
des THALES sein; doch wiederum weisen sie auf eine Denkrichtung und ein Para-
digma, mit dem THALES sich hat auseinandersetzen miissen. Banal sind die Sitze
jedenfalls nicht [KIRK/RAVEN/SCHOFIELD, 1994, S. 105, Anm. 16].

Jetzt wollen wir dem Philosophen THALES nachgehen. Ausgewahlt sei ein Bericht,
der von allen der Zeit des THALES am néichsten steht, wenngleich doch zweihun-
dert Jahre zwischen THALES und dem Verfasser des genannten Berichts liegen.
Mit diesem Bericht beginnt in Griechenland die systematische Beschiftigung mit
der Geschichte der Philosophie.

Der Text ist dem ersten Buch der Metaphysik-Vorlesung [983 b 6 ff.] des ARISTO-
TELES entnommen.



120

,, Von denen, die offenkundig als erste zu philosophieren begonnen haben,
gelangten die meisten zu der Auffassung, dass es als Prinzipien von allem
nur diejenigen gibt, die sich in stofflicher Gestalt prisentieren. Denn wor-
aus alles Seiende ist, und was das Erste ist, woraus es entsteht und was das
Letzte ist, wo hinein es vergeht (wobei das Wesen <selbst> bestehen bleibt,
doch eine Anderung <nur> in den Zustinden vor sich geht), das, so sagen
sie, sei Element (stoicheion) und das sei Prinzip (arche) der seienden
<Dinge>. Und deswegen, so glauben sie, gebe es weder ein Entstehen noch
ein Untergehen, da ja die so geartete Natur stets erhalten bleibe ... [b 17].
Denn irgendeine Wesenheit (physis) — sei es nun <der Zahl nach> eine oder
mehr als eine — miisse es geben, woraus das Ubrige entsteht — wobei
<aber> jene <selbst> erhalten bleibt. Uber die Quantitit und die Qualitdit
eines derartigen Prinzips gibt es keine allgemeine Ubereinstimmung, son-
dern THALES, der Begriinder solcher Philosophie, behauptet, dass <diese
arche> Wasser sei (deshalb befinde sich auch die Erde auf dem Wasser, wie
er dartat); er nahm wohl diese Vermutung aus der Beobachtung, dass die
Nahrung von allem feucht ist und dass das Warme <selbst> aus diesem
<Feuchten> entsteht und dadurch lebt — (dasjenige aber, woraus <etwas>
entsteht, das ist das Prinzip (arche) von allem). Durch diese Beobachtung
kam er zu seiner Vermutung und <zudem> deswegen, weil die Samen aller
<Dinge> feuchter Natur sind; das Wasser aber sei Prinzip (arche) der Natur
fiir das Feuchte.

Hier soll die Ubersetzung des Textes abgebrochen werden. Es muss aber darauf hin-
gewiesen werden, dass ARISTOTELES sich in Folge des Textes [983 b 27 — 28] in-
teressanter Weise auf andere, leider nicht namentlich genannte Philosophen beruft,
die den eben dargestellten Gedankengang schon bei den ,,ganz alten und ersten the-
ologischen Denkern® [983 b 28-29] fanden. Zu diesen sind die Dichter [983 b
30 ff.], z. B. HESIODOS, ORPHEUS und vor allem HOMEROS zu rechnen. Die-
ser nennt in der Ilias [XIV 201] den OKEANOS ,,Ursprung der Gétter” und in Vers
246 spricht er sogar davon, dass OKEANOS Ursprung fiir alle und alles ist. Aller-
dings bezweifelt ARISTOTELES [983 b 33 ff.], ob es sich bei den genannten Aus-
sagen, auf die sich die ungenannten Philosophen beziehen, schon um Aussagen zum
Wesen <der Dinge> (physis) handelt. Man kdnnte auch sagen, es handele sichnoch
um mythoi. Kurzum:

Es handelt sich wohl um Sitze, die noch nicht dem Logos verpflichtet sind, also
nicht um entmythologisierte Aussagen, sondern um bildhaltige Dichtungen, die
Urspriinge aus der Haltung des philomythischen Paradigmas darstellen sollen.
Demgegeniiber muss fiir THALES als durch ARISTOTELES gesichert hervorgeho-
ben werden, dass er — so ARISTOTELES — eine das philomythische Paradigma
ibersteigende Aussage iiber die physis macht.



121

ARISTOTELES stellt also in den Personen der Dichter (vor allem HOMERS) und
des THALES zwei paradigmatische Haltungen einander gegeniiber. Aus dem philo-
mythischen Paradigma des Dichters heraus wird nur nach dem gefragt, woher wir
kommen, und als Antwort werden — anschaulich oder doch wenigstens konkret vor-
stellbar — Personen genannt, OKEANOS, TETHYS und STYX [Met. 983 b 30-32=
Ilias XTIV 201, 246, 271]. Doch die Antwort, dass z. B. OKEANOS Ursprung fiir al-
les [Ilias XIV 246] und zudem ein Gewordener ist, sagt iiber die physis dessen, was
den OKEANOS als Vater hat, nichts aus; die Antwort prisentiert allenfalls den da-
maligen Menschen in OKEANOS eine Anbetungs- und Respektsperson. Aus dem
logischen Paradigma des THALES heraus geht es bei der Ursprungsfrage zugleich
um die Wesensfrage: Mit Offenlegung des Ursprungs ist zugleich auch die physis
dessen, was geworden ist, erkldrt und gedeutet. Mythos, wenn er nach dem Ur-
sprung fragt, prisentiert und erweitert die Anschauung und bietet Personen und
Bilder, Logos aber ist Aufklirung (und Wesensaussage) iiber das, was <gewor-
den> ist.

So, wie ARISTOTELES versucht, durch den Riickgriff auf HOMER das geistige
Umfeld einer philosophischen Erkenntnis zu beleuchten und Ahnliches zu finden,
miissen wir unsererseits versuchen, die Aussage des ARISTOTELES, es handele
sich beim Wasser des THALES um den alles erkldrenden, die Vielfalt auf das Eine
reduzierenden stofflichen Urgrund, vor allem bei ihm selbst einzuordnen. ARISTO-
TELES beschreibt namlich nicht die Geschichte der Vorsokratiker, sondern er sucht,
— wie namentlich nicht genannte andere Philosophen [983 b 27 f.] — im Rahmen sei-
ner eigenen Lehre nach Belegen fiir diese Lehre bei seinen Vorgéngern.

So unterschied er im vorangehenden Text der Metaphysik vier Arten von Seins-Ur-
sachen, die Wesensursache (die der Definition entspricht), die Stoffursache, die Be-
wegungsursache und die Zweckursache [983 a 24-b 6, vgl. Ph. II 3 + 7]. Und nun
untersucht er bei seinen Vorgéngern, ob diese auch schon Ursachen der genannten
Art fiir das, was ist, kennen oder gefunden haben.

Und THALES ist fiir ihn einer, der die ,,Stoffursache® (hyle-983a 29/30) kennt: Er
nennt das Wasser ,,erste und Stoffursache fiir das Seiende [983 b 21 und 984 a3].

Was an dieser Vorstellung ist nun THALES, was ist ARISTOTELES? Konnte es
sich bei der Darstellung des ARISTOTELES nicht um das handeln, was Wolfgang
SCHADEWALDT so signifikant ,,retrospektive Verformung des Materials“ nennt
[1978, S. 216]?

Fragen wir nach dem Interesse des ARISTOTELES. Es liegt wohl darin, die
Giiltigkeit und Glaubwiirdigkeit seiner Sétze dadurch zu unterstreichen und zu
verstarken, dass er in der philosophischen Tradition vergleichbare Denkergebnisse
aufspiirt. Dabei besteht allerdings die Gefahr, dass er eigene Interpretationen in ei-
gene Begriffe fasst und diese dem Vorgénger sozusagen iiberstiilpt.

Ganz wichtig ist der Satz aus der Metaphysik-Vorlesung des ARISTOTELES [984 a
1-2], dass es sich bei der Herausstellung des Wassers durch THALES um eine An-
sicht zur physis handelt. In dieser Form teilt uns der Satz das Ergebnis eines entmy-



122

thisierten Denkprozesses mit. THALES spricht nicht (wie ORPHEUS, HESIO-
DOS oder HOMEROS) vom OKEANOS, sondern nur vom Wasser [983 b 21: ...
hydor ...].

Wenn wir einmal dazu nehmen, dass Milet geistig-kulturell-politisch-6konomisch
damals eine in die Vielfalt expandierende Hafen- und Weltstadt (wie Shanghai oder
Singapur) mit weltweiten Beziehungen war, wenn wir bedenken, dass in der dama-
ligen griechischen Dichtung das Subjekt sich aus den patriarchalischen Beziehun-
gen geldst hat und sein individuelles Recht beanspruchte, versteht man vielleicht,
dass eine bereits emanzipierte Personlichkeit wie THALES aus der unendlichen
Vielfalt fiir sich (und andere) nach einer Einheit suchte, also danach, ob die Vielfalt
auf Weniges oder gar Eines reduziert werden kann. Und in Ankniipfung an Vorgén-
ger oder Zeitgenossen fand THALES als Grofe, auf die alles zuriickgefiihrt werden
kann, den OKEANOS des philomythischen Paradigmas vor; dieser wird nun von
ihm zu Wasser entmythisiert . Das Wandelbare und Verinderliche findet also seinen
vollkommenen Ausdruck im Wasser als einer Gré3e, auf die die schier endlose Viel-
falt der Welt zuriickgefiihrt werden kann und in der das Viele die Einheit findet.

SCHADEWALDT weist [a. a. O. S 226] mit Recht darauf hin, dass das Wasser
wohl nicht ein abstraktes Prinzip (HEGEL spricht sogar im ersten Teil seiner Vorle-
sungen {iber die Geschichte der Philosophie [Teil 1, Gesamte Werke Bd. 18, Frank-
furt/M. 1971, S. 2019] bei THALES von ,,spekulativem Wasser*) oder ein Element
ist, iiber welches hinaus nichts mehr zu finden ist. Wohl kénnte THALES meinen,
dass das Wasser so etwas wie der Ursprung dessen, was wir unsere Welt nennen,
darstellt. Wasser ist also nicht arche oder stoicheion, nicht mehr hinterfragbares
Prinzip. Aber wir kénnen, von allem, was wir sehen, ausgehend, zum Wasser als
Urgrund stofen. Friedrich NIETZSCHE nannte die Lehre vom Wasser einen meta-
physischen Glaubenssatz, geboren aus Intuition [Sémtliche Werke Bd. 1, hersg. von
COLLI/MONTINARI, Miinchen 1980, S. 813].

Immerhin: Auch NIETZSCHE kommt zu der Deutung, dass der Gedanke des THA-
LES den Versuch bedeutet, Welt unter einen die Einheit stiftenden Aspekt zu brin-
gen; das heif3t: alles in einem zu sehen. Dieses wollen wir als sehr sicher festhalten:

THALES sucht nach einer (oder ,,der) physis, auf die das unendliche Viele
zuriickzufiihren ist. Das ist wohl sein Verdienst in der Entwicklung des Denkens —
er fing an, alles aus Wenigem oder gar aus dem Einem erkldrbar zu machen, ein
Grundbemiihen, das wir heute noch in der Elementarteilchenphysik finden. Er
konnte gewiss das in den Paradigmata das HOMER, HESIOD oder ORPHEUS sich
findende sprachliche Material benutzen. Doch der homerische gottliche OKEA-
NOS wurde, des Mythischen entkleidet, ,,Wasser; die aufgesetzte Geschichte vom
gottlichen OKEANOS als Quelle des Lebendigen miindete bei den Naturphdnome-
nen selbst. Und dabei ergab sich, dass diesen Naturphinomenen nicht mehr my-
thoi zugewiesen werden mussten, sondern sie selbst konnten durch die dem Men-
schen THALES eigenen Rationalitét beschrieben und aus sich erklirt werden. Da-
bei ist die Kennzeichnung des Wassers als einer ,.ersten Ursache® (prote aitia)
Bestandteil der Fachsprache des ARISTOTELES.



123

Jetzt geht es um die Suche nach einem moglichst authentischen Lehrsatz, der dem
THALES zugesprochen werden kann.

SCHADEWALDT versucht es in Anlehnung an HOMER und meint, Wasser als
,ursprung (genesis) von allem* [Ilias XIV 246] konnte die Formel des THALES
gewesen sein. Mit dieser Formel werde, so SCHADEWALDT, HOMER entmythi-
siert, und zugleich duflere sich das neue Denken in der neuen Art, {iber die Welt Re-
chenschaft zu geben: ,,Das Wasser des THALES ... <als> Ursprung lebendiger Art
.asa. 0. 227].

Es kommt mir aber zu einfach vor, wenn man behauptet, dass THALES nur das ho-
merische Vokabular ibernimmt und zu qualitativ Neuem iiberleitet, indem er OKE-
ANOS durch hydor (= Wasser) ersetzt. hydor ist ganz genau so alt wie OKEANOS
und meint schon bei HOMER Trinkwasser, Regenwasser und allgemein Wasser.
HOMER spricht z.B. von Menschen, die nach dem Tode zu Wasser und Erde wer-
den.

Die Entmythisierung durch THALES kann also nicht bei OKEANOS einsetzen,
sondern miisste bei der Interpretation von genesis (=Ursprung) beginnen. Denn hy-
dor ist schon bei HOMER der realen und rationalen Sphire zuzuordnen.

Wir miissen nochmals bei ARISTOTELES nachschauen. Er sucht in der Geschichte
nach den Gewihrsleuten fiir seine Ursachenforschung. Das muss nun nicht heifen,
dass er alle wichtigen Begriffe seiner Vorgédnger retrospektiv verformt. Die Worter
fiir ,,Element™ und ,,Prinzip* sind spétere Fachausdriicke, also die Begriffe stoich-
eion und arche. Doch immer wieder taucht ein Begriff auf, der Werden und Gewor-
densein gleichermafBlen ausdriickt und dessen Bedeutung arche und stoicheion nahe
kommt: physis.

Ein Satz aus der aristotelischen Vorlesung zur Metaphysik [983 b 7 ff.] fiihrt weiter:

,,»Die meisten der ersten Philosophen glauben ... [b 12], dass es weder ein
Entstehen noch ein Vergehen gebe, weil die so geartete physis stets erhalten
bleibe .

Durch die Wahl der Konjunktive (,,gebe*, ,,bleibe*) in der Ubersetzung soll deutlich
gemacht werden, dass ARISTOTELES hier nicht Eigenes formuliert, sondern zitiert
oder mehrere Ansichten in der Form eines Satzes umschreibend wiedergibt. Der
Philosoph findet in der Uberlieferung die Erkenntnis, dass es kein Entstehen und
Vergehen gibt — aber das ist nicht, wie gesagt, seine eigene Erkenntnis. Als Be-
griindung fiir diese Erkenntnis findet er den Satz, dass dasjenige, was in der Sprache
des Philosophen stoicheion (Element) und arche (Prinzip) genannt wird, die Eigen-
schaft der Konstanz hat: Es bleibt. Die Frage ist, was denn mit ,,es* gemeint ist.
Dieses ,,Es“ nun nennen die Vorgénger, auf die er sich beruft, physis. Und damit je-
der Zweifel an der Wortbedeutung von physis ausbleibt, umschreibt er das, was er
in seinem Zitat [983 b 12/13] ,,die so geartete physis* nennt, durch usia, also ,,We-
senheit* [983 b 9-10] und durch to hypokeimenon [b 16], also ,,das Zugrunde lie-
gende®, das Bestand Habende. physis ist in der Sprache des ARISTOTELES usia



124

oder hypokeimenon. Es folgt dann noch der erliuternde Hinweis, dass die Sper-
mata, Samen des Lebendigen, eine feuchte physis haben und dass das Wasser fiir al-
les Feuchte die arche tes physeos ,,sei; den Konjunktiv legt die im Codex Lauren-
tianus 87,12 verwendete Lesart der indirekten Rede nahe ( archen ...einai). Da
kdnnte man iibersetzen ,,Prinzip der (seiner) Natur oder ,,Prinzip seines Wesens*.
Danach ist das Wasser fiir alles Feuchte ,,Grundprinzip der Wesenheit“ [SCHA-
DEWALDT, a. a. O. S 225].

Wir sehen demnach, dass ARISTOTELES von seinen Gewéhrsleuten, vielleicht
von THALES selbst, sicher aber aus Sekundardarstellungen zu THALES den phy-
sis-Begriff aufnimmt und diesen dann — mit eigenen Begriffen umschreibend — dem
THALES selbst wieder zuordnet.

Wenn wir nun nach dem Satz suchen, der den eigentlichen Worten des THALES am
néchsten ist — vielleicht sogar ein echter THALESsatz — dann sollten wir nicht wie
SCHADEWALDT ,hydor genesis hapanton®, sondern ,hydor physis hapanton
sagen, d. h. Wasser ist Grundqualitit (Natur) von allem.

Der guten Ordnung halber mochte ich an dieser Stelle bemerken, dass das Wort
physis in der Literatur vor THALES nur einmal bei HOMER belegt ist, und zwar in
der Odyssee [10, 303]:

Dort heif3t es, dass HERMES dem ODYSSEUS ein ,,moly* genanntes Kraut reicht,
nachdem er es aus der Erde gezogen hat. ODYSSEUS sagt: ,,Und mir die physis
des Krautes er zeigte.” Das Wort physis meint das Gewachsene, den Wuchs, auch
Beschaffenheit. Denn, wie die Pflanze, die ODYSSEUS gegen die impotent ma-
chende KIRKE schiitzen soll, aussieht, weill der Held aus eigener Anschauung;
doch die Qualitdt, die Wesenheit kennt er nicht. Und nur diese ist fiir ODYSSEUS
wichtig und nur darauf muss er hingewiesen werden.

Mit der Benennung eines Philosophems des THALES sind wir ein gutes Stiick vor-
angekommen. Ob der gefundene Wortlaut nun wirklich der des THALES ist, muss
offen bleiben — doch seinem Denken sind wir vielleicht etwas néher gekommen.

Es handelt sich aber bei dem gefundenen Philosophem nicht um ein beliebiges von
vielen der Art, sondern um eines, das fiir THALES fundamentalen Charakter hat.
So wollen wir jetzt versuchen, einiges davon abzuleiten oder auch Einzelphino-
mene diesem Fundamentalsatz zuzuordnen oder letztlich diesen auf eine andere
Ebene zu heben.

ARISTOTELES [a. a. O. 983 b 21-22] berichtet glaubwiirdig, dass nach Darstel-
lung des THALES die Welt im Wasser bzw. auf dem Wasser wie ein Stiick Holz
[Cael. 294 a 28 = 11 A 14 DK] schwimme. Die Vorstellung, dass die Welt, von
OKEANOS umgeben, auf oder im Wasser liege, ist fester Bestandteil indoeuropéi-
scher Uberlieferung [CAPELLE, 1938, S. 70, Anm.1] und findet sich in dem bereits
dargestellten philomythischen Paradigma. Danach umgibt OKEANOS (abgeleitet
aus dem Altindischen = ,,das Umstromende*) die Welt wie ein Fluss; er ist nicht zu
verwechseln mit den Meeren sonst, vor allem nicht mit dem vertrauten Mittelmeer



125

oder mit dem Schwarzen Meer oder gar den Weltmeeren; denn OKEANOS besteht
aus SiiBwasser; HOMER nennt ihn daher auch potamos (=Fluss).

THALES ist schon einige Schritte weiter. Sein Interesse gilt weniger dem mythi-
schen Bild, sondern eher der Entwicklung eines Modells, das natiirliche Phdnomene
nicht mit mythischen Attribuierungen erklért, sondern die Phinomene aus sich
heraus. Sein Analogie- und Modelldenken sahen wir schon (beispielhaft) bei der
Berechnung des Abstandes zweier Schiffe auf dem Meere. Hier malte er in den
Sand (oder auf Fell) ein mathematisches Modell, an dem er die Entfernung nach
mafBstabsgerechter Umrechnung ablesen konnte.

Das Gleiche konnte man mit einem Stiick Holz, das in einem Timpel oder Gefal3
schwimmt, machen. Das Wasser, das Gefall und das Holz sind Teile eines Modells,
das der Situation der Erde/OKEANOS analog ist: Wie das Holz sich im Wasser be-
wegt, bewegt sich auch die Erde auf dem OKEANOS: Das nennt man dann Erdbe-
ben — oft genug hat es Kleinasien verheert, das griechische Mutterland stark gescha-
digt.

Es ist nicht der zornige POSEIDON, dessen mit Wut auf die Erde geschlagener
Dreizack ein Beben auslost, sondern die Situation der schwimmenden Erde bietet
(in Verbindung mit Wind) die Voraussetzung fiir ein Beben [11 A 15 DK].

Heute wissen wir, dass die Erkldrung unrichtig ist; wichtig ist aber, dass der Philo-
soph des logischen Paradigmas mit Modellvorstellungen — also seinem eigenen lo-
gos — die Dinge aus sich selbst heraus erkldren will.

Thales begriindet also ein neues Paradigma: das logische. Er legt mit seiner so ge-
arteten Suche nach Antworten auf die Probleme den Grund fiir ein emanzipatori-
sches Menschenbild; in diesem kann sich der Mensch von den Zwéingen des Bildes
und der Anschauung 16sen und in einem neuen Paradigma seine Vernunftsfihig-
keit entfalten und weiter entwickeln. THALES ist insofern der KOPERNIKUS der
frithen Griechen.

Wo Wasser ist, finden wir auch Wind oder Winde; z. B. die bis heute in der Agiis im
Sommer regelméfBig wehenden Nord-Ost-Winde. Diese Winde, so heifit es schon
bei HERODOTOS [II 20] und bei AETIOS [IV 1.1 =11 A 16 DK], habe THALES
mit den Uberschwemmungen des Nils in einen Zusammenhang gebracht: Sie ver-
hinderten ndmlich das Ablaufen des Nilwassers in das Mittelmeer.

Das Bemerkenswerte an dieser Erklarung ist, das Phanomen der regelméfBigen Nilii-
berschwemmungen auf Gegebenheiten, die in den Sachen selbst liegen,
zuriickzufiihren und nicht auf Einwirkung einer Gottheit.

So gibt es noch manches zu berichten, was den THALES als vielseitige, ja univer-
sale Personlichkeit ausweist:

Ein Scholion zu PLATONs Dialog ,,Der Staat [11 A 3 DK] berichtet, THALES
habe die Sonnenfinsternis darauf zuriickgefiihrt, dass der Mond vor die Sonne 14uft.
Er kannte die Gestirne wie den Kleinen Béren, berechnete die Sonnenwenden, hatte



126

Vorstellungen iiber die Grofle der Sonne im Vergleich zur Erde und {iber deren Be-
schaffenheit (physis) und sagte als erster, der Mond werde von der Sonne beleuchtet
[11 A 17 b DK].

Es geht hier nicht um die Erorterung dessen, was richtig oder falsch ist. Allein wich-
tig und bezeichnend fiir das neue Paradigma ist die Tatsache, dass THALES nicht
bildhafte Zuweisungen wie ein Denker des philomythischen Paradigmas vornahm,
sondern wie andere so auch diese Naturerscheinungen aus sich selbst heraus
verstandlich machen wollte.

Eine weitere Ableitung von dem genannten Philosophem koénnte vorgenommen
werden:

Was steht hinter dem Wasser, so dass liberhaupt Wirkung erzeugt werden kann?
Keine Wirkung ohne Kraft.

Vier kurze Sétze konnen uns bei der Beantwortung der Fragen vielleicht weiterhel-
fen:

1. ,,<Er gelangte zu der Erkenntnis ..., dass> auch Unbeseeltes irgendwie eine
Seele habe, <und zwar schloss er dieses> aus dem Magnetstein und dem Bern-
stein“ [11 A 3 DK].

2. ,,Nach dem, was man berichtet, scheint auch THALES der Meinung zu sein, die
Seele sei etwas, was fihig ist, <anderes> in Bewegung zu setzen, wenn er wirk-
lich sagte, dass der Stein Seele habe, weil er Eisen bewege* [ARIST., de An.
405 a, 19-21].

3. ,,THALES schilderte als erster die Seele als eine immer bewegte oder selbstbe-
wegte Wesenheit* [AETIOS IV 2.1 =11 A 22 a DK].

4. ,Einige behaupten, dass die Seele in das All eingemischt sei, woraus wohl auch
THALES zu der Uberzeugung gelangte, dass ‘alles voll von Gottern’sei [11 A
22.26-27 DK = ARIST., de An. 411 a 7-8].

Die zuerst aufgefiihrte Stelle, eine Erlduterung zu einem Text aus PLATONs Dialog
,,Uber den Staat* [600 a], teilt uns mit, dass nach THALES sogar Unbeseeltes Seele
habe — ,,irgendwie (Letzteres ist wohl ein Zusatz des Scholiasten). Das Scholion
nennt auch den Ursprung der Erkenntnis des THALES:

Es ist die Beobachtung des Magnetismus beim Magnetstein und beim Bernstein.

In der zweiten Stelle heif3it es in Bezug auf THALES ausdriicklich, ,,dass der Stein
Seele habe, weil er Eisen in Bewegung bringe“. Denn das geht, wie die Gewihrs-
leute des ARISTOTELES berichten, aus der dem THALES zugeschriebenen An-
sicht hervor, Seele sei etwas, was anderes in Bewegung setzt.

Selbstverstiandlich konnen wir auch unsere individuelle Seele hier einbeziehen, aber
wir sind nicht die Einzigen, die durch psyche bewegt werden.



127

Wir haben also die Seele als etwas, was fahig ist, anderes zu bewegen und auch sich
selbst in Bewegung befindet. ARISTOTELES nennt mit den Worten des THALES
— oder doch wenigstens dem Sinne nach — die Seele ein kinetikon ti, etwas, was der
Bewegung fahig ist, fahig, etwas zu bewegen [de An., 405 a 19 = 11 A 22 DK]; AE-
TIOS ldsst sogar den THALES dem Sinne nach sagen, die Seele sei etwas immer
Bewegtes oder etwas Selbstbewegtes [11 A 22 a DK].

Seele hat also etwas mit Bewegung zu tun: Zum einen ist sie selbst in fortwahrender
Bewegung, zum zweiten setzt sie anderes [11 A 22. 29 DK] in Bewegung — sie dy-
namisiert anderes.

Der dritte Satz ist der Sammlung des AETIOS entnommen und beschreibt mit aris-
totelischem Vokabular die physis der Seele als eine solche, die ohne AnstoB3 selbst-
bewegt ist und daher der Zeit nicht unterliegt. Wir wiirden sagen, sie sei ewig.

Wesen der Seele ist also ewige Selbstbewegung.

Zum einen ist sie selbst in fortwdhrender Bewegung, zum anderen dynamisiert sie
anderes [11 A 22.29 DK]. Damit sind wir beim vierten Satz:

Die fiir uns wichtige Mitteilung des ARISTOTELES im 4. Satz iiberliefert uns, dass
nach Meinung des THALES ,alles voll von Géttern® ist. Dieser Satz ,,alles voll
von Gottern™ findet sich auch sonst zitiert, z. B. bei PLATON [Leg. 899 b 9], der
aber THALES nicht als Autor benennt (das macht er oft) oder bei AETIOS [11 A
23. 34 DK], wo das Wort fiir ,,Gott“ (theos) durch ,,daimon* ersetzt ist.

Gewiss kann THALES bei der Entwicklung seiner Gottesauffassung an die allge-
meine, teils schon bei HOMER sich findende Vorstellung ankniipfen, dass tiberall
Gotter sind, als Nymphen, als Pan, als Satyrn, als FluB- und Baumgottheiten. Aber
wir entdeckten bereits THALES als den groflen Entmythisierer — was ist also seine
Botschaft in dem Satze: ,,Alles <ist> voll von Gottern*“? Das ist wohl auch einer der
wenigen uns bekannten authentischen THALESsétze.

Wir diirfen diesen Satz im Zusammenhang mit den bereits erwdhnten Satzen brin-
gen. Wie THALES den Begriff Seele als umfassende energetische Grofie sieht, sie
also entmythisiert, fasst er auch den Gottesbegriff neu:

Das Gottliche als das stets und stindig Prasente, das kontinuierlich Wirkende,
nicht mehr ZEUS mit Keil und Blitz, POSEIDON mit dem Dreizack (beide Gotter
konnen nach der Vorstellung im philomythischen Paradigma auch auf Reisen und
damit abwesend sein), sondern das immer in Bewegung sich Befindende, das
Selbstbewegte, das des Anstof3es nicht bedarf.

Zur Erginzung kann noch einmal zuriickgewiesen werden auf andere dem THA-
LES zugeschriebene Sitze und Gedanken, die uns iiberliefert sind: Die Gottheit
wird dort als ungeboren, ohne Werden, ohne Anfang und Ende genannt [s. o. S.
119].

Hier wird nun nicht mehr ARISTOTELES dem THALES {ibergestiilpt, als habe er
bereits vom unbewegten Beweger gesprochen, sondern wie die Seele entmythisiert



128

THALES auch die anthropomorphen Goétter HOMERS und bringt (ohne das Wort
selbst) einen Wirkungsbegriff ein, den spater ARISTOTELES aufgreift:

Gott als ewige, bewegende Kraft im Geschehen des Mikro- und Makrokosmos.

Seine Kraft ist noch nicht die dynamis des ARISTOTELES, seine Kraft ist psyche
als die GroBe, die Stoffliches bewegt und ins Leben setzt, und selbst ewiger Aus-
druck des Lebendigen ist.

Bleibt als letzte Frage, woher THALES seine Aussagen nimmt. Wahrend HOMER,
vor allen Dingen aber HESIODOS aus ihren Paradigmen heraus die sichtbare Welt
in einen Rahmen spannen (man kdnnte von einer geteilten Bithne sprechen), inner-
halb dessen Welt geschieht durch Einwirken der Gétter in menschlicher Gestalt
oder iiberhaupt gestalthafter Gotter, stellt die Welt des THALES die Zusammen-
fiigung von erklarungsbediirftigen, erkldrbaren und auch schon geklédrten Einzel-
sachverhalten dar, z. B. dass der Mond von der Sonne das Licht erhélt [11 A 17 b
DK], dass im Magneten ebenso wie in Bernstein ,,Seele* steckt oder dass die Uber-
schwemmung des Nils in regelmdBigen Abstinden durch Winde hervorgerufen
wird.

Diese Einzelgegenstinde werden aus sich selbst heraus erklért, ohne dass ein my-
thischer Rahmen mit unterschiedlichen gottlichen Personen (innerhalb der ihnen
zugewiesenen Zustidndigkeitsbereiche wie Meer oder Feuer handelnd) gestaltet
wird.

Mit THALES tritt der Einzelne als Einzelner selbstbewusst auf und préisentiert seine
Erklarung; er beruft sich dabei nicht auf andere, die Musen z.B., die alles eingeben,
sondern THALES ist er selbst, und er konzentriert seinen Forschungs- und Erkla-
rungswillen auf alles, was in seinen Gesichtskreis tritt. Dabei wird sogar das
Gottliche selbst der Forschung und Aufkldrung unterworfen, indem er aus den kon-
tinuierlich festzustellenden Wirkungskriaften am Beispiel des Magneten oder des
Bernsteins eine omniprésente Seele und von da einen dynamischen Gott oder eine
omniprisente und ewig wirkende Gottheit ableitet. In diesen Zusammenhang passt
ganz gewiss auch der unter seinem Namen tiiberlieferte bemerkenswerte Satz:

., Lass dich von Gott lenken!*

Bemerkenswert ist dieser Satz wohl auch deswegen, weil er sich von der bekannten
anthropomorphen Gottesvorstellung der griechischen Volksreligion entfernt. Das ist
neu.

Das ebenfalls qualitativ Neue, das mit THALES in die Geschichte des Denkens ein-

tritt, sind

— die Betonung des Logos (seines logos) im Rahmen der Erforschung von Gott
und Welt und damit auch

— der Versuch, mit rationalen Maf3stdben die Fiille und Vielfalt der Welt zu ord-
nen und auf Elementares und Fundamentales zuriickzufiihren und in eine Ein-
heit zu fiigen, ohne auf den Gedanken an Gott zu verzichten.






Anaximander



131

2. ANAXIMANDROS

Wir wenden uns jetzt einem Manne zu, der nur wenige Jahre jlinger ist als THALES
und von unseren Quellen ,,Schiiler, ,,Horer” oder ,,Gefdhrte*, auch ,,Nachfolger*
[12 A9, 12 A 2 DK] genannt wird. Vielleicht hat er sich auch wirklich als ein sol-
cher erwiesen:

ANAXIMANDROS - selbst noch ganz jung — hat den THALES ,,gehort™, wie er
mit anderen diskutierte; er wurde zu seinem Schiiler, der von ihm lernte, dann war
er sein Wegbegleiter, ,,Gefdhrte”, wie man das griechische Wort hetairos [12 A 10
DK] iibersetzen darf und schlieBlich auch ,,Nachfolger®.

Als sein Vater wird PRAXIADES [12 A 2 DK] genannt, aber von diesem wissen
wir sonst nichts. Man schlief3t in der Literatur allerdings aus dem Eigennamen, dass
es sich wohl um eine adelige Familie handele, aus der ANAXIMANDROS stamme.
Die Uberlieferung bescheinigt dem ANAXIMANDROS auch politisches Engage-
ment. Er soll Fihrer von Biirgern gewesen sein, die von Milet aus die Kolonie
Apollonia am Schwarzen Meer gegriindet haben [12 A 3 DK]. Dieses Engagement
teilt er mit THALES — {iberhaupt galt das Interesse der Philosophen der Politik —
sei es, dass sie Theorien entwickelten oder die Funktion von Ratgebern hatten oder
selbst Politiker wurden. Als seine Lebenszeit konnen wir die Jahre ungefihr zwi-
schen 611 und 546 vor Christus ansetzen.

Wie THALES war ANAXIMANDROS eine universale Begabung. Die Berichte
mogen im Einzelnen fragwiirdig oder falsch oder einfach auch nur Uberzeichnun-
gen sein. Dennoch gehen sie auf Realititskerne zuriick. Einiges mochte ich nennen:

Da wird z. B. berichtet, dass ANAXIMANDROS es als erster gewagt habe, die be-
wohnte Welt — kugelformig (sphairoeidés) wurde sie [12 A 1 DK] genannt — auf
einer Tafel zeichnerisch darzustellen [12 A 6 DK]. Dabei geht es wohl vor allem um
die Darstellung, wie Land und Meer verteilt sind.

Aber nicht nur dieses:

Er soll auch eine sphaira, so etwas wie einen Himmelsglobus, konstruiert haben,
also eine Halbkugel, in die hineinsehend man die Sternbilder erkennen kann [12 A 1
DK].

Des Weiteren habe er in Sparta an der dortigen Sonnenuhr ein Gerét (gnomon) kon-
struiert, mit dessen Hilfe man die Tag- und Nachtgleiche sowie die Sonnenwenden
und sogar einzelne Tagesstunden ablesen konnte. In diesem Zusammenhange heif3t
es [12 A 5 DK], er habe die Schiefe der Himmelsekliptik erkannt. Dies ist gewiss
aufschlussreich genug, doch sollte noch einiges hinzugefiigt werden. Es kommt vor
allem darauf an, dass deutlich wird, welche Wege das Denken des ANAXIMAND-
ROS gegangen ist. Die Ergebnisse mogen aus unserer Sicht skurril oder falsch sein:

Da wird z. B. der Kreisumfang der Sonne [ 12 A 11, A 21 und 22 DK] 27 (28) mal
so grofl wie der der Erde genannt, der des Mondes nur 19 mal so grof3. Schlielich
wird die Gestalt der Erde — tiber ,.kugelférmig* hinaus — zylindergestaltig genannt



132

[12 A 10 DK] und als MaB beschrieben, dass die Hohe des Zylinders 1/3 des Durch-
messers der Grundfliache betrage.

Zusammenfassend heift es in einer byzantinischen Enzyklopadie [12 A 2 DK]:

Er schrieb ,,Uber die physis®, malte eine Erdkarte und <schrieb> ,,Uber die Fix-
sterne®, <konstruierte> einen Himmelsglobus und <erforschte> noch manch ande-
res.

Was nun sein Werk ,,Uber die physis“ betrifft, so wurde ein solches Vorhaben von
spateren Autoren als so bedeutend eingestuft, dass [12 A 7 DK] ein Autor schrieb,
,.er habe als erster von den Hellenen es gewagt, eine Abhandlung ‘Uber die physis’
herauszugeben.” Wir wollen uns an anderer Stelle damit auseinandersetzen, ob der
Titel ,,Uber die physis* schon authentisch von ANAXIMANDROS selbst stammt
oder erst spater aufgekommen ist und als spatere Sammelbezeichnung fiir Abhand-
lungen dieser Art dient. Hier sollte schon einmal auf die erst jiingst erschienene
(aber éltere) Habilitationsschrift von Harald PATZER aus dem Jahre 1939 hinge-
wiesen werden: Physis — Grundlegung zu einer Geschichte des Wortes, Stuttgart
1993.

Jedenfalls ist uns von ANAXIMANDROS bei SIMPLIKIOS [12 A9 und 12 B 1
DK] ein ganz bemerkenswerter Satz iiberliefert. Es handelt sich um das erste und
alteste Prosazitat européischer Philosophie bei einem Autor, der am Ende der anti-
ken Philosophie stand [s. Anhang § 3b].

[12 A9 DK]:

»ANAXIMANDROS des PRAXIADES Sohn, Milesier, <welcher> Nachfol-
ger des THALES wurde und dessen Schiiler <war>, benannte als Ursprung
und Element der seienden <Dinge> das Unbegrenzte; als erster hat er die-
sen <Fach->Ausdruck ,, Ursprung * eingefiihrt.

Er bezeichnet damit (d. h. mit dem Wort ,, Ursprung ) weder Wasser noch ir-
gendein anderes der so genannten Elemente, sondern eine andere unbe-
grenzte Wesenheit (physis), aus der, <wie er sagt,> alle Himmel und die in
ihnen <vorhandenen> Ordnungen entstiinden.

[12 B 1 DK]: , Woraus aber die Entstehung ist den seienden <Dingen>,
dorthin vollziehe sich auch ihre Zerstorung im Mafle ihrer Schuldigkeit,
denn Genugtuung leisteten sie einander und Schadensersatz fiir <ihre>
Rechtsiibertretung gemdfs der Ordnung der Zeit. *

[12 A 9 DK]: ,, Offensichtlich in Ansehung der Tatsache, dass die vier Ele-
mente ineinander iibergehen, hielt er (ANAXIMANDROS) es nicht fiir wiir-
dig, irgendwie davon eines zu dem grundlegenden zu machen, sondern etwas
anderes an diesen <Elementen> vorbei. Dieser <Mann> bestimmt den Pro-



Die Verwandlung



134

zess des Entstehens nicht dadurch, dass sich ein Element verdndert, sondern
dadurch, dass sich die Gegensdtze durch die ewige Bewegung absondern. *

Soweit also SIMPLIKIOS, der letzte nichtchristliche Philosoph, der aus Sorge we-
gen der fundamentalistischen Christen mdglichst viel Gedankengut durch das Ex-
zerpieren der Alten zu retten versuchte. Der Kern seines Textes ist ein wortliches
Zitat aus dem genannten Werk des ANAXIMANDROS, das, wie man sicht, in eine
kurze Paraphrase libergeht.

Dieser Text muss erldutert werden.

Auf die kurze Mitteilung zur Person des ANAXIMANDROS folgt die Feststellung,
dass Ursprung und Element alles dessen, was ist (ton onton), das apeiron sei.

Den Begriff Element (stoicheion) im technischen Sinne diirfen wir als eine retros-
pektive Verformung des SIMPLIKIOS, vielleicht sogar schon des THEOPHRAS-
TOS, vermuten. Hingegen arche als Anfang oder Ursprung — oder bildlich gespro-
chen: ,,Quellbezirk” — stammt von ANAXIMANDROS; das sagt auch SIMPLI-
KIOS. Ebenso authentisch von ANAXIMANDROS ist der Begriff apeiron [anders
bei FEHLING, 1994, S. 76 ff.]. Wahrend THALES nun sich auf das anschauliche,
jedenfalls in der Anschauung vorstellbare Wasser beruft, vielleicht sogar als eine
physis — Wesenheit — benennt, spricht ANAXIMANDROS v6llig unanschaulich
vom apeiron.

Kurz einiges zum Wort apeiron: Es hidngt mit dem Wort peras zusammen. Dieses
bedeutet ganz allgemein soviel wie Ende, Grenze in Zeit und Raum, speziell den
Umriss und die Kontur eines Gegenstandes sowie die einem Objekt Gestalt gebende
Begrenzung, durch die etwas liberhaupt wahrnehmbar wird.

apeiron meint das Gegenteil, also dasjenige, was ohne Begrenzung und Bestim-
mung durch Raum und Zeit ,,west”, kurzum das ,,Grenzfreie“ [FRANKEL, H.,
1968, S. 189]. Es ist da, ohne dass man es sehen kann, ohne Kontur, ohne Gestalt,
unanschaulich und nur durch das Denken erschlieSbar.

Jedenfalls ist das apeiron arche von allem. Wahrend wir mit apeiron so unsere
Schwierigkeiten haben, gibt sich arche sehr anschaulich als ,,Ursprung. Ich méchte
nicht einmal so weit wie SIMPLIKIOS gehen (der den Text wohl aus dem Werk des
THEOPHRASTOS [s. u. S. 157] : physikon doxai (,,Lehrmeinungen der Naturphi-
losophen®) entnommen hat): arche wird schon in einem technischen Sinne als
urspriingliche Substanz gesehen und in einem Atemzuge mit stoicheion genannt.

Das apeiron wird nun der Anfang der Himmel (Plural!) und der Welten in ihnen
(den Himmeln) oder doch wenigstens der Ordnungen in den Himmeln genannt;
kosmos bedeutet beides: Schmuck/Ordnung und Welt. Doch den Begriff ,,Welt™ fiir
kosmos wollen wir spéter genauer betrachten, vor allem weil die Texte mal den Plu-
ral [12 A 9/10 DK], mal den Singular [12 A 11 DK] verwenden.

Der Bericht in 12 A 9 DK sagt uns etwas ganz Wichtiges: Im Unterschied zu z. B.
THALES wird nicht eine konkret fassbare Substanz als Quellbezirk all dessen, was



135

ist, genannt, sondern etwas, was eben nicht durch Gestalt und Konturen fassbar ist,
etwas was grenzfrei ,,west” (,,* a-peras® — ,,apeiros) und damit auler (und vor)
dem Raume unserer Erfahrung, also vor dem sinnlich wahrnehmbaren Kontinuum
liegt, etwas Unerfahrbares. Dazu kommt man nicht mit den Sinnen und durch
Handlungen, sondern nur durch das Denken. Ein schérferer Gegensatz zum mythos
ist nicht denkbar; denn letzterer will ja gerade durch Bilder und personenbezogene
Attribuierungen etwas erfahrbar machen.

Mit diesem apeiron assoziiere ich dasjenige, was unbegehbar und undurchdringlich
ist mit den Maflen dessen, was wir Welt oder kosmos nennen. Die Wurzel *per
taucht ndmlich auf im Worte poros = Furt — Stelle, mit deren Hilfe man leicht einen
Fluss durchdringen kann, lateinisch in porta = Stelle, durch die man in ein Haus tritt
oder in portus = die Stelle, wo man von See her ein Land betritt: the port!

Die geradezu tragische Situation dieses Denkers besteht darin, dass er mit Worten
und der Sprache der Welt etwas benennen muss, wofiir es Worte und Sprache noch
nicht gibt. Wie soll ich ohne Grenzen grenzfrei wesen kdnnen, wenn ich selbst nur
aus Grenzen bestehe? Wie soll ich mit begrenzenden Worten ausdriicken, was nur
deswegen existiert, weil es keine Grenzen hat, wéhrend ich selbst deswegen liber-
haupt nur existiere, weil ich Grenzen habe? Wie soll ich meine Aufmerksamkeit auf
etwas richten, dessen Signale zu empfangen mir die Sinne fehlen oder gerade erst
entwickelt werden? Aber immerhin behauptet ANAXIMANDROS den Zusam-
menhang zwischen Daseinsordnung (kosmos, uranos) und dem apeiron.

Und nun kommt [12 B 1 DK] eine Bemerkung, die authentisch ist und von geradezu
unheimlicher Folgewirkung:

Mit dem Sein der Dinge, mit ihrem Entstehen aus dem, was grenzfrei west, hangt
notwendigerweise Schuld zusammen, jedoch in dem Sinne, dass man etwas schul-
dig bleibt. Absondern und Entfalten aus den Keimen des apeiron ist Schuld. Hier-
sein ist Schuld. Absondern (das sagt das Wort ja bereits) ist Siinde. Und dafiir hat
das Hierseiende Strafe zu zahlen. Die Strafe ist der Verlust der eigenen Existenz.

Der Prozess der Strafe ist also die Zerstdrung dessen, was ist. Indem wir vergehen
(,,zerstort werden® phtheiresthai — phthora), leisten wir Schadensersatz (dike) fiir
unsere Rechtsiibertretung (adikia), die wir mit unserem Entstehen beginnen. Mit
unserer Entstehung haben wir anderen, die hitten entstehen konnen, die Mdglich-
keit des Werdens genommen. Das ist unsere Schuld. Wir bleiben also dem, das nicht
hat entstehen kénnen, etwas schuldig. Mit dem Entstehen haben wir uns unter das
Kommando der Zeit (chronou taxis) begeben; und diese gebietet unser Vergehen,
genauer: unser Wandeln zu den Quellen gemal3 der Schuldigkeit. Das apeiron habe
ich im Malle meiner selbst und um meiner selbst willen reduziert durch mich, und
nur durch mich kann das apeiron sein altes Maf3 erhalten, wieder aufgefiillt werden,
und nur so erhélt ein Anderes zum Sein die Chance.

Abgebiifit ist die Schuld des Seins, und gleichzeitig wird neue Schuld errichtet,
neue Schuld neuer Existenz.



136

Doch wo ist die Schuld des Noch-nicht-hier-Seins? Wo ist die Schuld des apeiron in
Bezug auf das Andere im Jetzt und Hier? Sie besteht im Vorenthalten dessen, was
sich im Hiersein hatte entfalten kénnen. Die Schuld des Nichtseins ist das Nicht-
sein selbst — so wie die Schuld des Hierseins im Hiersein besteht. Die Dimension
der Schuld — als Existentialschuld — wird das abendldndische Denken bis heute be-
gleiten. Sie hat iibrigens auch etwas Trostreiches:

Ich darf (nicht nur ,,ich muss*) meine Schuld begleichen, und ich bin die Chance fiir
ein anderes Seiendes, so wie das Andere mir durch seine Schuld die Chance gab.

Ich darf sterben! Der Trost in meinem Leben ist die Gewissheit, dass ich mich zu-
riickgeben muss und auch darf. Der Trost meines Lebens ist mein eigener Tod; mit
ihm wird die Schuld geldst.

Wer weil}, wie viel von SOKRATES oder Anselm von CANTERBURY in mir
steckt? Wer wird sich iiber den Stein oder iiber eine Kastanie oder gar tiber ein Tier
erheben? Weil} er, wodurch diese Naturseienden in die Existenz traten? Und wer
weil} gar, was von ihnen, gro3 oder klein, in jedem von uns steckt? Sie tilgten ihre
Schuld und lieBen uns schuldig werden.

Nach der Darstellung und Deutung des ersten bedeutenden Prosasatzes der abend-
landischen Philosophie soll noch etwas zur Einschédtzung und Bewertung beigetra-
gen werden:

Es fallt auf, dass hier wohl zum ersten Mal ein Stiick Ontologie nicht nur wie bei
ORPHEUS und HESIODOS entwickelt, sondern entfaltet wird, also Lehre vom
Sein (ta onta) und von dem, wodurch das Sein zu einem solchen wird. Der Text sagt
ja auch:

,» Woraus das Entstehen ist, dorthin erfolgt das Vergehen. *
Vielleicht sollte man besser von einer Schichtenontologie sprechen:

Schon HOMER zeigt, wie wir sehen, die Doppelbddigkeit der Wirklichkeit. Das
kann am Bild einer groBen Biihne deutlich gemacht werden, die geteilt ist und auf
deren Hilften zwei Gruppen von Personen (Gotter und Menschen) aufeinander be-
zogen handeln. Im Mythos sind die Hilften von ungleichem Gewicht — die
Gotterszene dominiert die der Menschen. Und doch sind die Hélften Teile eines
Ganzen, ciner schicksalhaften Grofle, die beide Hélften — wir konnten sie auch kos-
moi nennen — umfasst. Dieses geschlossene Ganze wird in der orphischen Mytholo-
gie metaphorisch als das Ei dargestellt, das Lebens- und Gestaltungsrdume in ein
geschlossenes System bringt.

Wenn wir die Metapher auf ANAXIMANDROS iibertragen, dann kdnnte man vom
Sein als dem Umfassenden sprechen; dieses wiederum gliedert sich in das apeiron
und das sinnliche Kontinuum von Gott, Welt und Mensch.

Die theologische Aussage der Orphik [1 A 12 DK; s. 0. S. 70] wird zu einer ontolo-
gischen bei ANAXIMANDROS mit einem physikalischen Hintergrund:



137

Das Hierseiende ist durch sein Hervorgehen aus dem apeiron eine Schuld eingegan-
gen und kehrt wieder heim in das apeiron, das man auch den Raum der ,,Potentiali-
tit [Hermann FRANKEL] nennen kann. Doch der Raum der Potentialitit befindet
sich ebenfalls in Schuld und wechselt wegen der Schuld in das Sein; denn aus wel-
chem Grunde sollte sonst das apeiron in das konkrete Sein liberwechseln? Es erfolgt
also ein universaler Austausch zwischen beiden Bereichen oder Systemen. Und
mit dieser Erkenntnis schreiten wir in die neuzeitliche Physik, genauer: in die Ther-
modynamik mit ihren beriihmten Hauptséitzen. Vor allen Dingen fiir uns wichtig ist
der so genannte Nullte Hauptsatz, der fiir zwei Systeme notwendige — allerdings be-
grenzte — Austauschprozesse feststellt (bis sich die intensiven Zustandsgrofen an-
geglichen haben). Die Balance ist (dem philomythischen Paradigma entstammend)
Denkhintergrund fiir ANAXIMANDER ebenso wie fiir Wilhelm OSTWALD oder
James Clerc MAXWELL.

Balance bei ANAXIMANDROS kann von uns so verstanden werden: Sofern sich
das apeiron als das eine System in das Hiersein — sein Gegeniiber — begibt, muss
sich das Hiersein als System in das apeiron wieder zuriickgeben. Im Unterschied
zum Nullten Hauptsatz dauert der von ANAXIMANDROS erkannte Zustand des
interkosmischen Austausches ewig.

Dieser Gedanke ist fiir viele faszinierend. Zu nennen ist z B. Friedrich NIETZ-
SCHE [Also sprach ZARATHUSTRA, 30. Abschnitt des dritten Teils], der die
ewige Wiederkunft des Gleichen sang:

Denn deine Tiere wissen es wohl, o ZARATHUSTRA, wer du bist ... du bist
der Lehrer der ewigen Wiederkunft ... Siehe, wir wissen, was du lehrst: dass
alle Dinge ewig wiederkehren und wir selber mit, und dass wir schon einige
Male dagewesen sind und alle Dinge mit uns...

Und wenn du jetzt sterben wolltest, o ZARATHUSTRA; siehe, wir wissen
auch, wie du da zu dir sprechen wiirdest...

Du wiirdest sprechen und ohne Zittern, vielmehr aufatmend vor Seligkeit...

Nun sterbe und schwinde ich ... und im Nu bin ich ein Nichts. Die Seelen sind
so sterblich wie die Leiber.

Aber der Knoten von Ursachen kehrt wieder, in den ich verschlungen bin —
der wird mich wieder schaffen! Ich selber gehére zu den Ursachen der ewi-
gen Wiederkunft.

Ich komme wieder, mit dieser Sonne, mit dieser Erde, mit diesem Adler ...
nicht zu einem neuen Leben...

ich komme ewig wieder zu diesem gleichen und selbigen Leben..., dass ich
wieder aller Dinge ewige Wiederkunft lehre...



138

., Eingewoben in den Knoten der Ursachen bin ich selbst Ursache der ewi-
gen Wiederkunft — dieses sage ich aufatmend dabei vor Seligkeit “.

Dieser optimistischen Interpretation des ANAXIMANDROS durch Friedrich
NIETZSCHE steht diejenige des MEPHISTOPHELES bei GOETHE gegeniiber.

[Faust, 1. Teil, Studierzimmer]:

Faust:

Mephisto:

Faust:

Mephisto:

Wie nennst du dich?

Die Frage scheint mir klein
fiir einen, der das Wort so sehr verachtet ...

Bei euch, Ihr Herrn, kann man das Wesen
gewdhnlich aus dem Namen lesen...
Nun gut, wer bist du denn? ...

Ich bin der Geist, der stets verneint!

Und das mit Recht; denn alles, was entsteht
ist wert, daf es zugrunde geht;

drum besser wdr's, daf3 nichts entstiinde.

So ist denn alles, was ihr Stinde,
Zerstorung, kurz das Bése nennt,

mein eigentliches Element ...

Was sich dem Nichts entgegenstellt,

das Etwas, diese plumpe Welt,

soviel als ich schon unternommen,

ich wusste ihr nicht beizukommen...

Und dem verdammten Zeug, der Tier- und Menschenbrut,
dem ist nun gar nichts anzuhaben:

Wie viele hab’ich schon begraben!

Und immer zirkuliert ein neues, frisches Blut.
So geht es fort, man mdochte rasend werden!
Der Luft, dem Wasser wie der Erden
entwinden tausend Keime sich,

im Trocknen, Feuchten, Warmen, Kalten!
Hiitt’ich mir nicht die Flamme vorbehalten,
ich hdtte nichts Aparts fiir mich.

Diese Auffassung ist nihilistisch. Alles ist so sinnlos. Das Werden um des Verge-
hens willen. Und die besondere Boshaftigkeit dieses Nichts und der Sinnlosigkeit
ist das ewig quellende Leben: ,und immer zirkuliert ein neues frisches Blut*.

Oder auch: ,,Alles, was entsteht, ist wert, daf es zugrunde geht; drum besser wir s,
daf3 nichts entstiinde*.



139

Von der Wirkung des ANAXIMANDROS wenden wir uns in einem letzten Anlauf
seiner Kosmologie bzw. Kosmogonie zu. Wir miissen das deswegen tun, weil er
sich nach der Darstellung des HIPPOLYTOS [12 A 11 DK s. u. S. 158] zur Quali-
tat des apeiron duflert; er nennt die physis des apeiron ,,immerseiend und ,,ohne Al-
ter* (aidion und agero). ARISTOTELES umschreibt diesen Tatbestand [12 A 15 DK
= Ph. 203 b 6 ff.] mit ,,unsterblich” und ,,unzerstérbar. Da beide Autoren zu zitie-
ren behaupten, vermute ich, sie tun das wirklich. Nur zitieren sie verschiedene Stel-
len aus der Schrift des ANAXIMANDROS.

ARISTOTELES é&uBert sich dariiber in seiner Physikvorlesung [203 b 6 ff.; insbes.
203 b 13-15], wobei er Gedanken seiner Kollegen und Vorginger wiedergibt.

,, Entweder ist etwas ein Prinzip (arche) oder von einem Prinzip abgeleitet,
nur fiir das Unbegrenzte (apeiron) gibt es kein Prinzip; denn <das> diirfte
eine Begrenzung dessen sein. Zudem ist es (das apeiron) ungeworden und
unzerstorbar ..., demn was geworden ist, muss ein Ziel nehmen; und
<ebenso> gibt es einen Abschluss jeglichen Vergehens. Deswegen ... gibt es
dafiir kein Prinzip, sondern dieses ist <Prinzip> fiir alles andere, so scheint
es, und umfasst alles und lenkt alles, wie all die behaupten, die neben dem
Unbegrenzten (apeiron) andere Ursachen nicht mehr zulassen wollen ... Und
dieses (das apeiron) sei das Gottliche; denn es sei ,,unsterblich* und ,, un-
zerstorbar, wie ANAXIMANDROS sagt und die Meisten der Naturphiloso-
phen (physiologoi).

Die Attribute des apeiron sind also ,,immerseiend®, ,,ohne Alter”, ,,unsterblich® und
,unzerstorbar®.

Der aristotelische Beitrag zum Verstindnis des apeiron ist wichtig:

Es hat keinen Anfang, kein Ende, kennt kein Altern und ist unvergénglich; inso-
fern ereignet sich am apeiron kein Prozess, kein Werden. Es untersteht keiner ande-
ren Instanz.

Und doch tritt etwas auf, das wir schon bei ORPHEUS fanden: die Zeit.

Sie wirkt zwar nicht im Bereiche des apeiron, doch entfaltet sie ordnende Wirkung
im Bereiche dessen, was aus dem apeiron hervorgeht — in allem Konkreten, was
Grenzen und Konturen hat — kurzum im sinnlichen Kontinuum. Sie ist nicht Zeit
schlechthin als Mal} und Ausdruck dessen, was sich verdndert oder an dem sich Pro-
zesse vollziehen. Wir finden sie aus dem Geiste des philomythischen Paradigmas
personifiziert als Gottheit in der Kosmo- und Theogonie des ORPHEUS. Auch bei
ANAXIMANDROS ist sie Person, die wie ein Richter im Rahmen eines Urteils
Anordnungen (taxis/taxeis) erteilt; selbst SOLON weist ihr die Aufgabe der Recht-
sprechung (CHRONOY DIKE) zu.

Wir sehen also einen Zusammenhang zwischen ORPHEUS [Frg. 60, 65, 66a, 68, 70
Kern] ANAXIMANDROS und SOLON [vgl. NESTLE, 1975, S. 85].



140

Auf eine sprachliche Besonderheit mdchte ich hier wiederholend hinweisen — sie ist
uns bewusst; den Griechen des 7. und 6. Jahrhunderts wohl nicht — aber Worte ha-
ben nun einmal einen Ursprung:

Das griechische Wort chronos = ,,Zeit* hingt mit dem Worte geras (= ,,Alter) [s. o.
Seite 71] zusammen und ist zuriickzufiihren auf die indoeuropéische Wurzel *gher
(= fassen, packen) , was man auch in dem griechischen Wort fiir Hand (cheir) an-
trifft.

Das apeiron ist ohne Zeit, ohne Alter, ohne Anfang und Ende, unantastbar, unan-
greifbar, unzerstorbar. Die Summe dieser Begriffe geht aus der Negation dessen
hervor, was der konkreten Wirklichkeit eignet:

Alles wird geboren, altert und stirbt — unterliegt der Zeit und dem Zwang. Freilich
reicht die Negation zur Charakterisierung nicht aus. Wir brauchen eine positive
Funktionsbestimmung, vor allen Dingen eine Bestimmung der Wirkung, die das
apeiron auf ta onta (das Daseiende) ausiibt. Man konnte ja daran denken, dass es z.
B. eine Gottheit gibt, sozusagen das beide Schichten umspannende Wesen, das aus
dem apeiron Anteile in das den Sinnen zugingliche, mit Grenzen versehene Sein
abstellt, das das apeiron reduziert und das Sein so eine Schuld eingehen 146t und
dem Zwang aussetzt.

Doch so ist es wohl nicht: Das apeiron selbst ist, wie wir sehen, gottlich (theion),
wie nach ARISTOTELES [Ph. 203 b 6 ff.] aufgrund der bereits genannten Attribute
(ohne Anfang, ohne Ende, unzerstorbar) die physiologoi, auch ANAXIMANDROS
[203 b 14-15], sagen. Vor allem ergibt sich der gottliche Charakter aus der Tatsache,
dass sich das apeiron in ewiger Bewegung befindet [kinesis aidios = 12 A 11 DK].
Diese Folgerung diirfen wir schon bei ANAXIMANDROS ansiedeln und nicht erst
bei den spéteren Philosophen, vor allen Dingen nicht bei ARISTOTELES, der die
Bewegung eben gerade nicht bei Gott ansiedelt: Dieser ist der unbewegte Beweger
(to akineton kintin).

Immerhin ergibt sich fiir das apeiron aus dem Charakter des Géttlichen die Dimen-
sion der Handlung. Diese Folgerung findet sich in der eben genannten Stelle der
Physikvorlesung des ARISTOTELES mit den Worten, dass es alles umfasse und
steuere [203 b 11-12].

Dieser Gedanke, dass eine fundamentale Grofie etwas umfasse und steuere, ist weit
verbreitet, so dass wir ihn auch bei HERAKLEITOS [22 B 41 DK], PARMENIDES
[28 B 12.3 DK] und DIOGENES von Apollonia [64 B 5 DK] finden.

Wir kdnnen festhalten, dass alles Werden und Entstehen, alles Aus-dem-apeiron-in-
das-Hiersein-Treten, alles Aufkeimen der Himmel und der Welten(ordnungen) [12
A 9 DK] durch das apeiron selbst initiiert und gesteuert wird. Insofern unterliegt das
Sein, d. h. alles, was wir sind und uns umgibt, der Kontrolle und Steuerung aus
dem apeiron und durch das apeiron.



141

Nun stellt sich die Frage, wie denn aus dem apeiron — dem ,,Unbegrenzt-Indifferen-
ten“ [Hermann FRANKEL] — etwas hervorgeht und in welcher Gestalt es hervor-
geht und wozu es wird und woraus das apeiron selbst besteht.

Begonnen sei mit der zuletzt genannten Frage: Woraus setzt sich das apeiron zu-
sammen? Was ist seine physis?

Bevor wir uns unseren Reim machen, fragen wir bei denen, die die Schrift des AN-
AXIMANDROS noch lesen konnten, z. B. bei ARISTOTELES. Er sagt in seiner
Physikvorlesung [207 b 34 ff.]:

,, Vier Arten von Ursachen haben wir unterschieden; das apeiron ist offen-
kundig eine Stoffursache ... Auch alle anderen <Philosophen> behandeln
das apeiron als Stoff; richtigerweise miisste es auch als das Umfasste, nicht
aber als das Umfassende angesehen werden .

ARISTOTELES interpretiert ANAXIMANDROS dahin, dass einerseits Sein ein
definiertes ist, das Grenzen hat und den Bereich sinnlicher Wahrnehmung [208 a 2]
umfasst, dass es andererseits als apeiron die Negativbestimmung (steresis) an einem
Gegenstand ist. Das ,,Umfassende® gliedert sich also in das sinnliche Kontinuum,
das Grenzen hat (peras) und in dessen Negativbestimmung (a-peiron), das grenzen-
los ,,west™. Wesen des apeiron ist ,,hyle“, was ,,Stoff* bedeutet.

Nun sehen wir bereits, dass im theologisch-orphischen Kosmogonieschema zu-
néchst der Zeit Schopferfunktionen zukam. Noch vor den Géttern war die ZEIT,
die alles, Gotter, Kosmos und Menschen schuf. Sodann brachte spiter DAMAS-
KIOS durch ein Zitat [1 B 13 DK] noch eine Ergéinzung in das Schema: Er setzte
noch vor die ZEIT den Stoff (hyle) (manche sagen auch Schlamm — ilys) und das
Wasser. Diese Substanzen ,,Stoff* (oder ,,Schlamm®) und Wasser liegen vor Zeit
und Chaes, also vor allem, was als Geformtes in den Horizont sinnlicher Wahrneh-
mung kommt. Es ist a-peiron, ohne dass DAMASKIOS oder andere orphische Den-
ker des theologischen Paradigmas den Begriff verwenden bzw. ohne dass wir einen
Beleg fiir die Verwendung des Begriffes im theologischen Paradigma hétten. Im-
merhin aber haben wir mit der Auffassung, apeiron sei Stoff, einen weiteren An-
kniipfungspunkt an das theologische Paradigma der Orphik.

Damit stehen wir vor der Frage nach den Prozessen, die sich zwischen den beiden
Bereichen — dem Unbegrenzten und dem sinnlichen Kontinuum — abspielen.

Der Vorgang wird in einem doxographischen Bericht bei THEOPHRASTOS genau
beschrieben:

, Er sagt, dass dasjenige, was aus dem <Raume des> Immerseienden das
Warme und Kalte hervorbringe, im Verlaufe der Entstehung dieser Weltord-
nung abgesondert sei, und es sei eine aus dieser Flamme bestehende Kugel
rund um die Lufi, die die Erde umgebe, gewachsen, wie Rinde um einen
Baum <wdchst>; als diese wie immer <geartete> Kugel aufgebrochen sei
und <ihre Teile> in nicht néiher zu bestimmende Kreise abgeteilt seien, hiit-



142

ten Sonne, Mond und Sterne ihre Entstehungsgrundlagen gefunden® [12 A
10.33 ff. DK = THEOPHRASTOS: physikon doxai].

Der Text wirft eine Reihe Fragen auf.

Zum einen scheint er durch die Uberlieferung so stark in seiner Satzstruktur [vgl.
CAPELLE, 1938 ff., S. 85, Anm. 3] beeintrachtigt, dass er nur schwer zu iibersetzen
ist. Zum anderen tauchen Begriffe und Vorstellungen auf, die wir nur schwer verste-
hen konnen.

Grundlage der jetzt folgenden Uberlegungen bleibt der Text, wie er iiberliefert ist.

Erste Frage ist, wie man die Bestimmung ,,aus dem Immerseienden‘ verstehen soll.
Wenn wir uns entsinnen, ist von HIPPOLYTOS das Wesen des apeiron als ,,im-
merseiend” (aidion) bezeichnet worden. Daher glaube ich, dass mit ,jmmerseiend*
an der jetzt zu erdrternden Stelle das apeiron gemeint ist, nicht die adverbiale Be-
stimmung ,,von Ewigkeit her [CAPELLE a.a.O.; PICHON, 1995, S. 298].

Des Weiteren ist die Rede von Gegensétzen [vgl. 12 A 9.13-14 DK] (warm — kalt,
feucht — trocken usw.), die durch ein ,,etwas* aus dem Bereich des apeiron geschaf-
fen und mit diesem im Prozess der Entstehung des Kosmos ausgesondert seien. Die
Balance oder der Zustand des Gleichgewichts zwischen den noch nicht differen-
zierten Gegensitzen innerhalb des apeiron wird ohne duflere Einwirkung im Verlauf
der Kosmogonie gestort. Die Rede ist von einer Flamme, die als Kraft [vgl. auch
HERAKLIT 22 B 30/31 DK] im Schof3e des apeiron wirkt und (so konnte man es
sich denken) in kreisender Bewegung wie ein Wirbel die Gegensétze und sich
selbst zu den Bestandteilen der Weltschépfung macht. Das soll nach dem Text so
sein: Das Feuer als Leichtestes wird nach aulen gewirbelt und legt sich wie ein
Ring um die schwere Luft. Die Luft ihrerseits liegt auf der schweren Erde. Wir ha-
ben also eine Feuerhiille, die um einen kélteren und schwereren Kern liegt. Durch
das Feuer wird dieser erwiarmt; es steigen Winde auf, die den Feuerring, der sich
iiber oder um das sinnliche Kontinuum Welt wie Rinde um einen Baum gelegt hat,
sprengen. Das sei so geschehen, dass sich aus der Kugel Feuerringe gebildet hétten,
die den gestirnten Himmel bildeten bzw. die Gestirne selbst.

Schon sehr lange {ibrigens wird mit der Kosmogonie eine unvorstellbare Mafle er-
reichende energiereiche Bewegung, ,,Wirbel* (dinai) genannt, in Verbindung ge-
bracht. Wir finden das schon in der orphischen Kosmogonie [Frg. 1, KERN, S. 80;
vgl. oben S. 71]

Wihrend bisher auf Verbindungen zwischen den philomythischen und theologi-
schen Paradigma hingewiesen werden konnte, erweist sich jetzt das theologische
des ORPHEUS [1 A 12 DK] sogar als Erklarungshilfe, ebenso auch allgemeine Vor-
stellungen, die sich in spateren Texten [68 A 1 und 68 B 5 DK] niederschlagen:

Da werden wiederum Wirbel, ,,windschnelle®, als Ursache der Kosmogonie ge-
nannt. Wenn das apeiron nur als Raum des Gleichgewichts und der Balance vor-
stellbar ist, dann zeigt sich auch an dieser Stelle die intensive Wirkung des philomy-
thischen Paradigmas ( z. B. HOMEROS), fiir das eben alles, was ist, als Ausdruck



143

fundamentaler Balance darstellbar wird — bis hin zum Rechtsraum der Gesellschaft
und des Einzelnen (z. B. bei SOLON).

Als ganz wichtig festzuhalten ist die Tatsache, dass von Anfang an in der Realisie-
rung dessen, was aus dem apeiron entstand, die Gegensiitze feste Bestandteile un-
serer Daseinsordnung sind und mit Kraft die Daseinsordnung wirken. Sie wirken
Welt und weisen ihrerseits stets auf das apeiron hin. Sie erinnern somit den Den-
kenden an das, was zeitlos, todlos, frei von Anfang und Ende ist.

Auch hier fassen wir wieder das philomythische Paradigma, das in der Welt eine
agonale Struktur entdeckt hat.

Der entscheidende Schritt fiir den Weltprozess ist also das Ausscheiden der Gegen-
sdtze, vor allem des Warmen und Kalten, auch des Trockenen und Feuchten. Diese
Gegensitze wirken aufeinander ein, so dass innerweltlich ein Ausgleich erfolgt. Wir
sahen die Idee des Ausgleichs bereits bei der Wechselbewegung zwischen ,apei-
ron“ und ,,on‘ und diirfen als dahinter stechend Beobachtungen aus dem Rechtsraum
der menschlichen Gesellschaft vermuten. Auch hier ist Leben ohne rechtlichen Aus-
gleich (dike) auf Dauer nicht moglich.

Diesen Denkvorgang, der Vorstellungen aus dem Rechtsraum der Gesellschaft auf
Naturphénomene iibertrégt (also eine politomorphe Metaphysik), sahen wir bereits
bei dem etwa dreiBig Jahre dlteren SOLON [Frg. 3 und 11 DIEHL]. Doch es gibt ei-
nen wichtigen Unterschied:

SOLON bleibt durch seine Personifizierungen im Rahmen der personalen Weltdeu-
tung des Mythos; ANAXIMANDROS aber legt durch seine rationalen Erkldrungs-
modi den Grund fiir ein sachlich-naturwissenschaftliches Weltverstehen und auch
Weltverhiltnis.

Nun finden wir an verschiedenen Stellen zuverldssige Hinweise darauf, dass es
nicht nur einen Himmel gibt [12 A 9, A 10, A 11 DK], sondern viele, insbesondere
aber, dass es nicht nur einen Kosmos gibt, sondern viele bzw. zahllose [12 A 14, A
11, A 9 DK]. Diese doxographischen Hinweise zur Lehrmeinung des ANAXI-
MANDROS gehen wohl alle auf THEOPHRASTOS zuriick, der dem ANAXI-
MANDROS die Lehre von den vielen uranoi (Himmel) und vielen kosmoi (Welten)
zuschrieb.

Dariiber entbrannte ein langer Streit: Auf der einen Seite vermutete man, es seien
koexistente Welten gemeint [BURNET]; auf der anderen Seite sprach man von suk-
zessiven Welten [ZELLER, CORNFORD)].

SCHADEWALDT weist auf eine wichtige Stelle bei CICERO [De nat. I 10.25 =12
A 17 DK] hin. Es heif3t da:

» ANAXIMANDERS Meinung ist, dass die Gotter entstandene seien, die in
langen Intervallen auf- und untergehen und dass diese Gétter zahllose Wel-
ten (mundos) seien.



144

Diese ist die einzige Stelle, die zum Plural kosmoi etwas sagen kann. Sonst schwei-
gen die Doxographen bzw. wir haben nichts erhalten, auch nicht von THEO-
PHRASTOS. Immerhin stellt CICERO Welten als sukzessive einander ablosende
vor und auch ihre Identitit mit den Gottern, die in immer neuen Generationen in
Erscheinung treten und verschwinden. Doch diirfen wir vermuten, dass sich in dem
endlosen Stoff des apeiron viele Weltenwirbel und damit Welten gebildet haben
und im Wege siihnenden Austauschs in das apeiron zuriickfallen: Sie zahlten fiir ihr
Vergehen.

Dass Gotter Entstandene sind, ist nicht neu. Wir horten dies bereits bei HESIODOS
[vgl. S. 59]: Wir lernten die Abfolge: URANOS — KRONOS — ZEUS. Eine
Gottergeneration kam und ging oder musste gehen. Und eine Gottergeneration ver-
korperte eine bestimmte ,,Ordnung* oder auch kosmos. ANAXIMANDROS verén-
dert nun die konventionelle Gétterordnung durch seine Lehre vom apeiron — aus
diesem gehen sie sukzessiv hervor und verkdrpern die Wirklichkeit dessen, was ist.

So stellt der Theophrastbericht dar, wie ANAXIMANDROS sich mit dem Para-
digma des HESIODOS auseinandersetzte bzw. zeigt uns die Entwicklung eines
neuen Paradigmas im Nachdenken iiber das, was ist.

Wir bleiben bei der Kosmogonie und sprechen dariiber, was ANAXIMANDROS
von der Struktur dessen denkt, was wir in unserer Sprache ,,Welt“ nennen.

Den Prozess der Entstehung der Gestirne beschrieben wir schon: Sonne, Mond und
Sterne entstanden aus dem Feuerring, der sich mit den Gegensétzen aus dem apei-
ron gebildet hat.

Was die Himmelskorper betrifft, so wollen wir eine Stelle bei HIPPOLYTOS zur
Kosmologie des ANAXIMANDROS [12 A 11.9 ff. DK] betrachten: Die Sterne
entstiinden als Feuerring; <dieser> habe sich vom kosmischen Feuer abgesondert
und sei von Luft umgeben.

,Es gebe Ausblaselécher, <sozusagen> gewisse rohrenartige Durchlisse,
durch die die Himmelskdrper wahrnehmbar wiirden. Deswegen entstiinden
auch deren Verfinsterungen, wenn die Ausblaseldcher verstopft wiirden. Der
Mond erscheine bald zunehmend bald abnehmend je nach Verstopfung oder
Freilegung der Durchlisse.” [12 A 21.10 DK]: ,,<Die Sonne sei> ein
Ring... voll von Feuer, und sie lasse an einer Stelle das Feuer durch eine
Offnung austreten, wie durch das Rohr eines Blasebalgs.

[A 18.32]: ,, Die Gestirne wiirden von den Ringen und Kugeln, auf denen ein
Jjegliches <Gestirn> wandelt, fortbewegt.

Sterne sind also fiir ANAXIMANDROS Feuerringe, vielleicht auch von Luft umge-
bene dicke Réder oder Scheiben, durch deren Locher das Ursprungsfeuer durch-
leuchte; dieses nenne man einen Stern. Da diese Scheiben von aufsteigenden Wir-
belwinden bewegt wiirden, entstehe der Eindruck, dass die Sterne sich drehen.



145

Wenn die Durchlassldcher sich schldssen, entstiinden die sog. Verfinsterungen, auch
die Mondphasen kénne man so (mit einem Teilverschluss) erkléren.

ANAXIMANDROS sucht also schliissige Erklidrungen fiir die kosmischen Er-
scheinungen und geht sogar so weit, dass er mit Zahlen die Grofle der Gestirne be-
schreibt bzw. sie mit der Grof3e der Erde vergleicht:

Der Umfang der Sonnenscheibe ist 27 oder 28 mal so grof3 wie der der Erde
[12 A 11, A 21 DK], der des Mondes ist 19 mal so grofs [12 A 22 DK].

Zweierlei ist hier bedeutsam:

Zum einen leuchtet der Zusammenhang zwischen Wirklichkeit und der gefunde-
nen GroBe hochster Abstraktion oder Unanschaulichkeit, dem apeiron, auf. Aber
wir wissen nicht, ob ANAXIMANDROS, von den Einzelerscheinungen ausgehend,
das apeiron findet (also induktiv) oder ob er deduktiv die Fiille der Einzelerschei-
nungen aus dem apeiron ableitet als der elementaren Grofe, die in sich die stoffli-
che Potentialitit dessen verbirgt, was ist.

Zum anderen konnen wir auch bei ANAXIMANDROS feststellen, dass er Wirk-
lichkeit in festen Zusammenhingen denkt und diese Zusammenhinge nicht nur
durch geometrische Figuren, sondern auch durch Zahl und MaB3 wie ein Naturwis-
senschaftler darstellt. Wir erleben hier die Geometrisierung und Arithmetisierung
der Wirklichkeit.

Wir kommen zur Erde.

Die naive Grundfrage, wie denn die Erde zu den anderen Gestirnen gestellt sei, be-
antwortet ANAXIMANDROS, wie die Doxographie auffithrt [12 A 26, auch
A 11 DK], dahingehend, dass sie in Ruhe schwebend im Mittelpunkt des kosmos
verharre. Die Darstellung geht sogar so weit, dass die Ruhelage naturwissen-
schaftlich aus der Zentrallage begriindet wird. Man sieht, wie hier ein Weltbild be-
griindet wird, das spéter als das geozentrische des PTOLEMAIOS in das abendlan-
dische Denken eingeht.

Es gibt auch einen Bericht iiber die Gestalt der Erde [12 A10 DK] selbst. Sie sei
zylinderformig und so gestaltet, dass die Hohe des Zylinders 1/3 des Durchmessers
betrage. Es heift, sie sei gewdlbt und gleiche einer Séule(ntrommel). Als ihr
Schicksal wird die Austrocknung dargestellt. Zunéchst sei [12 A 27 DK] der ge-
samte Bereich um die Erde feucht gewesen; dann habe die Sonne den Bereich aus-
gediinstet und so die Winde entstehen lassen, welche ihrerseits flir die Wenden von
Sonne und Mond verantwortlich seien. Was iibrig sei, sei das Meer; doch auch die-
ses werde schlieBlich einmal trocken werden. Das Ergebnis sei dann ein Vergehen,
bis sie im Rahmen einer Weltenperiodik [12 A 10. 30-32 DK] wiederkehre wie die
vielen anderen Welten, die, aus dem im grenzenlosen Umfang vorhandenen Urstoff
des apeiron sich gleichzeitig [CAPELLE, 1938, S. 86, Anm. 2] bildend, ebenfalls
vergehen miissten.



146

Die Berichte [12 A 23 DK] gehen so ins Detail, dass die Meinung des ANAXI-
MANDROS sogar zu Blitz, Donner und Wirbelsturm vorgetragen wird.

Wir finden also in ANAXIMANDROS einen vielfaltig interessierten Denker wie
THALES, der den Weg des logischen Paradigmas verfolgte, indem er wie HESIO-
DOS oder THALES Komponenten des philomythischen Paradigmas weiterentwi-
ckelte. Man spiirt allenthalben naturwissenschaftlichen Aufwind, in der Kosmogo-
nie, Astronomie, Physik, Geologie, Meteorologie und auch in der Biologie, wo man
den Eindruck gewinnt, er habe an so etwas vorwegnehmend gedacht, was man spa-
ter die Evolutionstheorie nennt.

Fiir die Frage nach der Entstehung des Lebens iiberhaupt und der Menschen insbe-
sondere haben wir {ibereinstimmende Berichte [12 A 10, A 11, A 30 DK], dahinge-
hend dass die Lebewesen dem Feuchten entstammten. Auf Schalentiere, die auf das
Trockene gezogen seien, gehe ihr Ursprung zuriick. Die Menschen speziell seien
zunichst in anderen (vielleicht) fischdhnlichen Lebewesen gewesen und gewach-
sen, bis sie gereift als Manner und Frauen geboren wurden. Deswegen seien die
Menschen anfangs Fischen dhnlich gewesen. Der Fisch werde daher von den Syrern
auch verehrt; denn er sei von der gleichen Art (homogenes) wie der Mensch.

Er schliefit [12 A 10 DK] das aus der Tatsache, dass alle Tiere nach der Geburt
schnell sich selbst helfen konnten, nur der Mensch nicht — er bediirfe lange wiahren-
der Bemutterung und hatte als Gattung nicht {iberlebt, wenn seine Geburt von An-
fang so gewesen wire wie heute: Hilflos und schutzbediirftig kommt er zur Welt.

Man sieht, dass der geniale ANAXIMANDROS ganz systematisch und breit ange-
legt Welt und Mensch zu erkléren versucht — aus ihren eigenen Voraussetzungen
mit seiner eigenen ratio ohne mythische Personifizierungen und Attribuierungen. Es
gelingt ihm, mit der Entfaltung des naturwissenschaftlichen Weltbildes daslogische
Paradigma weiterzufiihren.

Wenn man die Berichte durchgeht, so wird man keine Hinweise auf die offizielle
Religion der Hellenen finden, nicht ZEUS, nicht POSEIDON oder sonstige
gottliche oder verehrungswiirdige Personen treten auf. Das liegt wohl an seiner spe-
ziellen, vom Personlichen abgehobenen Gottesauffassung.

Soweit die Beurteilung der Quellen das zuldsst, ist Gottliches im Bereich des apei-
ron anzusiedeln bzw. ist das apeiron mit dem Géttlichen identisch. Diesem Bereich
wird ununterbrochene Bewegung, ein Zustand ohne Anfang und Ende, vor allem
aber Steuerungsfunktion zugeschrieben. Das sind Qualititen, die auf Géttliches,
nicht aber auf eine (oder viele) Gottesperson(en) zutreffen. Man darf daher wohl
vermuten, dass ANAXIMANDROS den Weg des THALES weitergeht und die an-
thropomorphe Gotterwelt seiner Mitbiirger aus seinem eigenen Horizont heraus-
nimmt. Diese Entwicklung theologischen Nachdenkens fiihrt wenig spéter bei XE-
NOPHANES zu einer Grundsatzkritik an der iiberkommenen Religion und bricht
auch spéter nicht ab.



147

3. ANAXIMENES

Der dritte der Philosophen aus Milet ist ANAXIMENES, Sohn des EURYSTRA-
TOS. Uber sein Leben wissen wir nur so viel, dass er Schiiler [13 A 2 DK] des AN-
AXIMANDROS war. Er soll auch, was recht unwahrscheinlich ist, den PARMENI-
DES gehort haben [13 A 1 DK]. Als seine akme wird die Eroberung von Sardeis
durch KYROS (546 v. Chr.) genannt. Er soll in der 63. Olympiade (528-525) ge-
storben sein. So liegt seine Lebenszeit in den Jahren zwischen 585 und 525. Er ist
nach dieser Rechnung 26 Jahre jiinger als sein Lehrer ANAXIMANDROS [vgl.
KIRK/RAVEN/SCHOFIELD, 1994, S. 157 f.]. Des Weiteren lesen wir, dass er im
Unterschied zu seinem Lehrer, der sich in seinen AuBerungen mehr dichterisch gab
[12 A 9 DK], ein schlichtes Ionisch [13 A 1.19 DK] schrieb. Was nun die Lehre be-
trifft, so sind wir vor allem auf Doxographen angewiesen. DIELS/KRANZ prisen-
tieren nur drei Fragmente — doch ein interessantes Gesamtbild kénnen wir schon ge-
winnen:

13 B 2 DK zusammen mit dem doxographischen Bericht lautet:

»ANAXIMENES, aus Milet, des EURYSTRATOS Sohn, prisentierte als Prin-
zip der seienden <Dinge> Luft. Daraus, <so ist seine Ansicht>, entstehe al-
les und dahinein werde <alles > aufgelost. , Wie unsere Seele’, sagt er, ,wel-
che Luft ist, uns<er Gemisch> kraftvoll zusammenhdlt, so umfasst sowohl
Hauch (pneuma) als auch Luft (aer) die <Seins>-Ordnung im Ganzen’
(pneuma und aer haben die gleiche Bedeutung)*.

Ohne dass in diesem Zusammenhange die Frage der Echtheit des ganzen Satzes
oder einzelner Worter behandelt werden kann, sind zwei Feststellungen zum Text
wichtig:

1. ANAXIMENES stoBt bei seiner Suche nach dem Ursprung all dessen, was ist,
auf die Luft, so wie THALES das Wasser fand und als physis von allem aus-
wies. Er entfernt sich von dem hohen Abstraktionsgrad seines Lehrers ANAXI-
MANDROS und wird mehr stofflich-konkret. Er ist aber von
ANAXIMANDROS auch nicht so ganz frei, sondern sucht einen Kompromiss;
denn ein Doxograph [13 A 1 und A 7 DK] schreibt, dass nach Meinung des
ANAXIMENES die unbegrenzt — indifferente (apeiros) Luft Ursprung <von
allem> sei, woraus das Werdende, das Gewordene und das Kiinftige, Gotter und
Gottliches entstiinden. ANAXIMENES schldgt also den Mittelweg zwischen
der abstrakten Sichtweise des ANAXIMANDROS und der ganz konkreten des
THALES ein. Dass die Luft apeiros ist, kdnnen wir leicht mit unserer Sinnes-
wahrnehmung nachvollziehen:

Luft erscheint als ohne Konturen und Grenzen bestehend und sie scheint auch
unbegrenzt vorhanden zu sein.

2. Mindestens so wichtig ist die von ANAXIMENES dargestellte Analogie zwi-
schen Mensch und Menschenseele einerseits und Seinsordnung andererseits.



Luft ist die Ursubstanz, die Mensch und Welt konstituiert. Sie ist das Binde-
glied, das uns mit Welt verbindet [vgl. DK 1 S. 95, Anm. zu Zeile 17].

Dieser Gedanke war bereits in den vorangegangenen Paradigmata angelegt; er
wird hier fortgefiihrt und wirkt sich besonders fruchtbar spéter in der hippokrati-
schen Medizin (5. Jahrhundert v. Chr.) aus:

Die anthropologische Konsequenz ist:

Ich bin eine Welt im Kleinen; was mich begriindet, begriindet auch die Welt. Ich
habe Anteil an Welt, wie die Welt Anteil an mir hat. Ich bin die Welt und die Welt ist
ich. Wenn ich also die Welt als gewordene achte, achte ich mich auch selbst. Und
so, wie ich mich achte, achte ich auch die Welt. Noch anders: Nur wer sich selbst
achtet, kann auch Welt achten.

Nun ergibt sich die Frage, wie aus dem Einen, der Luft, das Viele werden kann.

ANAXIMANDROS zeigt, wie aus dem apeiron sich das Feuer und die Gegensitze,
also letztlich die Welt, ausschieden. Wilhelm CAPPELLE weist darauf hin, [1938,
S. 89], dass dadurch die Einheit des Urgrundes logisch in Frage gestellt werden
kann. Die Losung dieses Problems findet ANAXIMENES dadurch, dass er unter-
schiedliche Qualitdten auf unterschiedliche Quantititen zurtickfiihrt:

Es ist der Umschlag von Quantitit in Qualitét, der hier wohl zum ersten Mal in
die philosophische Diskussion eingefiihrt wird.

Diese Erkenntnis vom Umschlag [vgl. 13 A 7.6 und B 1.4 DK] resultiert aus der in-
tensiven Beobachtung des Naturforschers, wonach sich in der Warme die Korper
ausdehnen und bei Kélte zusammenziehen. Und so formuliert ANAXIMENES [13
B 1 DK]:

,,Das sich Zusammenziehende und das sich Verdichtende eines Stoffes ist das
Kalte, das Ausgediinnte und Schlaffe aber ... ist das Warme.

Der Doxograph, dem der Satz entnommen ist, fligt noch als Beobachtung des ANA-
XIMENES hinzu, dass wir Menschen mit dem Munde sowohl kalte wie warme Luft
erzeugen konnten:

Wenn wir die Lippen zusammendriickten und die Atemluft <in groBerer Menge mit
Druck> herauspressten, dann sei diese Luft kalt; wenn man bei gedffnetem Munde
die Atemluft entweichen lief3e, sei sie warm — weil verdiinnt.

Kinder machen so etwas, wenn sie an einem kalten Maimorgen ganz klamme Mai-
kéfer gesammelt haben und diese mit ihrer durch den gedffneten Mund stromenden
warmen Atemluft beleben wollen.

Kosmogonischer Urstoff ist also die unbegrenzt/indifferente Luft, die durch Verdi-
ckung und Verdiinnung Welt bewirkt, oder wie THEOPHRASTOS [13 A 5 DK] pa-
raphrasierend sagt:

., <Luft> differenziere sich durch Verdiinnung und durch Verdickung zu den
Substanzen. Und sie werde, wenn sie sich verdiinne, zu Feuer, wenn sie sich
verdicke, zu Wind, dann zu Nebel, aber noch mehr <verdichtet> zu Wasser,



149

dann zu Erde, dann zu Steinen — das andere aber <entstehe seinerseits> dar-
aus. Auch dieser (gemeint ist ANAXIMENES) konstatiert eine ewige Bewe-
gung, durch die sich auch der Umschlag vollziehe. **

Es entstehen also aus der Luft gewisse Grundformen, die ihrerseits zu weiteren Zu-
sammensetzungen fithren. Der Denkweg verlduft vom Allgemeinen zum Besonde-
ren, von der Einheit zur Vielheit und ist daher keineswegs die vorweggenommene
Atomtheorie des DEMOKRITOS oder die Elementetheorie des EMPEDOKLES,
der vier Elemente (Feuer, Wasser, Erde, Luft) als Wirklichkeit konstituierend an-
sieht.

Gewiss ist der Ausgangspunkt fiir ANAXIMENES wie fiir THALES das empiri-
sche Material, das sich als Wirklichkeit in geradezu erdriickender Vielfalt présen-
tiert:

Die Wolken, die Sterne, das Meer, die Pflanzen, die Tiere, Menschen, Steine, Lebe-
wesen im Wasser, die Berge.

Von dieser erdriickenden Vielfalt fiihrt im Menschen der Weg zum Staunen und von
dort zu den Fragen nach den Quellen (und nach einer einheitlichen Grof3e, aus der
ich alles erkldren kann), von denen ich aber auch meine Augen und Ohren durch das
Denken und damit mich selbst zum Denken freimache. Der Zustand, dass ich sah
und doch nicht gesehen habe, gehdrt und doch nicht gehort habe, ist gebrochen, auf-
gehoben durch das Verstehen im Geiste.

Wir sollten uns nichts vormachen lassen, vor allem nicht von unseren vorlauten Bil-
dungspolitikern und deren Gefolge an den erziehungswissenschaftlichen Fachberei-
chen der Universititen! Heute mochte man uns einreden, man ,,wisse* mehr und
man charakterisiert unsere Gesellschaft stolz oder besorgt als ,,Wissensgesell-
schaft®. Diese Vorstellung ist unangemessen, weil sie die zur Verhandlung stehende
Sache nicht trifft:

Wir haben heute nur ein anderes empirisches Material, das unsere Aufmerksamkeit
beansprucht — vorrangig das Auto, Benzin, Flugzeug, das Buch, den Computer, das
Fernsehgerdt — nicht mehr vorrangig die Vogel und Pflanzen, sondern den
Zitronensdurezyklus, nicht den Haus- oder Gartenrotschwanz, sondern Porsche
oder Opel, nicht mehr die Esche oder Buche oder den Ginkgobaum, sondern die
Photosynthese und Substanzen aus dem Ginkgo wie Ginkgolid und Ginkgoflavon-
glykosid, welche Eigenschaften des Blutes verdndern, gewonnen aus Blattern die-
ses schonen Baumes, welcher GOETHE zu einem Gedicht anregte.

Das empirische Material als Grundlage des Wissens fiihrte und fiihrt den Denken-
den zum Ursprung, zur arche oder zur physis. Und nun kénnen wir im Riesenum-
fang ableiten und verstehen — dadurch erst gewinnen wir unseren ,,Ver“stand —
und den Stand in der Wirklichkeit, damals wie heute, heute vielleicht sogar noch auf
leichtere Weise, weil die Erkenntnis- und Beobachtungsmittel viel weiter entwickelt
sind und die Informationsquellen durch die Medien reichhaltiger flieen.



150

Bezogen auf ANAXIMENES berichtet unser Doxograph:

, <Nach Ansicht des ANAXIMENES> gebe es die Bewegung von Ewigkeit
her. Dadurch, dass sich die Luft verfilzte, sei, sagt er, als erstes die Erde ent-
standen, sehr flach; deshalb sei es auch logisch, dass sie auf der Luft auf-
sitze. Und die Sonne und der Mond und die iibrigen Sterne ndhmen den Ur-
sprung ihrer Entstehung aus <der> Erde* [13 A 6.28 ff- DK].

., Entstanden seien die Gestirne aus Erde dadurch, dass die Feuchtigkeit aus
ihr aufsteige; und wenn diese verdiinnt werde, entstehe das Feuer; aber aus
dem Feuer, wenn es sich in die Hohe bewege, wiirden sich die Sterne bilden.
Es gebe aber auch erdartige Substanzen (physeis),; <diese Substanzen> wiir-
den sich im Raume der Sterne <zugleich> mit ihnen im Umlauf befinden*
[13 a 7.13f.DK].

Aus nur einem Urstoff entwickle sich also unsere Wirklichkeit, wobei das Feuer
schon wie bei ANAXIMANDROS eine grofie Rolle spielt. Aber auch spétere Philo-
sophen rdumen dem Feuer eine wichtige Funktion ein, wie z. B. HERAKLEITOS
oder JOHANNES, der Apokalyptiker .

Hingewiesen werden muss auf eine besondere Eigenschaft der Luft als Ursubstanz.
Ubereinstimmend wird berichtet, dass ANAXIMENES ihr die Eigenschaft ewiger
Bewegung zusprach [13 A 6, A 7 DK]. Die Ursubstanz ist also ungeschopft, das
heifit ewig, ohne Anfang — genauer:

Schon vor jeglichem Anfang war sie da, und sie gab und gibt und wird Anfang ge-
ben der Wirklichkeit, deren Wesen ebenfalls die Bewegung ist, aber eine durch Im-
puls entstandene. Und Bewegung ist Verdnderung, ohne Bewegung ist Verdnderung
nicht denkbar und umgekehrt ohne Verinderung gibt es keine Bewegung.

Uber die logische Konsequenz berichten die Quellen kaum etwas. Wir wollen sie
benennen:

Wenn die Seinsordnung, das heifit die Wirklichkeit, die vielleicht schon von ANA-
XIMENES die Bezeichnung kosmos erhielt, einen Aggregatzustand der ewigen Ur-
substanz darstellt, dann befindet sich diese ebenfalls in ewiger Bewegung; dann ist
Welt ewig. Vor dieser Welt war Welt und nach dieser Welt wird Welt sein. Welt ist
eine Wirklichkeit, hinter der umfassend eine kosmogonische Ursubstanz steht. Welt
ist immer, wie die Ursubstanz immer war, ist und sein wird. Nur ihre konkrete Ge-
stalt hat sich verandert und wird sich verdndern. Wenn das Ganze, ein Ganzes ohne
Grenzen, ewig ist, ist die Zahl der Segmente, die man jeweils Welt nennen kann, un-
endlich. Méglicherweise weist ein doxographischer Bericht auf diese Konsequenz
hin, dass es ndmlich eine Welt gebe, aber nicht immer ein und dieselbe, sondern in
verschiedenen Zeitabschnitten verschiedene Welten; diese Erkenntnis, so heif3t es,
findet sich bei ANAXIMENES, HERAKLEITOS und DIOGENES [13 A 11 DK].
Mehr als dass ANAXIMENES sukzessive Welten angenommen hat, 14sst sich aus
den Texten nicht herauslesen, wenngleich der Doxograph sukzessive Welten setzt,



151

die in bestimmten Perioden systemgerecht und berechenbar auftreten. Dann stiinde
dahinter eine bestimmte kosmologische Geschichtsphilosophie.

Jetzt geht es um eine weitere Konsequenz, die sich aus der ewigen Ursubstanz er-
gibt — jedenfalls nach Meinung der Doxographen. Wenn die Ursubstanz ewig und
ungeschaffen ist — immer ganz da —, dann, so wird dem ANAXIMENES unterstellt
(z. B. von CICERO und AETIOS [13 A 10 DK]), ist sie gottlich bzw. selbst ein
Gott. CICERO und AETIOS stellen (aus ihrem Denken ganz konsequent) diese
Folgerung als die des ANAXIMENES dar, nicht aber als ihre eigene, die sich aus
dem Umfeld ihres eigenen an PLATON und ARISTOTELES geschulten Denkens
ergeben konnte.

Richtiger ist meines Erachtens die Meinung des AUGUSTINUS, der darstellt [a. a.
0.], dass nach Meinung des ANAXIMENES ,.die Gétter aus <der Ursubstanz> Luft
hervorgegangen seien.*

Diese Mitteilung deckt sich mit dem vor kurzem zitierten Satz des Doxographen
HIPPOLYTOS [13 A 7.3 DK], wonach aus der Ursubstanz ,Gotter und
Gottliches entstehe®. Diese Folgerung scheint mir allein schon deswegen die au-
thentische zu sein, weil sie fiir das antike Denken zumindest auffillig ist, jedenfalls
fir das Denken derer, die durch die Schule PLATONSs und/oder des ARISTOTELES
gegangen sind:

Gotter sind Bestandteile einer présentischen Seinsordnung, sie sind weltzugeordnet
und sie verschwinden mit der Welt. Sie kommen aus dem Urgrund und kehren
dorthin zuriick und kehren wieder als Andere in eine neue Welt. Wie Welt sind sie
Ausdruck dessen, was immer und ewig ist. Wie Welt sind sie ewig in anderer Form,
geschaffen und ungeschaffen zugleich; sie haben Anteil an der Welt, wie die Welt
Anteil an ihnen hat. Gotter und Welt sind Kinder des Gleichen. Gotter und Welt
sind Briider und Schwestern. Hier gibt es keine Machtfrage, hier stellt sich nur die
Frage nach der Qualitdt der jeweiligen Seinsordnung — und diese ist ewig dieselbe
mit anderen Aggregatzustinden, die wir mit ewig neuen Namen belegen. Uberwun-
den wird von ANAXIMENES der schreckliche Dualismus, und es wird implizit der
Grund gelegt fiir die ontologische Verbriiderung von Gott und Welt in der Quali-
tit des Seins.

Wir kommen zu dem, was wir Welt des Jetzt nennen wollen. ANAXIMENES hat
sie und ihre Genese schon ein wenig beschrieben. Wie ist unsere Welt beschaffen,
wie ist sie gestaltet?

Wie bereits dargestellt, sei die Erde flach und liege auf der Luft auf [13 A 6 DK].

Der doxographische Bericht, der diese Erkenntnis noch naher ausfiihrt, lautet [13 A
20.23-27 DK]:

» ANAXIMENES, ANAXAGORAS und DEMOKRITOS behaupten, dass ihr
fldchiges (tischartiges) Aussehen Ursache dafiir sei, dass sie sich in Ruhe-
lage befinde,; denn sie zerteile nicht die unter ihr liegende Luft, sondern de-
ckele sie, was, wie es scheint, die Korper tun, die flach sind; diese <Korper>



152

ndmlich sind auch den Winden gegeniiber trdge wegen des Widerstandes,
<den die Fldiche leistet>. Eben dasselbe, so sagen sie, mache die Erde durch
ihre Fldchigkeit mit der unter ihr liegenden Luft. *

Wie der Deckel auf einem Topfe liegt die Erde auf der Luft auf und kann daher (we-
gen des von unten kommenden Winddrucks auf ihre Flache) nicht fallen; sie ist von
der Lage her stabil und wird getragen, weil sie wegen der Flachigkeit die Luft nicht
teilt. Hier wird wohl ein Satz des THALES, wonach die Erde wie ein Stiick Holz im
Wasser schwimme, iibertragen auf die Beobachtung, dass Luft bei Wind grofBfli-
chige Objekte wie z.B. Blitter trigt. Eine {ibertragene Naturbeobachtung — auf ein
kleineres Modell umgesetzt — liefert hier die Erkldarung. Methodisch gesehen wird
also wieder ein Denken in Analogien praktiziert. Im Kleinen (Mikrokosmos) sieht
man Blatter (oder gar eine Feder), die im Winde fast unbeweglich stehen wie Mo-
wen im Aufwind der Diinen und Klippen. Im Grof3en ist es die Erde, die auf der Ur-
substanz Luft ,,einherfahrt. Wir miissen ARISTOTELES [13 A 20 DK] insofern et-
was korrigieren:

ARISTOTELES deutet die Vorstellung, dass sich die Erde auf der Luft befinde, als
Ruhezustand; richtiger ist die Vorstellung, dass die Luft eine Art tragende Unterlage
darstelle, auf der sich die Erde befinde. Die Erde — so die richtige Vorstellung — liegt
auf der Luft auf, diese trigt sie wie das Pferd seinen Reiter. Das vom Doxographen
[13 A 6.29 DK] verwendete Verbum kommt ndmlich schon bei HOMER vor [Ilias
X 330; XVII 449] und wird dort in diesem Sinne verwendet.

Wir diirfen annehmen, dass die homerische Wortpragung auch die von ANAXIME-
NES gewibhlte ist — also Erde fahrt auf der Luft als Transportmittel und tragender
Unterlage einher — bei THALES war es das Wasser, dessen Auftriebskrifte wir ken-
nen.

Von hier kommen wir zu den Gestirnen:

Von ihrer Entstehung horten wir [13 A 7.13 ff. DK], sie seien hervorgegangen aus
der Feuchtigkeit, die aus der Erde aufstieg und zu Feuer wurde. Die Gestirne selbst
nun, Sonne und Mond, sollen sich aber nun nicht iiber und unter der Erde, sondern
in einer kreisformigen Bahn um die Erde bewegen, so, ,,wie sich um unseren Kopf
das Filzkdppchen dreht” [13 A 7.17-18 DK]. ,,Die Sonne®, so heilit es weiter [13 A
7.18 ft. DK], ,,werde nicht verborgen, weil sie unter die Erde gerate, sondern, weil
sie von den hoheren Teilen der Erde abgeschirmt und ihr Abstand zu uns vergroBert
werde. Die Gestirne versenge sie aber nicht wegen der GroB3e ihres Abstandes.* Mit
dieser Hypothese wird wohl das erklart, was wir Finsternis nennen:

Bei ARISTOTELES findet sich noch im gleichen Zusammenhang die Notiz [Mete.
354 a 28 ft.], dass die Erde nach Norden zu hoher werde, bzw. so hoch ist, dass die
Sonne unsichtbar werde und die Nacht aufkomme.

Was konnte dahinter stehen? Zum Beispiel, dass die Erde in Bezug auf ihre Achse
geneigt ist (dass also kein besonders hohes Gebirge den Blick verstellt), so dass die
Sterne auf ihrer Bahn zwar unter dem nordlichen Rand der Erde, aber nicht unter



153

der Achse durchziehen [KIRK/RAVEN/SCHOFIELD, 1994, S. 171]. Wir stecken
wie so oft in einer sehr merkwiirdigen Kommunikationssituation:

ANAXIMENES versucht das Phanomen der Nacht zu erkldren. Seine Doxographen
kommentieren seine Erkldrung, wir deuten diese Kommentierung. Es bleibt aber
nur der genannte Satz — ndmlich die Ursache fiir die Nacht zu nennen.

Das Bild von der Filzkappe, mit welchem ANAXIMENES den Raum der Gestirne
deutlich zu machen versucht — das ist wohl original ANAXIMENES -, regt die
Frage nach den Vorstellungen iiber den Himmelsraum an:

Da stoBBen wir wieder auf die Halbkugel, an der die Sterne festgemacht sind bzw.
ihren Halt haben und auf der sie ihre Umldufe haben. Die Bewegungen selbst, ins-
besondere die Wenden der Gestirne wiirden durch die komprimierte und sich aus-
dehnende Luft verursacht. Das gilt fiir die Planeten, von denen er die Fixsterne ab-
hebt. Von letzteren sagt er, sie seien wie ,,Zierndgel* befestigt [13 A 14 DK]. Das,
woran sie befestigt sind, wird ,eisartig” genannt. Gemeint ist wohl der Himmel
bzw. die Halbkugel, die das Attribut ,eisartig” hat. Auch bei einem spéteren Philo-
sophen wird <der &uflere> Himmel ,,eisartig” genannt. Demnach sind die Fixsterne
feste Zierflecken auf dem duBleren Eishimmel und die Planeten bewegen sich kreis-
formig im Raum — durch Luft bewegt — um die Erde. Ein vergleichbares Bild finden
wir in der spétantiken Medizin bei dem Arzt GALEN [vgl. KIRK/RAVEN/SCHO-
FIELD, S. 170 Anmerkung 7]:

Es heif3it da, dass die Hornhaut des Auges ,.eisartig” sei. Damit ist wohl nicht die
Kalte, sondern die Durchsichtigkeit gemeint. Aulerdem spricht GALEN von Verdi-
ckungen, die wie Zierndgel (heloi) auf dem Auge sitzen. So weist im Zusammen-
hang mit dem Himmel das Attribut ,,eisartig* wohl eher auf seine Transparenz als
auf die Kailte hin; denn der Himmelsraum wird eher als feuergefiillt gedacht. Hinter
dem sich abzeichnenden Weltenmodell steht wiederum deutlich feststellbar der
Trend der Vorsokratiker zur Geometrisierung der Wirklichkeit.

Wir kommen jetzt zu einer letzten Ableitung, wie sie uns berichtet wird.

Es handelt sich um dic Wetterphinomene. Nahe liegt, dass man angesichts der ge-
setzten kosmogonischen Ursubstanz Luft nach der Entstehung von Wolken, Regen
und Schnee fragt. Die Antwort, von der uns AETIOS berichtet [13 A 17 DK], ist,
dass Wolken entstehen, wenn Luft sich verdichtet. Bei weiterer Verdichtung werde
aus den Wolken in der Form von Regen Fliissigkeit herausgepresst. Wenn Regen
fest wird, entsteht Hagel, bei stirkerer Beteiligung von Wind entwickelt sich
Schnee.

Auch andere Wettererscheinungen werden erklért wie Blitz, Regenbogen und Erd-
beben [13 A 7 DK].
Wir schliefen mit der Wendung zu den Lebewesen:

Auch sie seien <im Kleinen> wie das Weltganze aus einfacher und einférmiger Luft
und Lufthauch (pneuma) gebildet [13 B 2 DK]. Die Doxographen bestreiten dieses,



154

doch bleibt die Konstituierung des Menschen durch pneuma folgenreich. Dann wird
der Mensch nicht mehr luft- sondern geistkonstituiert.

Zusammenfassend konnte man sagen: Wie immer wir kosmologische Modelle ver-
stehen diirfen, auch bei ANAXIMENES fillt der stark ausgepragte Wille zur Syste-
matik auf. Ist erst anhand des empirischen Materials eine oder die kosmogonische
Ursubstanz gefunden, geht der Weg systematisch in die Ableitung:

Jetzt wird das verwirrend vielféltige empirische Material, das einst Ausgangspunkt
des Denkens war, zu einem geordneten Ganzen und als Struktur sinngefiillt und
verstehbar.






Penelope



157

C: Anhang:
§1 Quellen

Philosophiegeschichte ist eine Quellenwissenschaft. Daher muss jetzt etwas zu den
Quellen gesagt werden:

Von den Vorsokratikern gibt es kein einziges Werk, das uns vollstindig erhalten
wire. Stattdessen haben wir kurze oder léngere Abschnitte, langere Sétze, Sitze,
Teilsétze, einzelne Worter, die uns andere Autoren wie z.B. ARISTOTELES, THE-
OPHRASTOS oder AETIOS liefern. Dabei wissen wir oft genug nicht, was authen-
tischer Text und was Erklarung oder Zusatz des Zitierenden ist. Zitate konnen zu-
dem durch ihre Einordnung in einen neuen Zusammenhang — nédmlich in den vom
Zitierenden konstruierten — in einem ganz anderen Lichte erscheinen. Ein Beispiel:

Im ersten Buch der Metaphysik setzt sich ARISTOTELES mit seinen Vorgéngern
auseinander. Das macht er so, dass er eigene Lehrsétze aufstellt — z.B. seine Lehre
von den vier Ursachen (Stoff, Form, Bewegung, Zweck) entwickelt und dann fragt,
an welcher Stelle der Philosophiegeschichte welcher Philosoph welche der von ihm
genannten Ursachen erkannt hat. So werden die vorangegangenen Philosophen al-
lenfalls zu seinen Gewéhrsleuten, die fiir seine Theorie herhalten miissen. Damit
soll nicht gesagt werden, dass ARISTOTELES seine Vorgidnger unrechtméfig be-
nutzt oder gar verfalscht. Gesagt wird nur, dass der von uns gesuchte Zusammen-
hang und die Einordnung eines Philosophems durch die Systematik des ARISTO-
TELES iiberdeckt bzw. verborgen werden kann.

Wir haben uns seit Anfang dieses Jahrhunderts daran gew6hnt, von Fragmenten zu
sprechen, und das in Anlehnung an das bis heute giiltige Werk von Hermann
DIELS, das den Titel trug und trigt: Die Fragmente der Vorsokratiker (1. Auflage
Berlin 1903, jetzt 1974 in 17. Auflage erschienen). Was immer an Wichtigem von
den Vorsokratikern (und iiber sie) geduBert worden ist, befindet sich in dem drei-
bandigen Werk von Hermann DIELS. Dieses Werk ist vorbereitet worden durch
seine Arbeit zu den antiken Doxographen:

doxographi graeci, Berlin 1879, 4. Auflage 1966.

Eigentlich war es ARISTOTELES, der sich als erster systematisch mit seinen Vor-
géngern, vor allen Dingen mit den Vorsokratikern, auseinandergesetzt hat, insbe-
sondere im ersten Buch seiner Metaphysik. Dessen Schiiler und Nachfolger war
THEOPHRASTOS. Dieser sammelte die Schriften der Vorsokratiker und verfasste
selbst eine Abhandlung zu den Lehrmeinungen der Vorsokratiker: Dieses Werk
,Lehrmeinungen der Naturphilosophen” ist leider verloren gegangen, doch ha-
ben wir davon Reste bei spéateren Autoren, fiir die es offensichtlich bereits die ein-
zige Wissensquelle in Bezug auf die vorsokratischen Philosophen war. Dies ist {ibri-
gens eine der wichtigsten Erkenntnisse von Hermann DIELS in dem zuletzt ge-
nannten Werk, das er als Schrift im Rahmen eines ausgeschriebenen Wettbewerbs
der PreuBlischen Akademie der Wissenschaften eingereicht hatte und fiir das er den
1. Preis erhielt.



158

Eine Sammlung von Sitzen und Aussagen, die auf den Zusammenstellungen des
THEOPHRASTOS ruhen, sind die so genannten ,,Vetusta Placita“ (,,Alte Lehrmei-
nungen‘ oder auch ,,Lehrmeinungen der Alten®), die ein uns unbekannter Autor (1.
Halfte des 1. Jahrhunderts v. Chr.) aus dem Umfeld des Philosophen POSEIDO-
NIOS verfasst oder zusammengestellt hat.

Auf diese anonyme Quelle geht ein von Hermann DIELS in seinem o. g. Buche re-
konstruiertes Werk (,,Lehrmeinungen®) zuriick, das etwa 100 nach Christus verfasst
worden ist; sein Autor heifst AETIOS. Seinen sonst nicht bekannten Namen entneh-
men wir dem Werk des Kirchenvaters THEODORETOS ,,Die Behandlung griechi-
scher Leiden®“. Die genannten ,,Lehrmeinungen® sind die Grundlage eines dem
Schriftsteller PLUTARCH (besser: Pseudo-PLUTARCH) zugeschriebenen (aber
unechten) Werkes mit dem lateinischen Titel ,,placita philosophorum® und der ,,ek-
logai physikai“ (= ,,Sammlung naturphilosophischer <Lehrmeinungen>*) des JO-
HANNES von Stoboi (= STOBAIOS). Pseudo-PLUTARCH und JOHANNES
STOBAIOS (sieche auch unten) liefern uns die wichtigsten Informationen iiber die
Vorsokratiker und sind die eigentlichen Représentanten der doxographischen Tradi-
tion, die Hermann DIELS genial rekonstruiert hat [LONG, 2001, S. 21 ff.].

Unmittelbar zuriick auf die ,,Lehrmeinungen der Naturphilosophen* des THEO-
PHRASTOS gehen

e der Schriftsteller HIPPOLYTOS,
» DIOGENES LAERTIOS und wohl auch
+ SIMPLIKIOS.

HIPPOLYTOS verfasste ein gelehrtes Werk mit dem Titel ,,Widerlegung aller Ha-
resien”. Dessen 1. Buch ist fiir die Erforschung der Vorsokratiker wegen der gebote-
nen Quellentexte besonders wichtig.

DIOGENES LAERTIOS schrieb eine umfangreiche Abhandlung zu ,,.Leben und
Lehrmeinungen angesehener Philosophen ...%; diese beginnt mit dem Philosophen
THALES und wurde insofern fiir die Forschungsarbeit der folgenden Jahrhunderte
vorbildlich. DIOGENES LAERTIOS unterscheidet iibrigens zwischen den ioni-
schen (= kleinasiatischen) und den italischen (in Unteritalien und Sizilien lebenden)
Philosophen.

SIMPLIKIOS war Mitglied der platonischen Akademie und hatte nach deren
Schliefung im Jahre 529 n. Chr. Berufsverbot, weil er die christliche Lehre ange-
griffen hatte. In seinen seit 533 verfassten Kommentaren zu den Schriften bzw. Vor-
lesungen des ARISTOTELES hat er in so groBem Umfang Texte der vorsokrati-
schen Philosophen aufgenommen, dass wir ohne ihn von vielen nur die Namen be-
séBen. AnstoB fiir dieses betrachtliche Exzerpieren ist wohl die Sorge, dass durch
den kirchlich-christlichen Fundamentalismus und die bei Fundamentalisten sich
einstellende Borniertheit bedeutende Abschnitte der griechischen Philosophie ver-
loren gehen konnten.



Der traurige Odysseus



160

Ubrigens: Bei PLATON ist ein systematisches Interesse an einer Sammlung der
Lehrmeinungen vorsokratischer Philosophen nicht zu erkennen; er zitiert sie des
Ofteren mit oder ohne Nennung des Namens und benutzt sie nur zur Verstirkung
seiner eigenen Lehre. Lediglich drei der Vorsokratiker sind ihm so wichtig, dass er
ihnen eigene Dialoge widmet:

PARMENIDES, PROTAGORAS und GORGIAS. Wolfgang PLEGER [1991, S.
29] bemerkt dazu, PLATON sei (natiirlich nach SOKRATES) der erste Tradent, In-
terpret, vor allem aber Kontrahent der Vorsokratiker. Anders ist das bei ARISTO-
TELES. Hier liegt ein grofles systematisches Interesse vor, was am ersten Buch der
Metaphysik belegt werden kann. Insgesamt haben sich ARISTOTELES und seine
Schule intensiv mit den Vorsokratikern befasst und deren Philosopheme (oft als Be-
merkung zur Erlduterung des aristotelischen Werks) niedergelegt.

Zwei Autoren, die umfangreiches Material zu den Vorsokratikern beitragen, seien
noch genannt:

1. SEXTUS EMPIRICUS: Es handelt sich hier um einen Arzt und Philosophen,
dessen Werk zwischen 180 und 200 n. Chr. verfasst ist. Er wandte sich in seinen
uns erhaltenen Werken (,,Grundziige der Pyrrhonischen Lehre* und ,, Gegen die
Dogmatiker sowie ,,Gegen die Mathematiker*) gegen die Dogmatiker in der
Philosophie (z. B. in der Stoa und im mittleren Platonismus) und in der Schulpa-
dagogik, die schulische Arbeit nur auf bestimmte Lerninhalte (mathemata) bzw.
auf bestimmte seit PLATON im schulischen Unterricht fest eingefiihrte Facher
(Arithmetik, Geometrie, Astrologie (= Astronomie) und Musik) ausrichten woll-
ten. Er formulierte eine fundierte Kritik an der Art und Weise, wie man in seiner
Zeit mit Wissen umging.

2. Von ganz anderem Charakter war CLEMENS von Alexandria, der erste christli-
che Philosoph — er sah in der antiken Philosophie die Vorstufe der christlichen
Offenbarung und bringt in seinem ,,Protreptikos® (Mahnung, sich der christli-
chen Lehre zuzuwenden) und vor allen Dingen in seinem ,, Teppiche* (stromat-
eis) genannten Werk eine gewaltige Menge an Zitaten vorsokratischer
Philosophie.

Zu JOHANNES STOBAIOS (JOHANNES aus Stoboi, Makedonien) sei abschlie-
Bend gesagt, daB3 er mit dem Titel ,,eklogai* (= Sammlung) ein Exzerptenwerk ver-
fasst hat. Unter besonderen Gesichtspunkten sind aus iiber 500 Autoren AuBerun-
gen zu den unterschiedlichsten Themen (Metaphysik, Physik, Ethik, Politik, Haus-
verwaltung, Familienleben) gesammelt bzw. sind die AuBerungen aus bereits
vorhandenen Sammlungen iibernommen worden. STOBAIOS hat iibrigens seiner-
seits spateren Sammlungen in byzantinischer Zeit als Quelle gedient.



reyisAyd re3

YD U Yy 9/ g

-O3° = UASUNUIdULIYYT IOYIS

o )
- -nade1oy) uojewoyyed UONTUS[[OH = anmﬁwmmmmu‘wwﬂswmmwwamm
D UCYIYRL 'S yojuoysore uoj mad  »USPIYT JOYISIY0aLIS Sunjpuryag .

LuagunurouLya ¢ S0J2I0POAY |,

IYD U "YIye[ "Z-<wag— SOydIeinidopnasq /

19q [BLIAJRJA] USUDI[BUID WOP Sne
S[o1(J UUBULIOH UOA 1IOINIISUONOI
uojuoysare 1ad =
,, uodunurowryo ¢

D U yayef ] -

sopjoy

(uoyreyIo JyOIU)
ey1oe[d BISNJOA =

D A yryer | -

D A YIYR[ "€/ g

1D A "yIye[

,, U9I[V Jop uagunurouwyo e RUGI!
sowAuou . . sopyidung
Lo Yayef -9 T
1exop reyisAyd =
,;uaydosoydimeN
JIop uaunurouLyo ¢ I ‘u SOILIoRT]
soiseiydooy, — % | HamU. souagor(]
) yge( ¢ sojAjoddryg
(risAydesajq 1op yong 1)
SO[910)SLIY

IR OSIOA JP JIQN SUISSIAA SIIISUN UI[IN()
‘VININALS



162

§2 Literaturverzeichnis:

1. Allgemeine Literatur

A. : Zur Geschichte der antiken Philosophie

GIGON; Olof: Grundprobleme der antiken Philosophie. Bern, Miinchen 1959.

HIRSCHBERGER, Johannes: Geschichte der Philosophie. 2 Bande. Freiburg 1948
ff. 14. Auflage 1991.

JAGER, Werner: Paideia, die Formung des griechischen Menschen. 2. Nachdruck.
Berlin 1989

KUHN, Thomas S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt/Main.
1999, 15. Auflage.

KRANZ, Walther: Die griechische Philosophie. Zugleich eine Einfithrung in die
Philosophie iiberhaupt. Leipzig, 1941.

KUNZMANN, Peter, u. a.: dtv-Atlas zur Philosophie. Miinchen 1991 ff.

ROD, Wolfgang (Hrsg.): Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike 1
von Thales bis Demokrit. Miinchen 1988 (2. Auflage).

ROD, Wolfgang: Der Weg der Philosophie von den Anfingen bis ins 20. Jahrhun-
dert. 1. Band: Altertum, Mittelalter, Renaissance. Miinchen 1994.

UEBERWEG, Friedrich / PRACHTER, Karl: Die Philosophie des Altertums. Berlin
1926 (12. Auflage). Nachdruck 1951.

WINDELBAND, Wilhelm / HEIMSOETH, Heinz: Lehrbuch der Geschichte der
Philosophie. Tiibingen 1891 ff. 15. Auflage 1957.

ZELLER, Eduard: Die Philosophie der Griechen. Darmstadt 1963 (7. Auflage), ins-
besondere Bd. I, Abt. 1.2

ZELLER, Eduard: Grundriss der Geschichte der griechischen Philosophie. In neuer
Bearbeitung von NESTLE, Wilhelm. Leipzig 1928.



163

B.: Zu den Vorsokratikern
a) Quellentexte (und Kommentare)

CAPELLE, Wilhelm: Die Vorsokratiker. Die Fragmente und Quellenberichte, tiber-
setzt und eingeleitet. Hamburg 1935 ff.

DIELS, Hermann / KRANZ, Walter: Die Fragmente der Vorsokratiker. Berlin 1903
ff. (jetzt Dublin und Ziirich 1974, 17. Auflage)

DIELS, Hermann: doxographi Graeci. Berlin 1879 ff. (4. Auflage 1966).

FEHLING, Detlef: Materie und Weltbau in der Zeit der Frithen Vorsokratiker, Wirk-
lichkeit und Tradition. Innsbruck 1994.

KIRK, Geoffrey/RAVEN, John E./SCHOFIELD, Malcolm: Die vorsokratischen
Philosophen, Einfiihrung, Texte und Kommentare. Stuttgart 1994.

KRANZ, Walter: Vorsokratische Denker, Griechisch und Deutsch. Berlin 1974.

LONG, A. A.: (Hrsg.) Handbuch Friihe Griechische Philosophie, Von Thales bis zu
den Sophisten, aus dem Englischen von Karlheinz HULSER. Stuttgart und Wei-
mar 2001.

MANSFELD, JAAP: Die Vorsokratiker. 2 Bande. Stuttgart 1988. (Griechisch-
deutsch).

NESTLE, Werner: Die Vorsokratiker in Auswabhl iibersetzt. Jena 1929 ff.

VOLKMANN-SCHLUCK, Karl-Heinz: Die Philosophie der Vorsokratiker. Der
Anfang der abendldndischen Metaphysik, hrsg. von KREMER, Paul. Wiirzburg
1992.

WEBER, Franz Josef: Fragmente der Vorsokratiker. Paderborn 1988.



164

b) Sekundirliteratur

BENGTSON, Hermann: Griechische Geschichte von den Anfiangen bis in die
Romische Kaiserzeit. Miinchen 1969 (4. Auflage).

BRUIT-ZAIDMAN,Louise/SCHMITT-PANTEL, Pauline: Die Religion der Grie-
chen — Kult und Mythos. Miinchen 1994.

BURNET, Johannes: Early Greek Philosophy. London 1892 ff. (Deutsch von Erich
Schenke. 1913 in 2. Auflage).

FRANKEL, Hermann: Wege und Formen friihgriechischen Denkens. Miinchen
1968 (3. Auflage).

FRANKEL, Hermann: Dichtung und Philosophie des friihen Griechentums.
Miinchen 1976 (3. Auflage).

GADAMER, Hans-Georg: Um die Begriffswelt der Vorsokratiker. Darmstadt 1968.
GADAMER, Hans-Georg: Gesammelte Werke, Biande 5-7. Tiibingen 1990 ff.
JAGER, Werner: Theologie der friihen Griechischen Denker. Stuttgart 1953.
KERENYTI, Karl: Die Heroen der Griechen. Ziirich 1959.

MUTH, Robert: Einfiihrung in die griechische und romische Religion. Darmstadt
1998.

NESTLE, Werner: Vom Mythos zum Logos. Die Selbstentfaltung des griechischen
Denkens von Homer bis auf die Sophistik und Sokrates. Stuttgart 1975 (Nach-
druck der 2. Auflage von 1941).

PATZER, Harald: Physis — Grundlegung zu einer Geschichte des Wortes. Stuttgart
1993.

PICHOT, André: Die Geburt der Wissenschaft. Von den Babyloniern zu den frithen
Griechen. Frankfurt/M. 1995.

PLEGER, Wolfgang H.: Die Vorsokratiker. Stuttgart 1991.

RAPP, Christof: Vorsokratiker. Miinchen 1997.

SNELL, Bruno: Die Entdeckung des Geistes. Gottingen 1980 (5. Auflage).
WEST, Martin L.: Early Greek Philosophy and the Orient. Oxford 1971.

WILAMOWITZ-MOELLENDORFF, Ulrich von: Der Glaube der Hellenen. 2
Binde. Berlin 1926 ff.

ZELLER, Eduard, (s. 0. § 2.1 A)



165

2. Literatur zu den Paradigmata im Einzelnen:
Das philomythische Paradigma - HOMEROS

COLLOQUIUM RAURICUM: Vergangenheit in miindlicher Uberlieferung. Hrsg.
von Jirgen von UNGARN-STERNBERG und Hansjorg REINAU. Stuttgart
1988.

EISENBERGER, Hans: Studien zur Odyssee. Wiesbaden 1963.
ERBSE, Hartmut: Beitrdge zum Verstidndnis der Odyssee. Berlin/New York 1972.
FINLAY, Moses I.: Die Welt des Odysseus. Darmstadt 1979.

FRANKEL, Hermann: Dichtung und Philosophie des frithen Griechentums.
Miinchen, 1962 ff.

FRIES, Heinrich/STAHLIN, Rudolf: Gott ist tot?... Miinchen, 1968.
HEUBECK, Alfred: Die homerische Frage. Darmstadt 1974.
HOLSCHER, Uvo: Die Odyssee .... Miinchen 1989 (2. Auflage).
HOSE, Martin: Kleine griechische Literaturgeschichte. Miinchen 1999.
HUBNER, Kurt: Die Wahrheit des Mythos. Miinchen 1985.

JAGER, Werner: Paideia — die Formung des griechischen Menschen. 2. Nachdruck,
Berlin 1989.

KERENY], Karl: Die Mythologie der Griechen. Ziirich 1951.
KERENYTL Karl: Die Heroen der Griechen. Darmstadt 1959.
LATACZ, Joachim: Homer: Tradition und Neuerung. Darmstadt 1979.

LATACZ, Joachim: Homer, der erste Dichter des Abendlands. Miinchen/Ziirich
1989.

LATACZ, Joachim: Die griechische Literatur in Text und Darstellung. Band I:
Archaische Periode. Stuttgart 1991.

LATACZ, Joachim: Homer, die Dichtung und ihre Deutung. Darmstadt 1991.

LESKY, Albin: Homeros. In: Realenzyklopédie der Klassischen Altertumswissen-
schaft. Suppl.-Bd. 11, Stuttgart 1967, Sp. 687 ff.

MUTH, Robert: Einfiihrung in die griechische und romische Religion. Darmstadt
1998 (2. Auflage).

NILSSON, Martin P.: Geschichte der griechischen Religion. Miinchen 1941 ff.
Band I (3. Auflage 1992). In: Handbuch der Altertumswissenschaft, 5. Abtei-
lung, 2. Teil, 1. Band.

PLEGER, Wolfgang: Die Vorsokratiker. Stuttgart 1991.
REINHARDT, Karl: Die Ilias und ihr Dichter. Géttingen 1961.



166

REINHARDT, Karl: HOMEROS und die Telemachie. In: Von Werken und Formen.
Godesberg 1948.

SCHADEWALDT, Wolfgang: Von Homers Welt und Werk. Leipzig 1944.
SCHADEWALDT, Wolfgang: Iliasstudien. Leipzig 1938 ff.

SCHADEWALDT, Wolfgang: Die Anfinge der Philosophie bei den Griechen.
Frankfurt/M. 1978.

SCHADEWALDT, Wolfgang: Die Griechische Tragddie. Frankfurt/M. 1996, 3.
Auflage.

TAUSCH, Reinhard u. Anne-Marie: Erzichungspsychologie. Goéttingen 1970.

WEST, Martin L.: The Rise of the Greek Epic. In: Journal of Hellenic Studies 108
(1988), S. 151 ff.

WEST, Martin L.: Early Greek Philosophy and the Orient. Oxford 1971.
WILAMOWITZ-MOELLENDOREF, Ulrich von: Die Ilias und Homer. Berlin 1916.

WILAMOWITZ-MOELLENDOREF, Ulrich von: Die Heimkehr des Odysseus. Ber-
lin 1927.

WOLFF, Friedrich-August: Prolegomena ad Homerum. Leipzig 1795. Nachdruck:
Hildesheim 1963.

Ubersetzungen: Von den vielen Ubersetzungen der Ilias und der Odyssee seien hier
die sehr gelungenen Prosaiibersetzungen von Wolfgang SCHADEWALDT genannt,
und zwar die Ubersetzung der Odyssee, die 1958 in Reinbeck erschienen ist, sowie
die der Ilias, welche 1975 in Frankfurt am Main erschien.

Das mythologische Paradigma — HESIODOS ( 1. Teil)

1.Ausgaben:
a) HESIODI CARMINA, rec. Aloisius RZACH, Leipzig 1908.
b) HESIODOS: Theogony, ed. M. L. WEST, Oxford 1966.
¢) HESIODOS, Works and Days., ed. M. L. WEST, Oxford 1978.

Z.ﬁbersetzungen:

a) HESIODOS, samtliche Werke, Deutsch von Thassilo von SCHEFFER.
Leipzig 1965.

b) HESIODOS, samtliche Werke, iibersetzt und erldutert von Walter MARG.
Ziirich 1970.

¢) HESIODOS: Theogonie — Werke und Tage, herausgegeben und iibersetzt
von Albert von Schirnding. Darmstadt 1997 (2. Auflage).



167

3. Sekund:rliteratur:

a) DORNSEIFF, Franz: Die archaische Mythenerzidhlung: Folgerungen aus
dem homerischen Apollonhymnos. Berlin 1933.

b) FRANKEL, Hermann: Dichtung und Philosophie des friithen Griechentums.
Miinchen 1962 ft.

c) HEITSCH, Emst: HESIODOS. Darmstadt 1966.

d) MEHLIG, Johannes: Weisheit des alten Indien, Band 1. Leipzig und Weimar
1987.

e) SCHWABL, Hans: Weltschopfung. In: Realenzyklopadie der klassischen
Altertumswissenschaft. Suppl. — Bd. IX. Stuttgart 1962, Sp. 1453 ff.

f) THIEME, Paul: Upanischaden — ausgewdhlte Stiicke. Stuttgart 1999.

g) WALCOTT, P.: HESIODOS and the Law. In: Symbola, Oslo. 38, 1963, S. 5
ff.

h) WALCOTT, P.: HESIODOS and the Near East. Cardiff 1966.

Das theologische Paradigma — ORPHEUS

1. Quellentexte:

KERN, Otto: Orphicorum Fragmenta. Berlin 1922.

DIEHL, Ernst: Anthologia Lyrica Graeca. Faszikel 1 — 3. Leipzig 1950 ff.
PAGE, D. L.: Poetaec Melici Graeci. Oxford 1962 (Nachdruck 1975).

2. Sekundirliteratur:
BOHME, Robert.: ORPHEUS. Berlin 1953.

CALME, Claude: Orphik, orphische Dichtung. In: Der Neue Pauly, Band 9, Spalte
58 ff.. Stuttgart, Weimar 2000

GRAPF, Fritz: Eleusis und die orphische Dichtung Athens. In: Religionsgeschichtli-
che Versuche und Vorarbeiten, Band XXXIV. Berlin, New York 1975.

KERN, Otto: Die Griechischen Mysterien der klassischen Zeit. 1927.
KRUGER, Adolf.: Quaestiones Orphicae. Dissertation Halle 1934.



168

LESKY, Albin.: Geschichte der Griechischen Literatur. Bern 1963 (2. Auflage).
NESTLE, Wilhelm: Vom Mythos zum Logos. Stuttgart 1975, S. 60 ff.

NILSSON: Martin P.: Geschichte der Griechischen Religion. Miinchen 1992, 1 S.
678 ff.

OTTO, Walter F.: DIONYSOS. In: Frankfurter Studien zur Religion und Kultur der
Antike IV 1933.

PRUMM, Karl: Die ORPHIK im Spiegel neuerer Forschung. In: Zeitschrift fiir
Kathologische Theologie, 78. Innsbruck 1956.

RATHMANN, Walter: Quaestiones Pythagoreae, Orphicae, Empedocleae. Disserta-
tion Halle 1933.

RHODE, Erwin: Psyche. Tiibingen und Leipzig 1903 (3. Aufl), Band II, S. 103 ff.
WEST, Martin L.: Early Greek Philosophy and the Orient. Oxford 1971.
WEST, Martin L.: The Orphic Poems. Oxford 1983.

ZIEGLER, Konrat: Orpheus. In: Der Kleine Pauli, 5. Biande. Stuttgart 1979, Band
4, Spalte 151 ff.

ZIEGLER, Konrat: Orphische Dichtung (daselbst, S. 356 ff.).

Das mythologische Paradigma — HESIODOS (2. Teil)

BUKERT, Wilhelm: Die orientalisierende Epoche in der griechischen Religion und
Literatur. In: Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften
1984.

DORNSEIFF, Franz: Kleine Schriften I, Antike und alter Orient. Leipzig 1956.

ERBSE, Hartmut: Orientalisches und Griechisches in HESIODOSs Theogonie. In:
Philologus 108, 164, S. 4 ff.

GOTZE, Albrecht:: Persische Weisheit im griechischen Gewand. In: Zeitschrift fiir
Indologie und Iranistik IT (1923), S. 167 ff.

GUTERBOCK, Hans Gustav: Kumarbi, Mythen vom Churritischen Kronos. Ziirich
1946.

KERENY]I, Karl: Die Mythologie der Griechen. Ziirich 1951.

LESKY, Albin: Hethitische Texte und Griechischer Mythos. In: Gesammelte Schrif-
ten, Wien 1966, S. 356 ff.

OTTEN, Heinrich: Keilschriften — Urkunden aus Boghazkoi, 33, Berlin 1943.



169

OTTEN, Heinrich: Vorderasiatische Mythen als Vorldufer Griechischer Mythenbil-
dung. In: Forschungen und Fortschritte, 25, 1949, S. 145 ff.

SCHADEWALDT, Wolfgang: Anfénge der Philosophie bei den Griechen. Frankfurt
am Main 1978, S. 105 ff.

WEST; Martin L.: Early Greek Philosophy and the Orient. Oxford 1971.
vgl. auch bei HESIODOS (1. Teil): MEHLIG und THIEME.

Das mythologische Paradigma — SOLON
a) Quellentexte:
Anthologia Lyrica Graeca, ed. Ernst DIEHL, fasc. 1, Leipzig 1954.

b) Text und Ubersetzung sind zu finden in Bd. 1 der Friihgriechischen Lyriker, her-
ausgegeben von FRANYO, Zoltan und GAN, Peter. Berlin 1989.

¢) Sekundirliteratur (auch Ubersetzungen)

DIRLMEIER, Franz: ARISTOTELES — Nikomachische Ethik, ibersetzt und kom-
mentiert. Berlin 1983.

FRANKEL, Hermann: Dichtung und Philosophie des frilhen Griechentums.
Miinchen 1976 (3. Auflage).

GLADIGOW, Burghard: Sophia und Kosmos: Untersuchungen zur Frithgeschichte
von sophos und sophia. Hildesheim 1965.

HOMMEL, Hildebrecht: SOLON — Staatsmann und Dichter. In: Tiibinger For-
schungen, 15, 1964, S. 1 ff.

OLIVA, Pavel.: SOLON — Legende und Wirklichkeit. Konstanz 1988.

RUSCHENBUSCH, Eberhard.: SOLONs NOMOI. In: Class. Phil. 58, 1963, S. 136
ff.

SCHADEWALDT, Wolfgang.: Die Anfinge der Philosophie bei den Griechen.
Frankfurt/M, 1978, S. 113 ff.

WOLF, Erik: Griechisches Rechtsdenken, I — Vorsokratiker und frithe Dichter -.
Frankfurt/M. 1950.

Zu PINDAROS:
DORNSEIFF, Franz: PINDARs Dichtungen. Leipzig 1965.
SCHRODER, Otto: Pindari Carmina. Leipzig 1900.



170

Das logische Paradigma — THALES

(Ordnungsnummer bei DIELS/KRANZ: 11)

A) Ubersetzungen:

CAPELLE, Wilhelm.: Die Vorsokratiker. Stuttgart 1938, deutsch, S. 67 ff.
KRANZ, Walter: Vorsokratische Denker. Berlin 1974, 4. Aufl. (griechisch-deutsch).
B) Sekundarliteratur:

CLASSEN, Carl J.: Thales. In: Realenzyklopidie der klassischen Altertumswissen-
schaft, SUPPL. — Bd. X, Stuttgart 1965, Sp. 930 ff.

DICKES, D.R.: Thales. In: The Classical Quarterly 9, 1959, S. 294.

DORRIE, Heinrich: Thales. In: Der kleine Pauli, 5 Binde, Stuttgart 1979, Band 5,
Sp. 644 f..

FRANKEL, Hermann: Dichtung und Philosophie des frilhen Griechentums.
Miinchen 1962, S. 298 f.

GIGON, Olof: Der Ursprung der griechischen Philosophie. Basel 1968, 2. Aufl..

GLADIGOW, Burghard: Thales ... und der &laBntno. In: Hermes 96, 1968, S. 264
ff.

HARTNER, Willy: Eclipse periods and Thales’ prediction. In: Centaurus 14, 1969,
S. 60 ff.

HEIBERG, J. L.: Geschichte der Mathematik und Naturwissenschaft im Altertum.
In: Handbuch der Altertumswissenschaft, 5. Abteilung. 1. Teil. 2. Band.
Miinchen 1960

HOFMANN, Joseph E.: Geschichte der Mathematik. Band I, Berlin 1963.

HOPPE, Edmund: Mathematik und Astronomie im klassischen Altertum. Heidel-
berg 1911.

JAGER, Werner: Uber Ursprung und Kreislauf des philosophischen Lebensideals.
In: Scripta minora I 347 = Sitzungsberichte der Berliner Akademie, 1928, S. 390
ff..

KOHLER, Helga/GORGENMANNS, Herwig/BAUMBACH, Manuel: ,,Stiirmend
auf finsterem Pfad ...“ Ein Symposion zur Sonnenfinsternis in der Antike. Hei-
delberg 2000.

KRAFFT, Fritz: Geschichte der Naturwissenschaft. Band 1: Die Begriindung einer
Wissenschaft von der Natur durch die Griechen. Freiburg 1971.

LLOYD, Geoffrey E. R.: Early Greek science. Thales to Aristoteles. London 1970.

MANSFELD, John Magruder: Aristotle and others on Thales ... In: MNEMOSYNE
38, 1985, S. 109 ff.



171

MITTELSTRASS, Jiirgen: Die Entdeckung der Moglichkeit von Wissenschaft. In:
Archive for History of Exact Sciences, 2, 1962/1966, S. 410.

NESTLE, Wilhelm: Vom Mythos zum Logos. Stuttgart 1975. 2. Aufl., S. 81 ff.

SNELL, Bruno: Die Nachrichten iiber die Lehren des Thales. In: Bruno SNELL:
Gesammelte Schriften. Gottingen 1966. S. 119 ff.

VAN der WAERDEN, Bartel L.: Erwachende Wissenschaft. 1.: Agyptische, Baby-
lonische und Griechische Mathematik. Basel 1956.

WEBER, Franz Josef: Der Anfang der griechischen Philosophie: Thales oder die
Dichter? In: Jahresbericht der Vereinigung ehemaliger Theodorianer, Paderborn
1967, S. 39 ff.

WEST, Martin L.: Three Presocratic Cosmologies. In: Classical Quarterly, 13,
1963, S. 154 ff.

Das logische Paradigma - ANAXIMANDROS
(Ordnungsnummer bei DIELS/KRANZ: 12)

BODNAR, Istvan: ANAXIMANDROS. In: Der Neue Pauly, Band I Sp. 672 f..
Stuttgart, Weimar 1996

CAPELLE, Wilhelm: Die Vorsokratiker. Stuttgart 1938 ff.
CLASSEN, Carl J.: ANAXIMANDER. In: Hermes 90, 1962, S. 189 ff.
CLASSEN, Carl J.: Ansitze. Amsterdam 1986, S. 47 ff.

DEICHGRABER, Karl: ANAXIMANDER von Milet. In: Hermes 75, 1940, S. 10
ff.

DIRLMEIER, Franz: Der Satz des ANAXIMANDER von Milet. In: Rh. Mus. 87,
1938, S. 376 ff.

FEHLING, Detlef: Materie und Weltbau in der Zeit der Frithen Vorsokratiker. Wirk-
lichkeit und Tradition. Innsbruck 1994.

FRANKEL, Hermann: Dichtung und Philosophie des frithen Griechentums.
Miinchen 1962, S. 300 ff.

FRANKEL, Hermann: Wege und Formen friihgriechischen Denkens. Miinchen
1968, S. 186 ff.

GUARIGLIA, Osvaldo N.: ANAXIMANDRO de Mileto ... In: Anales de Filologia
Clasica 9, 1964/65, S. 23 ft.

GIGON, Olof: Der Ursprung der griechischen Philosophie. Basel 1945, S. 59 ff.



172

HOLSCHER, Uvo: ANAXIMANDER und die Anfinge der Philosophie. In: Her-
mes 81, 1953, S. 257 ff.

HOLSCHER, Uvo: Anfingliches Fragen. Géttingen 1968, S. 9 ff.

JAGER, Werner.: Theologie der frithen griechischen Denker. Darmstadt 1964, S. 28
ff.

KAHN, Charles H.: ANAXIMANDER and the Origins of Greek Cosmology. New
York 1960.

KRAUS, Walther: Das Wesen des Unendlichen bei ANAXIMANDER. In: Rh. Mus.
93, 1950, S. 364 ff.

PICHOT, André: Die Geburt der Wissenschaft von den Babyloniern zu den frithen
Griechen. Frankfurt/M. 1995, S. 296 ff.

SCHADEWALDT, Wolfgang: Die Anfinge der Philosophie bei den Griechen.
Frankfurt/M. 1978, S. 235 ff.

SCHLEIERMACHER, Friedrich: Uber die Lehre des ANAXIMANDER. Berlin
1815.

SELIGMAN, Paul: The Apeiron of ANAXIMANDER. A study in the origin and
function of metaphysical ideas. London 1962.

SCHWABL, Hans: ANAXIMANDER. Zu den Quellen und seiner Einordnung ...
In: Archiv fiir Begriffsgeschichte 9, 1964, S. 59 ff.

TEICHMULLER, Gustav: Studien zur Geschichte der Begriffe. Berlin 1876.

Das logische Paradigma — ANAXIMENES
(Ordnungsnummer bei DIELS/KRANZ.: 13)

ALT, Karin: Zum Satz des ANAXIMENES {iber die Seele. In: Hermes, 101, 1973,
S. 129 ff.

BARNES, Jonathan: The Presocratic Philosophers, Band 1: Thales to Zeno. London
1979, S. 38 ff.

BICKNELL, P. J.: ANAXIMENES’ astronomy. In: Acta Classica, 12, 1969, S. 53
ff.

CLASSEN, Carl J.: ANAXIMANDROS und ANAXIMENES, Friiheste griechische
Theorie stofflichen Wandels. In: CLASSEN, Carl J.: Ansitze. Amsterdam 1986,
S. 113 ff.

FRANKEL, Hermann: Dichtung und Philosophie des frithen Griechentums.
Miinchen 1962, S. 306 ff.



173

GIGON, Olof: Der Ursprung der griechischen Philosophie ... Basel 1945, S. 99 ff.

KLOWSKI, Joachim: Ist der Aer des ANAXIMENES als eine Substanz konzipiert?
In: Hermes, 100, 1972, S. 131 ff.

LONGRIGG, James A.: krystalloeides. In: Classical. Quarterly. 15, 1965, S. 249 ff.

SCHADEWALDT, Wolfgang: Die Anfinge der Philosophie bei den Griechen.
Frankfurt/M. 1978, S. 528 ff.

SCHOTTLAENDER, Rudolf: Friitheste Grundsitze der Wissenschaft bei den Grie-
chen. Band 43 der Schriften der Sektion fiir Altertumswissenschaft der Deut-
schen Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Berlin 1964

SCHWABL, Hans: ANAXIMENES und die Gestirne. In: Wiener Studien, 79, 1966,
S. 33 ff.



174

§3 Register

a) Abkiirzungen

Br. - Bruder

Diehl - Anthologia Lyrica Graeca, hrsg. v. Ernst Diehl. Leipzig 1949 ff.,
Faszikel 1-3

Diels - Diels, Hermann: doxographi Graeci. Berlin 1879 ff.

DK - Diels, Hermann/Kranz, Walter: Die Fragmente der Vorsokratiker.
Berlin 1903 ff., jetzt: Dublin und Ziirich 1974, 17. Auflage.

eig. - eigentlich

gen. - genannt

hrsg. - herausgegeben

ie S. - im engeren Sinne

i. U. - im Unterschied

i w.S. - im weiteren Sinne

Kern - Kern, Otto: Orphicorum Fragmenta. Berlin 1922.

PMG - Poetae Melici Graeci, hrsg. v. Page, D. L.. Oxford 1962.

S. - Sohn oder S6hne

. - siche

s. 0. - siche oben

sog. - so genannt

S. . - sieche unten

T. - Tochter oder Téchter

urspr. - urspriinglich

vgl. - vergleiche

W. - wortlich

z. T. - zum Teil

Im Ubrigen vgl. Vorwort § 3 b, S. 19



175

b) Namen (Personen und Gottheiten)

(die Lebensdaten konne nur anndhernd aufgefithrt werden, vor allen Dingen von
Personen des Altertums)

Achiéer
Aetios
Agiis

Agamemnon
Ajas, auch Aias
Aigisthos

aidos

aither

Akragas

Alexandria

alexandrinisch

Amasis

Amos
ananke

Anaxagoras
Anaximandros

Anaximenes

- anderes Wort fiir Griechen (auch Danaer oder Argiver)
- Doxograph (etwa um 100 n. Chr.)
- Meer zwischen Griechenland und Kleinasien

- Sohn des Atreus (daher Atride genannt), Oberkommandierender
der Griechen vor Troia

- Sohn des Telamon, Konig von Salamis, nach Achilleus der Stérk-
ste der Griechen

- Liebhaber der Frau des Agamemnon und dessen Morder; wird
von Orestes, dem Sohn des Agamemnon, getdtet (Blutrache),
s. Klytaimestra

- w. Schamgefiihl, zu einer gottlichen Person erh6ht: AIDOS

- w. das strahlende Himmelslicht (Ather), zur gottlichen Person
erhoht: AITHER

- lat. Agrigentum, Stadt auf Sizilien

- bis heute nach Alexander dem Groflen benannte Hafenstadt in
Agypten, in der Antike Standort einer einmaligen Forschungsein-
richtung (Museion) und einer alles Schrifttum der Vergangenheit
und Gegenwart erfassenden riesigen Bibliothek

- wie in Alexandria tiblich

- auch Ahmose, dgyptischer Pharao (570 — 526 v. Chr.), Freund der
Griechen

- dltester Prophet des alten Testaments (760 v. Chr.)
- w. Zwang, Notwendigkeit

- griechischer Philosoph (499 — 428 v. Chr.), lehrt die endlose Viel-
falt der Stoffe und den nus als Bewegungsursache

- auch Anaximander (611 — 546 v. Chr.), griechischer Philosoph, s.
Hauptstiick § 7, 2

- 585 — 525 v. Chr., griechischer Philosoph, s. Hauptstiick § 7, 3



176

Anselm

Aphrodite

aphthitometis

Apollodoros
Apollon

Ares

Aristophanes

Aristoteles

Askra

ate

Athena

Atride
Augustinus

Bootien

Briseis

Byzanz

- Erzbischof von Canterbury, 1033 — 1109 n. Chr., friihscholasti-
scher Philosoph; lehrt die Identitit von Glauben und Wissen
(credo, ut intelligam — ich glaube, damit ich verstehe)

T. des Zeus, Go6ttin der Liebe, Helferin des Paris und der Troer

- w. mit unzerstorbarer Weisheit, Beiname des CHRONOS
(s. dort)

- Grammatiker und Historiker, gest. nach 120 v. Chr.

- S. des Zeus und der Leto, Zwillingsbruder der Artemis; sendet
die Pest in das Lager der vor Troia kdmpfenden Griechen, weil
deren Ober-Kommandeur Agamemnon seine Priesterin Chryseis
vergewaltigt und als seine Geliebte missbraucht hat

- S. des Zeus und der Hera, Gott des Krieges, Freund der Troer

- 445-385 v. Chr., athenischer Komddiendichter, schrieb z. B. ,,Die
Vogel®, ,,Die Wolken*, , Lysistrate*

- 384 — 322 v. Chr., griech. Philosoph, Verfasser u. a. der Physik,
Metaphysik, Nikomachischen Ethik

- Heimatort des Hesiodos, in Mittelgriechenland am Berge
Helikon gelegen

- w. Verblendung, Schaden, Schuld, zur géttlichen Person erhdht:
ATE

- auch Athene, Beiname: Pallas, T. des Zeus, vor Troia auf Seiten
der Griechen; Odysseus und Achilleus sind ihre besonderen Lie-
blinge

- S. des Atreus: Agamemnon

- 354 — 430 n. Chr., Bischof von Hippo in Nordafrika, Philosoph
der Patristik

- landwirtschaftlich gepriagte Landschaft in Mittelgriechenland

- Lieblingsfreundin (Sklavin) des Achilleus vor Troia; Agamem-
non nimmt sie dem Achilleus weg und erregt so dic Wut (menis)
des Achilleus

- uralte Griechenstadt, heute Konstantinopel oder Istanbul
genannt, 667 v. Chr. von Griechen gegriindet



177

Chaos

Chronos

Churriter

Cicero

Clemens

Damaskios

Daniel

Delphi

Demetrios v.

Phaleron
Demokritos

dike

Diogenes v.
Apollonia

Diogenes
Laertios

Dionysos

eirene

Elea

Empedokles

- w. das Auseinanderklaffen — zur gottlichen Person erhoben:
CHAOS

- w. Zeit, zur gottlichen Person erhoben: CHRONOS, Beiname:
Aphthitometis (s. dort)

- s. Hurriter

- 106 — 43 v. Chr., romischer Politiker, Redner, Anwalt, Philosoph
- v. Alexandria (150 — 215 n. Chr.), der erste christliche Philosoph

- neuplatonischer Philosoph, letzter Leiter der platonischen Akad-
emie (462 — 530 n. Chr.)

- Hauptgestalt des alttestamentarischen Buches Daniel; dieses geht
zuriick auf den Weisen Daniel, der im 2. Jahrtausend v. Chr. in
Ugarit lebte; verfasst ist das nach ihm benannte Buch des Alten
Testaments wohl um 167 v. Chr.

Kultort in Mittelgriechenland, dem Apollon heilig; die Priesterin
heif3t Pythia

- athenischer Staatsmann und peripatetischer
Philosoph (360 — 280 v. Chr.)

griech. Philosoph (460 — 370 v. Chr.), Vertreter der Atomtheorie

- w. a) Gerechtigkeit, Recht, rechtliche Ordnung,
b) Bufle, Strafe, zur géttlichen Person erhoben: DIKE

- lehrt die Luft als Element mit Verstand (um 440
v. Chr.); die Lage der Stadt A. ist nicht gesichert (Kreta?)

- Philosophiegeschichtler (3. Jahrh. n. Chr.)

- S. des Zeus, Gott des Weines; wird im Rausche verehrt; daher
spricht man auch vom orgiastischen Dinoysoskult; bei Homer
unbekannt

- w. Friede, zur gottlichen Person erhoben: EIRENE

- Stadt in Unteritalien, 540 v. Chr. gegriindet, Wiege der eleati-
schen Philosophie

- griech. Philosoph, Vorsokratiker, auf Sizilien lebend (483 — 423



178

€0S

Epimetheus
erebos

eris

eros
Euboia
Eudemos v.

Rhodos

Eudoxos v.
Knidos

Eukleides

eunomia

Eurydike

Eusebios

Faust, Johannes

gaia

Galenos

v. Chr.); lehrt u. a. die Mischung und Trennung der Elemente als
Grundlage allen Geschehens

- auch heos, w. Morgenrdte, zur gottlichen Person erhoben: EOS,
Gattin des Titonos

- Br. des Prometheus (s. dort)
- w. Finsternis, zur gottlichen Person erhoben: EREBOS, s. nyx
- w. Streit, zur gottlichen Person erhoben: ERIS

- w. Begehren, Trieb, zur gottlichen Person erhoben: EROS,
Beiname: Protogonos = der Erstgeborene

- Insel ostlich von Griechenland

- Schiiler des Aristoteles (4. Jahrh. v. Chr.),
peripatetischer Philosoph und Verfasser wissenschaftsgeschicht-
licher Werke zur Geometrie und Arithmetik

- Philosoph, Mathematiker, Astronom, 391 — 338
v. Chr.; postulierte die Kugelgestalt der Erde; berechnete die
MaBe der damals bewohnten Welt

- auch Euklid, Mathematiker (um 300 v. Chr.); nach ihm ist die
euklidische Geometrie benannt

- w. Rechtsstaatlichkeit, zur gottlichen Person erhoben: EUNO-
MIA

- Frau des Orpheus, die dieser mit Hilfe seiner Musik leider erfolg-
los aus dem Reiche des Todes zu holen versuchte

- Bischof von Kaisareia (Caesarea) in Paléstina, fruchtbarer Kirch-
enschriftsteller, Hauptwerk: “Evangelische Vorbereitung” (Praepa-
ratio Evangelica), 260 -340 n. Chr.

- etwa 1480 — 1536 n. Chr., Arzt und Astrologe; galt als Gei-
sterbeschworer; wurde von Goethe zur Hauptfigur seines gleich-
namigen Dramas gemacht,

- auch ge, w. Erde, zur géttlichen Person erhoben: GAIA

- auch Galen, beriihmter griech. Arzt, Verfasser bedeutender bis in
die Neuzeit hinein benutzter medizinischer Lehrbiicher, 129 — 199
n. Chr.



179

Giganten

Gorgias

hades

Halys

- eine Generation wilder Riesen (S. der Gaia); kdmpfen gegen
Zeus und die olympischen Gotter

- griech. skeptizistischer Philosoph (Sophist); lehrt, aAlles sei
falsch (480 — 375 v. Chr.)

- das Reich des Todes, die Unterwelt; zur gottlichen Person
erhoben: HADES (Gott der Unterwelt)

- Grenzfluss in Kleinasien, s. Lydien

Heisenberg, Werner- Physiker, Begriinder der sog. Quantenmechanik, Nobelpreis-

Hektor

Helena
Helikon
helios
Hephaistos
Hera

Herakleitos

Herder, Johann
Gottfried

Hermes

Herodotos

Hesiodos

Hethiter

trager, 1901 — 1976
- S. des Priamos, stirkster Soldat der Troer, v. Achilleus getdtet

- auch Helene, Frau des Konigs Menelaos (Br. des Agamemnon),
von Paris als seine Frau nach Troia entfiihrt

- Berg im mittleren Griechenland, der sog. Musenberg, an dem
Hesiodos zum Sénger berufen wurde

- w. Sonne, zur géttlichen Person erhoben: HELIOS, Beiname:
Hyperion = in der Hohe wohnend, Sohn der Hohe

- S. des Zeus und der Hera, Gott der Schmiedekunst und des
Feuers

- Gattin des Zeus, T. des Kronos und der Rhea

- auch Heraklit, vorsokratischer Philosoph, in Ephesos (Klein-
asien) lebend, 545 — 480 v. Chr., lehrt den unablassigen Wandel der
Dinge

- Theologe und Kulturphilosoph, 1744 - 1803

- S. des Zeus, Bote der Gotter

- auch Herodot, Begriinder der wissenschaftlichen Geschichts-
schreibung, 484 — 430 v. Chr.

- auch Hesiod, Verfasser der ,,Theogonie® und der ,,Werke und
Tage*, um 700 v. Chr.

- zur indoeuropdischen Sprachgruppe (,watar® = Wasser)
gehorendes Volk, seit 1700 v. Chr. in Kleinasien nachweisbar,
bekannt durch Keilschrift auf Tontafeln; um 1200 v. Chr. brach ihr
Reich (Suppiluliuma II) zusammen; s. auch Hurriter



180

Hiob

Hippokrates

Hippolytos

Homeros

Hurriter

Hyperion

Ionien

ionisch

Ithaka

Jaspers, Karl
Johannes von

Stoboi

Johannes

Johannes

- zentrale Gestalt des Buches Hiob aus dem Alten Testament (etwa
um 200 v. Chr. entstanden); gilt als ein frommer Dulder

- von der Insel Kos vor der kleinasiatischen Kiiste, griech. Arzt,
Begriinder der Medizin als Wissenschaft; die Sammlung der unter
seinem Namen tiberlieferten Schriften wird Corpus Hippocraticum
genannt; 460 — 370 v. Chr.

- christlicher Kirchenschriftsteller, 3. Jahrh. n. Chr.

- auch Homer, Epiker; unter seinem Namen sind u. a. die Ilias
(etwa um 750 v. Chr.) und die Odyssee (etwa um 720 v. Chr.) iiber-
liefert

- seit dem 3. Jahrtausend v. Chr. bezeugt, zwischen dem Mit-
telmeer und dem im siidwestlichen Iran gelegenen Zagrosgebirge
siedelnd, im 14. Jahrh. v. Chr. durch die Hethiter besiegt; ihre
Gotter: Himmel — Erde, Kumarbi und dessen Sohn Teschub, der
seinen Vater in die Unterwelt verbannt; diesen hurritisch-hethiti-
schen Sukzessionsmythos finden wir in Hesiods Theogonie wieder

- Sohn der Hohe, Beiname des Helios

- Landschaft im mittleren Kleinasien, von Smyrna (heute Izmir)
bis Halikarnassos (heute Bodrum) reichend; Ephesos und Miletos
liegen in Ionien; die Stadt Teos hatte die zentrale Lage in lonien

- zu Ionien gehdrig; Thales, Anaximander und Anaximenes sind
ionische Philosophen

- Insel des Odysseus; es ist nicht sicher, ob das Ithaka des Odys-
seus mit der heutigen Insel Ithaka im Ionischen Meer (westlich
von Griechenland gelegen) identisch ist

- deutscher Vertreter der Existenzphilosophie, Geschichts-

philosoph, 1883 — 1969

- Verfasser der eklogae physicae = Sammlung <ausgewéhlter
Lehrsétze> zur Naturphilosophie, um 400 n. Chr.

- der Apokalyptiker (w. Enthiiller), Verfasser der sog. Johannesa-
pokalypse des Neuen Testaments, nicht identisch mit dem Ver-
fasser des Johannesevangeliums

- der Evangelist, Verfasser des Johannesevangeliums



181

Kadmos

Kalliope

Kant, Immanuel

Kerberos

Klazomenai

Klytaimestra
Kopernikus
Korff, Her-

mann August

Kroisos

Kroniden

Kronos

Kumarbi

Kurasch

Lampsakos

Leibnitz, Gott-
fried Wilhelm

Leto

Leukippos

- phonizischer Konigssohn; heiratet Harmonia und hat als Enkel
den Dionysos; gilt als Griinder Thebens in Mittelgriechenland und
soll das phonizische Alphabet nach Griechenland gebracht haben

-'s. Musen
- Vertreter der Transzendentalphilosophie, 1724 — 1804

- der Hollenhund; ldsst jeden in die Unterwelt hinein, aber keinen
heraus; Orpheus soll ihn durch seine wunderbare Musik beséanftigt
haben

- Stadt an der Kiiste Kleinasiens (in Lydien)

- Frau des Agamemnon; totet zusammen mit ihrem Liebhaber
Aigisthos ihren Mann nach dessen Riickkehr von Troia

- sein Weltsystem (nach ihm kopernikanisch genannt) ist das
heliozentrische, 1473-1543

- Literaturwissenschaftler, Hauptwerk: ,,Geist der Goethezeit*,
1882 — 1963

- lat. Croesus, letzter Konig von Lydien (Kleinasien), 595 — 545 v.
Chr., unermesslich reich durch Steuern und Bodenschitze (vor
allem Gold), 546 v. Chr. vom Perserkonig Kyros II besiegt

- S6hne und Tochter des Kronos, z. B. Zeus, Hera,
Hades, Poseidon

- Titan, jiingster Sohn des Uranos und der Gaia

- urspriinglich Gott der Hurriter, dem Kronos der Griechen
entsprechend; seine Mythen sind aus der Zeit um 1500 v. Chr. in
hethitischer Sprache auf der sog. Kumarbi-Tafel iberliefert;
s. Hurriter

- = Kyros II, Perserkonig; besiegt 546 v. Chr. den marchenhaft
reichen Ko6nig der Lyder Kroisos

- Stadt an den heutigen Dardanellen (zwischen Agiis und dem
Marmarameer)

- Gelehrter, Politiker, Philosoph, 1646 - 1716

- Mutter des Apollon und der Artemis

- begriindet die Atomtheorie; sein Schiiler ist Demokrit, 1. Hélfte
des 5. Jahrhunderts v. Chr.



182

logos

Lydien

Maxwell,
James Clerk

Meder

Melissos

Menelaos

Meleagros
Miletos

moira

Musen

nemesis

Nietzsche,
Friedrich

nyx

Odysseus

Okeanos
Olympos

Orestes

- s. Register C §3 ¢)

- kleinasiatische Landschaft; ihr 6stlicher Grenz-Fluss hiefl Halys

brit. Physiker, entwickelte die kinetische Gastheorie, 1831-1879

- indoeuropdisches, stark expandierendes Reitervolk im Nordwes-
ten Irans, 835 v. Chr. erstmals urkundlich erwihnt; 585 war der
Halys ihre Westgrenze, 550 v. Chr. von den Persern besiegt und als
zweites Staatsvolk integriert

- griech. eleatischer Philosoph; lehrt das ewige Sein, um 450 v.
Chr.

- S. des Atreus, Br. des Agamemnon, Mann der Helena, Kénig von
Sparta

- Konigssohn; totet den kalydonischen Eber
- auch Milet; griech. Hafenstadt in Kleinasien (Ionien)

- w. Schicksal, zur gottlichen Person erhoben: MOIRA (Schick-
salsgdttin)

- Tochter des Zeus, Beschiitzerinnen der Kiinste unter Fiihrung des
Apollon; Kalliope z. B. ist Mutter des Orpheus

- w. Unmut; zur géttlichen Person erhoben gilt sie als Tochter der
Nacht; sie racht Hochmut: NEMESIS

- kultur- und religionskritischer Philosoph, 1844 — 1900

- w. Nacht, zur géttlichen Person erhoben: NYX, neben EREBOS
(s. dort)

- Sohn des Laertes, Konig von Ithaka; nur widerwillig nimmt er —
jung verheiratet — am Krieg gegen Troia teil

- Titan, &ltester Sohn des Uranos und der Gaia, Mann der Tethys
- nordgriechischer Berg, Sitz der olympischen Gotter

- S. des Agamemnon; richt den Mord an seinem Vater, indem er
die Morder, seine eigene Mutter Klytaimestra und den Aigisthos,
deren Liebhaber, erschlégt



183

Orpheus

Orphik
Otto, Rudolf

Pallas

Pan

Paris

Parmenides

Patroklos

Peleus

Perikles

Persephone
Phanes
Pheidias
Phoinix

Pindaros

Platon

Plutarchos

Polykletos

- S. der Muse Kalliope, theologischer Epiker; seine Lebenszeit ist
nicht gesichert (vielleicht schon im zweiten Jahrtausend v. Chr.)

- Lehre des Orpheus

- Theologe (zuletzt in Marburg), 1869 — 1937, bekanntestes Werk:
»Das Heilige*

- Beiname der Athena

- S. des Hermes; stark behaart am ganzen Korper und mit
Ziegenfiilen und Ziegenhornern ausgestattet, gehort er zum immer
liisternen Gefolge des Dionysos, Wald- und Weidegott

- S. des Priamos v. Troia; entfiihrt die Helena aus Sparta und 16st
den Krieg zwischen Griechen und Troern aus

- vorsokratischer Philosoph der Griechen, Hauptvertreter der
eleatischen Schule; lehrt die Unmoglichkeit des Werdens, 515 —
445 v. Chr.

- Freund und Geliebter des Achilleus; fillt vor Troia im Kampf
gegen Hektor

- Vater des Achilleus (daher auch der Pelide genannt)

- athenischer Staatsmann, 490 — 429 v. Chr.; schuf die materiellen
und geistigen Grundlagen fiir die griechische Klassik

- T. des Zeus und der Demeter, Gottin der Unterwelt

- eine orphische Gottheit

- auch Phidias, aus Athen, beriihmter Bildhauer; 5. Jahrh. v. Chr.
- Lehrer des Achilleus

- auch Pindar, griech. Chorlyriker; gilt als Meister des erhabenen
Stils, 522 — 445 v. Chr.

- Philosoph aus Athen, Vertreter der Ideenlehre, 427 — 347 v. Chr.

- auch Plutarch, Werke:

a) placita philosophorum (= Lehrsétze der Philosophen); gilt als
unecht; ist vermutlich dem 2. Jahrhundert n. Chr. zuzuordnen

b) stromateis (= Teppiche); gilt ebenfalls als unecht, bei Eusebios
z. T. erhalten

- auch Polyklet, aus Argos, beriihmter griech. Bildhauer und Kun-
sttheoretiker, 2. Halfte des 5. Jahrhunderts v. Chr.



184

Poseidon
Poseidonios
Priamos

Proklos

Prometheus

Protagoras

Ptolemaios

Pythagoras

Pythia

Rhea

Rhegion

Satyr

Schadewaldt,
Wolfgang

Sextus
Empiricus

Simonides

Simplikios

- S. des Kronos, Gott des Meeres
- stoischer Philosoph (mittlere Stoa), 135 — 50 v. Chr.
- Konig von Troia, Vater u. a. des Hektor und des Paris

- neuplatonischer Philosoph, beriihmter Kommentator platonischer
Dialoge, 411 — 485 n. Chr.

- S. des Titanen lapetos, w. der Vorausdenkende (i. U. zu
Epimetheus, der erst denkt, wenn das Kind in den Brunnen
gefallen ist); kdmpft mit List und Geist gegen Zeus

- aus Abdera in Nordgriechenland, skeptizistischer Vertreter der
Sophisten, 480 — 410 v. Chr.

- Geograph, Astronom, Mathematiker, 100 — 160 n. Chr.; nach ihm
benannt ist das geozentrische Weltsystem mit der Erde als Zentral-
gestirn

- griech. Philosoph, Mathematiker und Religionsstifter in Unter-
italien, 570 — 496 v. Chr.; vertritt unter anderem die Lehre von der
Seelenwanderung und die Auffassung, dass alles Zahl sei

- Name der Priesterin des Apollontempel zu Delphi; bekannt
wegen ihrer mehrdeutigen Auskiinfte, wenn sie (z. B. von Kroisos)
befragt wurde

- auch Rheia, Rheie; Frau des Kronos

- Stadt in Unteritalien, heute: Reggio di Calabria

- Begleiter des Dionysos, als Pferd in Menschengestalt erschei-
nend

- bekannter Homerforscher, 1900 — 1974

- Arzt und skeptischer Philosoph, 2. Hilfte des 2. Jahrhunderts
n. Chr.

- griech. Chorlyriker, um 500 v. Chr.

- platonischer Philosoph und Aristoteles- Kommentator, 6. Jahrh.
n. Chr.



185

Sokrates

Solon

Spengler,
Oswald

Styx

Tartaros

Teos
Telamon

Thales

Tethys
Theben

Theodoretos

Theognis

Theophrastos
Thetis

Thomas

Thomas

Thukydides

Titanen

Titonos

- griech. Philosoph aus Athen, Lehrer u a. des Platon, Dialektiker,
Methodiker (er entwickelte die Methode der Induktion bis zur Vol-
lendung), 469 — 399 v. Chr.

- Staatsmann in Athen, Dichter und Philosoph, 640 — 561 v. Chr.

- Geschichtsphilosoph, Hauptwerk: ,,Der Untergang des Abend-
landes®, 1880 — 1936

- eines der Gewisser, die die Unterwelt umgeben; man leistete den
ernstesten aller Eide bei der Styx

- tief in der Erde, noch unter dem Hades gelegener Ort, an dem
sich Schwerstverbrecher aufhalten miissen und gequélt werden;
das Wort wird auch allgemein fiir ,,Unterwelt” verwendet, s. Hades

- s. Ionien
- Vater des Ajas

- von Milet, vorsokratischer griech. Philosoph; 624 — 546, s.
Hauptstiick § 7, 1

- Frau des Okeanos
- Stadt in Mittelgriechenland

- Bischof und fruchtbarer christlicher Kirchenschriftsteller, 393 —
466 n. Chr.

- elegischer Dichter aus Megara (Mittelgriechenland), 6. Jahrhun-
dert v. Chr.

- Schiiler und Nachfolger des Aristoteles, 372 — 286 v. Chr.
- Mutter des Achilleus

- von Aquin, aristotelisch orientierter Philosoph der Hochscholas-
tik, 1225 — 1274 n. Chr.

- de Vio, gen. Cajetanus, gelehrter Dominikaner; versuchte 1518 in
Augsburg Martin Luther zum Widerruf zu bewegen, 1469 — 1534
n. Chr.

- Historiker, beschrieb den sog. Peloponnesischen Krieg, 460 —
400 v. Chr.

- die 6 Sohne und 6 Tochter von Uranos und Gaia, u. a. Kronos
und Okeanos

- Mann der Eos



186

Troer

Troia

Uranos

Wittgenstein,
Ludwig

Xenophanes

Zarathustra

Zenon

Zeus

- auch Trojaner, Bewohner von Troia (auch Troja)

- Stadt im nordlichen Kleinasien

w. Himmel, zur gottlichen Person erhoben: URANOS

- Ostereichischer Philosoph (Philosophie als Kritik der Sprache);
das Wesen des Satzes ist das Wesen der Welt, 1889 — 1951

- erster eleatischer Philosoph; vertritt die Auffassung, dass das,
was ist, nicht werden kann, 570 — 470 v. Chr.

- auch Zoroaster, Begriinder des Parsismus (s. C § 3 c); Vertreter
des Dualismus (Kampf des Guten gegen das Bose); Lebenszeit ist
wie bei Orpheus unsicher; sie wird zwischen 1000 und 600 v. Chr.
angesetzt

- eleatischer Philosoph; versuchte Beweise fiir die Unmdoglichkeit
der Bewegung zu erbringen, um 500 v. Chr.

- S. des Kronos und der Rhea, Vater der Gétter und der Menschen,
Wettergott, auf dem Olympos wohnend, oberster Gott der letzten
Gottergeneration

¢) Fachausdriicke (Fremdworter, Geographie)

agonal

akme

alexandrinisch

Analogie

- griech., kampfbezogen
- griech., Bliitezeit des Lebens (auf das Alter von 40 gesetzt)
- griech., wie es in Alexandria {iblich war

- griech., Entsprechung, Vergleichbarkeit, Gleichheit

Anthropogonie - griech., Entstehung des Menschen

Anthropologie

- griech., Lehre vom Menschen

anthropologisch - griech., auf die Lehre vom Menschen bezogen

antropomorph

- griech., menschengestaltig



187

apodeiktisch
Arche
Archetyp

archetypisch
archon
Askese

Asthetizismus

atomon

Attribuierung

Autarkie
authentisch

Axiom

byzantinisch

Byzanz

causa finita

Christologie

Chronologie

Corpus Hippo-
craticum

daimon

- griech., beweisend, s. auch intuitiv
- griech., Anfang, Ursprung, Prinzip

- griech., Urbild, das als ein Stiick Menschheitserfahrung vor jeder
individuellen Erfahrung liegt

- griech., einem Archetyp zugeordnet
- griech., Herrscher, hoher staatlicher Wiirdentrager
- griech., Ubung, Enthaltsamkeit

- griech., eine Haltung, die etwas, was man fiir schon hilt, als
bedeutend fiir das eigene Denken angibt

- griech., das Unteilbare

- lat., Zuweisung, Zuteilung, Zuordnung (z. B. ein Bild wird einem
Ereignis als urséchlich zugeordnet)

- griech., Selbstgeniigsamkeit, Unabhéngigkeit
- griech., echt, glaubwiirdig, original

- griech., Grundsatz; Satz, der eines Beweises nicht bedarf, weil er
unmittelbar einleuchtet

- griech., aus Byzanz stammend, auf Byzanz bezogen, s. Byzanz

- uralte Griechenstadt, 667 v. Chr. von Griechen gegriindet, spéter
Konstantinopel oder Istanbul genannt

- lat., eig.: Roma locuta causa finita, d. h.: wenn Rom gesprochen
hat, ist die Angelegenheit erledigt; aus dem katholischen Kirchen-
recht entnommen; gemeint ist, dass die Diskussion beendet ist,
wenn Rom entschieden hat

- griech., Lehre von der Person Christi

- griech., zeitliche Abfolge, Angabe von Lebenszeiten und
geschichtlichen Daten

- griech./lat., Sammlung (Corpus) von medizinischen Schriften,
die unter dem Namen des Hippokrates iiberliefert sind,
s. Hippokrates im Register §3b

- griech., gottliches Wesen, i. U. zu theos (= gottliche Person)



188

daktylisch
daktylos

deduktiv

demos
Dialog
Didaktik

Diskontinuitit

Diskurs

Doxograph

eidetisch

Elegie

Emanation

- griech., s. daktylos

- griech., 1. der Finger; 2. VersmaB, bestehend aus einer Lénge und
zwei Kiirzen: 0 00 0

- lat., w.: abgeleitet, d. h. von einem allgemeinen Satz ausgehend
und zu einem besonderen Satze kommend

- griech., Volk
- griech., Gespréch, auch Zwiegespriach und Wechselrede

- griech., w.: Lehrkunst, d. h. ,,Kunst des Unterrichtens*; gemeint
ist die Befahigung und z. T. auch erlernbare Fertigkeit, Inhalte aus
den Fachwissenschaften auszuwihlen und zu vermitteln; Didaktik
ist ein Handwerk wie das des Béickers oder Schreiners

- lat., historischer oder sonstiger Ablauf mit Unterbrechungen,
s. Kontinuitét

- lat., ein methodisch gefiihrtes wissenschaftliches Gesprach unter
gleichberechtigten Teilnehmern

- griech., Verfasser einer Schrift, in der Lehrmeinungen (doxai)
anderer aufgefiihrt und beschrieben werden.

- griech., bildhaft, die gedankliche Vorstellung oder Form (eidos)
betreffend

- griech., urspriinglich Klagelied, dann auch Lied beliebigen
Inhalts (Preis, Lob, Leid, Schmerz)

- lat., der Ausfluss, das Hervorgehen

emanzipatorisch - lat., befreiend von Zwéngen (z. B. der Anschauung)

Entmythisierung - griech., Befreiung aus dem Paradigma des Mythos

Enzyklopédie

Epos

Eschatologie

Evolutions-
theorie

- griech., Nachschlagewerk, in dem das Wissen einer oder vieler
Disziplinen zusammengefasst ist

- griech., Wort, Spruch, Vers, auch ein léngeres eine Heldensage
erzéhlendes (narratives) Dichtwerk, das aus daktylischen Hexame-
tern besteht; narrative Epen sind die Ilias und die Odyssee, die
unter dem Namen des Homer iiberliefert sind

- griech., Lehre von der Endzeit und von den letzten Dingen

lat./griech.; behandelt die Entstehung der Arten durch allméahliche
Entwicklung



189

Genealogie

Geozentrik

Hauptsatz

Heliozentrik

Hexameter

hierarchisch

Historismus

hyle
hypokeimenon

hypostasieren

induktiv

intuitiv

Kanon

Kategorien

Kontext

Kontinuitét

- griech., Lehre von den sich ablosenden Generationen bei Men-
schen und Goéttern

- griech., Lehre von der Erde (ge) als Mittelpunkt (kentron) des
Weltalls; s. auch Ptolemaios

- grundlegender Satz in einer Wissenschaft; vgl. z. B. in der Physik
die drei Hauptsétze der Thermodynamik

- griech., Lehre, dass zentrales (kentron) Gestirn im Planetensys-
tem die Sonne (helios) ist — von Aristarchos von Samos 265 v. Chr.
postuliert; 1543 n. Chr. von Kopernikus veroffentlicht

- griech., w.: Sechsmal, episches Versmal, das 6 Versfiile (Dakty-
len 0 O O) umfasst; der letzte VersfuB ist gekiirzt (O O)

- griech., durch Unter- und Uberordnung gekennzeichnet

- griech./lat., geistige Haltung, die einseitig alles als geschichtlich
gewachsen betrachtet und insofern einseitig Geschichtliches tiber-
bewertet und die Gegenwart unterbewertet nach dem Spruch: ,,Es
ist alles schon dagewesen™

- griech., Stoff, Materie
- griech., das Zugrundeliegende, die Substanz

- griech., Eigenschaften zu gottlichen Personen gestalten, diese
personifizieren

- lat., w.: hinfiihrend, d. h. vom empirischen Einzelfall zum allge-
meinen Gesetz gelangend

- lat., auf unmittelbare, nicht durch Reflexion gewonnene Einge-
bung bezogen

- griech., w.: Richtschnur, Leitfaden; i. w. S. eine Zusammenstel-
lung von Ideen und Autoren, die fiir einen bestimmten Bereich
reprasentativ sind

- griech., w.: kategoria = Aussage, Urteil; Kategorien sind nach
Aristoteles Urbestimmungen des Seins, die sich in Sétzen
ausdriicken, z. B. in Aussagen zu Ort, Zeit, Beschaffenheit usw.

- lat., Zusammenhang

- lat., Stetigkeit, eine Entwicklung, die Spriinge nicht zulésst [vgl.
Arist. Phys. VI 1 ff.]



190

Kontinuum
Kosmogonie
Kosmos

Logos

Metaphysik

Modell

Mysterium

mythologisch

- lat., der zusammenhéngende, mit den Sinnen erfassbare Raum
- griech., Lehre von der Welt (Entstehung und Entwicklung)
- griech., Schmuck, Ordnung, Welt, Weltall

- griech., 1. Wort, Rede, Satz
2. Denken, Vernunft, Verstand
3. als Paradigma Ausdruck der Haltung, die Erscheinun-
gen und Ereignisse nicht durch bildgefiillte oder
bildhafte Zuweisungen von Geschichten (mythoi),
sondern mit Hilfe des Denkens (logos) aus sich selbst
heraus erklart

- griech., w.: nach der Physik; Andronikos von Rhodos (1. Jahr-
hundert v. Chr.) ordnete aus bibliothekarischen Griinden eine
Reihe von Schriften des Aristoteles ,,nach der Physik* desselben
ein; der Fachausdruck metaphysika erscheint zum ersten Mal im
vierten Jahrhundert n. Chr. bei Basilius von Caesarea in Kappa-
dokien (Kleinasien) [Is. 162]; der Kommentar zu Isaia gilt aller-
dings nicht als echt; mit Sicherheit aber verwendet der Neuplaton-
iker Simplikios Metaphysik im neuzeitlichen Sinne als philoso-
phische Grundwissenschaft (,,erste Philosophie®), die

a) liber die sinnlich erfahrbare Welt und das Sein als solches
hinausgeht und

b) von dem handelt, was den Einzelwissenschaften gemeinsam ist
und diese begriindet; insofern ist sic dic Wissenschaft von der
Wissenschaft.

- lat., 1. Entwurf, 2. ein Gebilde, das ein natiirliches Objekt (z. B.
ein Atom) mafstabsgerecht vergroBert oder (z. B. eine Landkarte)
verkleinert oder b) unanschauliche Komponenten eines grof3eren
theoretischen Komplexes und deren Beziehungen anschaulich
macht (z. B. ein didaktisches Modell)

- griech., ein religioses Geheimnis; eine Mysterienreligion ist eine
solche, die von religiosen Geheimnissen ausgeht und diese nur
auserwéhlten Menschen, die ihrerseits zur Verschwiegenheit ver-
pflichtet sind, eroffnet

- griech., einer geistigen Haltung zugeordnet (nach Aristoteles
auch philomythisch genannt), die Ereignissen der Welt zu ihrer
Erkldrung Geschichten (mythoi) zuweist, diese aber nicht aus sich
selbst mit dem eigenen Verstand (logos) zu erklaren versucht



191

mythos

narrativ

Objektivitit

Orphik

Paradigma

Parsismus

passim

patriarchalisch

philomythisch

Philosophem
physis

polis

politomorph

Prolegomenon

Prooimion

- griech., Geschichte, Erzéhlung, auch geistige Haltung, die
Phianomene durch Geschichten zu erkldren sucht

- lat., s. reflexiv

- lat., die ideale Haltung dessen, der sich von Gefiihlen und Vorur-
teilen nicht bestimmen l4sst

- griech. Lehre des Orpheus; s. Orpheus C § 3 b

- griech., 1. Muster, Beispiel; 2. das Wesen; 3. die sich in Lehrmei-
nungen ausdriickende fundamentale geistige Haltung

- persisch, von Zarathustra gestiftete monotheistische Religion der
Parsen; Ursprungsland ist Persien (daher Parsen); im 7. Jahrhun-
dert n. Chr. flohen die Parsen vor dem Islam nach Indien und leben
heute vorwiegend in der Gegend von Bombay

- lat., an vielen Stellen

- lat./griech., innerhalb einer Familie auf den Vater (pater) als
Herrscher (archon) bezogen

- griech., Fachausdruck aus der Metaphysikvorlesung des Aristote-
les (1. Buch); ph. ist bezogen auf diejenige geistige Haltung, die es
liebt (philein), Phianomene in der Natur und Gesellschaft durch
Zuweisung von Geschichten (mythoi) urséchlich zu erklaren

- griech., philosophischer Lehrsatz

- griech., das Wesen, das allem Seienden zugrunde liegt, auch
Beschaffenheit, Gestalt, Lage (z. B. geographische Lage), natiirli-
che Ordnung, Natur, das Geschopf

- griech., Stadt (-staat), z. B. Athen oder heute Bremen oder Ham-
burg

- griech., aus dem Raume der Gesellschaft und in Ubereinstim-
mung mit diesem Raume gestaltet

- griech. (Plural: Prolegomena), Einleitung, Vorbemerkung(en) —
oft mehr als nur eine dem Hauptteil vorgelagerte Bermerkung (z.
B. bei Immanuel Kant oder Friedrich August Wolff)

- griech., Vorspiel, Einleitung



192

Prophetie

reflexiv

retrospektiv

Rgveda

Rhapsodie

Scholion
Segment
Skeptizismus

Sophist

Subjektivismus

Sukzession

Theodizee
Theogonie

Theokrasie

- griech., Voraussagung oder auch offentiche Verkiindigung einer
besonderen Wahrheit, 6ffentliche Ermahnung

- lat., nicht nur beschreibend (narrativ), sondern den gedanklichen
Hintergrund aufdeckend

- lat., zuriickblickend, die Verhéltnisse oder Ansichten der Gegen-
wart auf die Vergangenheit zuriicklenkend, auch: die Vergangen-
heit aus der Sicht der Gegenwart bewertend

- altindisch, abgeleitet von veda = ,,Wissen“; Rgveda bedeutet
,Verswissen®; der _gveda umfasst 10642 Verse an einzelne Gotter,
Diamonen und Koénige und ist der &lteste Text der vedischen Litera-
tur; vor der schriftlichen Abfassung wurde der Rgveda 2000 Jahre
nur miindlich weitergegeben, Entstehung zwischen 6000 und 2500
v. Chr. [vgl. Mehlig, 1987, S. 32 f.]

- griech., epische Dichtung, episches Lied, von einem durch das
Land wandernden Rhapsoden vorgetragen

- griech., Randbemerkung im Sinne einer Erlduterung
- lat., Abschnitt, Bereich (z. B. Himmel, Erde, Meer)
- griech., Haltung die alles anzweifelt

- griech., w.: der Kenner (z. B. einer der 7 Weisen), im engeren
Sinne seit etwa 450 v. Chr. ein Kenner, der herumzog und gegen
Bezahlung Unterricht erteilte; die Sophisten wandten sich vom
Denken in naturphilosophischen Dimensionen ab und stellten den
Menschen in den Mittelpunkt ihres Denkens (daher anthropolo-
gische Wende)

- lat., Haltung dessen, der objektive, vom Einzelbewusstsein unab-
hingige Erkenntnisse bestreitet

- lat., Abfolge

- griech., Rechtfertigung des Handelns Gottes in der Welt
- griech., Entstehung der Gotter

- griech., w.: Gottermischung; diese liegt dort vor, wo die Person
eines einzelnen Gottes (z. B. des Zeus) so erweitert wird, dass
auch andere gottliche Personen in ihr aufgehen.



193

Thermodynamik - griech., Teil der Physik, der physikalische Systeme unter dem
Gesichtspunkte der Warmezufuhr und des Warmeentzuges unter-
sucht, s. Hauptsatz

tragisch - griech., unabwendbar, schicksalhaft

Transzendental- - lat./griech., s. Metaphysik
philosophie

Upanischaden - altindisch, von upanisad = verehren,; 108 theologische Abhand-
lungen des altindischen Brahmanismus in Prosa und Versen; sie
behandeln die Entstehung der Welt, den Geburtenkreislauf und die
Erlésung (Nirvana) durch die Einheit von Individualseele (atman)
und Weltseele (brahman)

d) Sachen

A

affirmativ 63
Analogie 97, 147
Analogiedenken 117
Analogien 152
Analogieschluss 97
Anthropogonie 80
anthropomorph 36
Anwendungsbezug 114
apeiron 134, 135, 141
Askese 74
Atomtheorie 16
Attribuierung 29, 37
Aufklarung 121
Ausgleich 97, 143
Austausch, universaler 137
B

Balance 84, 142
Belehrung 48
Bewegung 127
Bewertung 57



194

Bewusstsein, emanzipiertes

Bild
Bilder
Bildung
Biihne

C

Christologie
Chronologie
chronos

D

Daimon
daimon
deduktiv
Dekadenzschema
Demokratie
denkbar
Denken
Denkstil
Deutung
Didaktik
dike
Distanz

E

Ehre
Einheit
eirene
Elend

Ende
Endzeit
entmythisieren
Erde
Erdscheibe
Erfahrung
Erkldrungen
Erl6ser
Erlosung
eunomia
ewig

56
23
28, 46
20
28

74
17
140

43, 49
127

145

87

93

98

16, 134, 135, 152
23,95

86

13

82

50

40
15,37, 48, 50, 59, 60, 62, 80, 95, 122, 128, 149
82

54

108

88

122, 127

145

36

135

145

74

74

82

150



195

F

Fachwissenschaft
Fixsterne
Flamme

Freiheit

G

Ganze

Ganze, das
Gegensitze
Gegenwartigkeit
Gegenwartsbedeutung
Geheimlehre
geistkonstituiert
Geometrie
Geometrisierung
Gesamtzusammenhang
Geschichten
Geschichtsphilosophie
Gesellschaft

Gliick

Gott

Gottergeburt
Gottesauffassung
Gottesbegriff

Gottheit

Gottliche, das
Gottliches
Grenzbewusstsein
Grundharmonie
Giiltigkeit

Gutdiinken

H
Halbkugel
Handlung
Heilige, das
Heilkunst
Heldenepen
Hierarchie
hierarchisch

103
153
142

32

13, 64
36

37,143

21

13

70

154

113

36

29

23,28

77, 87, 151
96

106

57,73, 85, 89, 95, 109, 119, 127
60

127

127

119, 128
29

146

98

84

45

54

153
102, 140
50
103
24
42
28



196

Himmel
Himmelsraum

|
Indoeuropéer
induktiv
Instrument
Interpretation
intuitiv

K

Klang
Konstanz
Kontinuum
Kosmogonie
Kosmologie
Kreis

Krieg
kritisch-rational
kugelformig

Kugelvorstellung
Kulturentwicklung

L

Léauterung
Lebewesen
Lehrsatz
Leid
Lektion
Logos

Luft

M
Makrokosmos
Maf

Mensch
Menschenbild
Menschheit
Modelldenken
Musik

143
153

28
145
59
48
116

60
123
139

64, 142
139

74

25

76
131

35

76

46

146

112

86

109

14,97, 98, 104
147

128
98
85, 89
116
46
117
68,76



197

Mysterienreligion
mythologisch

Mythos

Mythos, personengebundenen

N

Nihe

Natur
Naturwissenschaft
Norm

o
Objektivitat
Ontologie
Ordnung
Orphik

P

Paradigma

Paradigma, kritisch-rationales
Paradigma, logisches
Paradigma, philomythisches
Paradigmata
Paradigmawechsel

Person

Personen

philomythisch

Philosophie

Philosophieren, das
philosophisch

physis

Planeten

Polaritét

Politik

Q
Qualitit
Quantitat
Quellen

72

60, 63

14,24, 27,32, 45, 46, 49
42

50
96
36
48

13

60, 82, 136
62

141

8, 111

50, 56

97, 125, 146
27,42, 48, 57
76

8

45

121

23

24

101

23

73,120, 123, 124, 127, 141, 147
153

73

131

148
148
12, 157



198

R

Rationalitit
Rechtsfrieden
Rechtsidee
Rechtsstaatlichkeit
Reflexion
reflexiv
Reinigung
Religionsgriinder
Revolution
Rgveda-Hymnus

S

Sanger
Schadensersatz
Schauen, das
Schema, genealogisches
Schicht
Schicksal
Schild

Schuld
Schuldigkeit
Schulpédagogik
Seele

Sein

Sein, das
Seinserhellung
Seinsgewissheit
Seinsordnung
Seins-Ursachen
selbstbestimmt
Selbstbewegung
sichtbar
Sinngebung
sophia
Sprachanalyse
Sprache
Steuerung

Stoff

Strafe

subjektiv

116
82

82

96

95

60, 64
74

67

9
62,72

35, 59
135

101

81

46

109

27,35

29,32, 46, 135
135

160

126

15, 59, 89, 136
50

82

98

147

121

57

127

98

48

101

81

72,76, 80

140

141

94

13



199

Substanzen
Sukzessionsdenken
Sukzessionsmythos
System
systematisch

T

themis
Theodizee
Theogonie
Theologie
theoria
Thermodynamik
Tiefendimension
Tod

Tradition
Tragddie
Trennung

Trost

U

unanschaulich
Unanschaulichkeit
Unheimlich
Untertreibung
Urgrund

Ursachen
Ursprung
Ursprungsfrage
Urstoff
Ursubstanz

A%

Verbindlichkeit
Verblendung
Verbriiderung
Vernunftsfahigkeit
Verstehen

Vielfalt

Vielheit
Vielwissen

141
87
81
62
67

82

56

64

40, 119
104
137
46

72

13

29, 40
86
136

134
145
62
44
122
24
122, 147, 149
121
148
151

45
29, 54, 94
151

125

149

62

15, 149
102



200

Vollendung
Vollstiandigkeit
Vorsokratiker

w

Wahrheit
Wahrnehmung
Wasser
Weisheit

Welt

Weltbild
Welten
Weltenperiodik
Weltenwirbel
Welterklarung
Weltleitung
Weltschopfung
Weltverstehen
Wende, anthropologische
Werden, das
Wertung
Wesenswissen
Wiederkehr
Wiederkunft
Willen, freier
Wirbel
Wirkung
Wissenschaft
Wissensgesellschaft
Wort

Z

Zahlen

Zeit

Zerfall

Zorn
Zusammenhang
Zwang

103
37
11

103

16

122, 124, 126
101

73, 131, 148, 150, 151
35

144

145

144

36

29

142

143

17

15, 138, 140
80

102

74

137

84

142

126

53,103

149

60

145

45, 46, 49, 50, 71, 139, 140
53

25

64, 145

140



201

D: Nachwort: Ernst MAROW

Der erste Besuch bei Ernst MAROW in Hannover-Kirchrode begann mit einer
Uberraschung:

Als ich klingeln wollte, entdeckte ich auf dem Namensschild nicht den Namen
MAROW, sondern:

HOMER.

Schnell versuchte ich mich durch einen Blick in mein Notizbuch zu vergewissern,
ob ich auch vor dem richtigen Hause stehe. Ich fand: Kaiser-Wilhelm-Strafie 14.
Also stand ich doch vor dem richtigen Haus.

Ich klingelte und strahlend 6ffnete die Tiir:
Ernst MAROW.

Die Uberraschung sah er mir noch auf dem Gesichte an. Drum sagte er nach der Be-
grilfung:

,Uberrascht so wie Sie hat auch der Herr von der Kabelgesellschaft geschaut, nur
etwas anders. Der fragte mich, ob hier ein Herr HOMER wohne. Wahrheitsgemaf
antwortete ich:

Ja!

Denn {iberall bei mir ist HOMER.

Da kam die Gegenfrage: ,Hat denn Herr HOMER keinen Fernseher?’
Wiederum antwortete ich wahrheitsgemaf: Nein!

Den braucht er nicht; er trigt so viele Geschichten und Bilder in sich, dass er von
auflen Kommendes nicht benotigt.

Natiirlich tat der Mann mir etwas Leid; denn er konnte den Hintergrund meiner
Worte nicht verstehen. Doch ich musste ihn verwirrt, wie er war, entlassen.*

So kam ich in ein schones altes Haus; ich habe nur wenige Héuser gesehen, die so
innig ihren Charakter erst durch Bilder und durch Geschichten représentierende
Menschen erhalten.

Hier leben HOMER und der Mythos tatsachlich.

Nach ruhigem Verweilen und wortlosem Einswerden mit R&umen und Bildern ka-
men wir schnell zum Zweck meines Besuchs. Wir betrachteten MAROWSs Zyklus
von Radierungen zu Motiven aus der Odyssee des HOMER; dieser beeindruckte
mich wie keiner sonst seit den Bildern von Friedrich PRELLER.

Bald gelang es uns, den Bildern Texte und den Texten Bilder zuzuordnen. Was als
eigenstindige Leistung von jedem vorgesehen und eingebracht war, erwies sich als
eine Einheit wie der Klang in einer Sonate.



202

Wer ist nun Ernst MAROW?

Er stammt aus Konigsberg in der Neumark und wurde dort 1934 geboren. Mit vie-
len Familien teilte 1945 seine Familie das Schicksal der Flucht.

In Niedersachsen wuchs er auf und machte 1954 in Peine das Abitur. Zwischen dem
Abitur und der kiinstlerischen Ausbildung an den Hohen Schulen zu Hannover und
Berlin arbeitete er als Isolierer in der Ilseder Hiitte.

Bemerkenswert ist, dass er 1966 alle seine Bilder, die bis dahin entstanden waren,
verbrannt hat. Doch dieses ist nur wie eine Verabschiedung unter Freunden: Im
Wiedersehen findet Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft Einheit und Vollen-
dung; denn nichts ist verloren, auch wenn es nicht mehr da ist. Es ist jenseits der
Zeit und daher stindig gegenwirtig.

Uniiberwindbar ist diese Dimension menschlichen Denkens; Generation fiir Gene-
ration keimt diese Dimension archetypisch wieder auf und bewegt sich im Kreise
von HOMER {iber HOMER und zu HOMER zuriick. Der Name dieser Dimension
heifit Mythos, und wir fassen sie bei HOMER ebenso wie bei HOLDERLIN, CE-
LAN, BOBROWSKY und MAROW:

HOMERUS vivus, semper vivus, redivivus.
Wir kénnen uns abwenden, aber er ist da.

Es blieb nicht aus, dass nur wenige Jahre nach diesem einschneidenden Ereignis,
dem sich produktive Jahre anschlossen, das kiinstlerische Schaffen Ernst MAROWSs
in Ausstellungen gewiirdigt wurde:

1972 in der Galerie BRUSBERG (Hannover), 1973 in der Villa Hammerschmidt
(Bonn), 1973 und 1980 im Deutschen Kiinstlerbund, 1974 in einer Wanderausstel-
lung durch Kanada, 1977 im Kunstverein Mannheim und in den Folgejahren wieder
bei BRUSBERG und im GROPIUS-Bau Berlin. AuBlerdem erhielt er fiir sein zeich-
nerisches Werk 1981 den SPRENGEL-Preis.

Der hier nun in Teilen verdffentlichte Odyssee-Zyklus mag zeigen, wie wir — der
Kiinstler Ernst MAROW alle Male — von HOMER kommen und zu ihm wiederkeh-
ren.

Dieser Kreis bezieht alles Sein in der Zeit ein und ist als solcher

vor aller Zeit.






Dieses Buch handelt vom Dichten und Denken der Vorsokrati-
ker. Arno Schmidt beginnt seine Darstellung jedoch nicht erst bei
Thales von Milet: Er widmet sich ausfuhrlich den Gedanken des
Homer, Hesiod und Orpheus, die in inren Werken uber die Entste-
hung der Welt, der Gotter und Uber das Verhdltnis der Menschen
zur Welt und zu den Godttern nachsannen. Es entstanden die My-
then vom Kampf der Kroniden gegen die Titanen und vom Kampf
der Griechen gegen die Troer, aber auch Mythen Uber die Ge-
burt und den Tod, die Liebe und den Hass. Sie entwickelten Ge-
danken, die in der Theologie und der Kunst bis in unsere Zeit hinein
wirken.

In ihrer Tendenz, zwischen Sache und Person zu trennen, leg-
fen sie den Grundstein fur Philosophen wie Thales, Anaximander
und Anaximenes. Deren sachorientiertes Denken ebnete schlieB-
lich den Weg zu einer neuen Weltsicht, zu wissenschaftlicher For-
schung und insbesondere zu den Naturwissenschaften.

.Die Geburt des Logos” wendet sich an alle philosophisch Inter-
essierten, die versuchen, den geistigen Ursprung Europas zu ver-
stehen und ihren eigenen Standort darin. Das Buch wird begleitet
und bereichert durch Radierungen von Ernst Marow.

Arno Schmidt ist klassischer Philologe. Als Universitatsprofessor
lehrte er an der Carl-von-Ossietzky-Universitat Oldenburg und an
der Martin-Luther-Universitat in Halle. Gegenwdartig halt er Vorle-
sungen am Institut fGr Philosophie an der Philipps-Universitat Mar-
burg Uber die Entwicklung der antiken Philosophie und ihre Wir-
kungsgeschichte.

Ernst Marow ist freischaffender Kunstler und lebt in Hannover.
Seine Arbeiten wurden vielfach ausgestellt und ausgezeichnet,
Unter anderem erhielt er 1981 fur sein zeichnerisches Werk den
Sprengel-Preis.

Logos Verlag Berlin

ISBN 3-89722-941-2



	A: Vorwort: 
	§1 Entstehung des Buches 
	§2 Vorbesinnung 
	§3 Einführung 

	B: Hauptstück: Paradigmata 
	§1 Das philomythische Paradigma: HOMEROS 
	§2 Das mythologische Paradigma: HESIODOS (1. Teil: Die Systematik) 
	§3 Das theologische Paradigma: ORPHEUS 
	§4 Das mythologische Paradigma: HESIODOS (2. Teil: Der vordere Orient) 
	§5 Das mythologische Paradigma: SOLON (die politisch-religiöse Komponente) 
	§6 Exkurs: philosophein, sophia, theoria 
	§7 Das logische Paradigma: 

	C: Anhang: 
	§1 Quellen 
	§2 Literaturverzeichnis: 
	§3 Register 

	D: Nachwort: Ernst MAROW 

