
A R N O S C H M I D T

DIE GEBURT DES LOGOS
B E I D E N F R Ü H E N G R I E C H E N

MIT RADIERUNGEN

VON ERNST MAROW

λογος



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung
des Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0
Lizenz CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Origi-
nalmaterial. Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen
(gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildun-
gen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/941

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/941


Arno S
hmidt

Die Geburt des Logos

bei den fr

�

uhen Grie
hen

Mit Radierungen von Ernst Marow

Logos Verlag Berlin

λογος



Bibliogra�s
he Information Der Deuts
hen Bibliothek

Die Deuts
he Bibliothek verzei
hnet diese Publikation in der Deuts
hen

Nationalbibliogra�e; detaillierte bibliogra�s
he Daten sind im Internet

�

uber

http://dnb.ddb.de abrufbar.





Copyright Logos Verlag Berlin 2002

Alle Re
hte vorbehalten.

ISBN 3-89722-941-2

Logos Verlag Berlin

Comeniushof, Gubener Str. 47,

10243 Berlin

Tel.: +49 030 42 85 10 90

Fax: +49 030 42 85 10 92

INTERNET: http://www.logos-verlag.de



D e t l e f S 
 h m i d t,

�lio ante tempus denato

1962 { 1995



Errata

S. 31 Aigisthos (statt Aigistos)

S. 39, 10 TITHONOS (statt TITONOS)

S. 56, 5 v.u. LEIBNIZ (statt LEIBNITZ)

S. 60, 4 Verborgenheit (statt Verborgenen)

S. 63, 8 Ergänzung: ... des HESIODS, zwischen dem Alten Ori-
ent und Europa.

S. 109, 11 Perser Reich (statt Meder Reich)

S. 114, 22 gegen die Perser (statt Meder)

S. 139, 6 mit
”
nicht geschaffen“ (statt

”
unsterblich“)

S. 165, 4 UNGERN (statt UNGARN)

S. 166, Mitte Reinbek (statt Reinbeck)

S. 168 (Ziegler) Der Kleine Pauly (stat Pauli)

S. 168 (Burkert) BURKERT, Walter (statt BUKERT, Wilhem)

vor 1984: Phil-hist. Klasse

zusätzlicher Eintrag: BURKERT, Walter: Die Griechen
und der Orient. München 2003.

S. 168 (Erbse) 1964, S 2 ff. (statt 164, S. 4 ff.)

S. 168 (Kerenyi) zusätzlicher Eintrag: KERENYI, Karl: The Song of Ul-
likummi. New Heaven 1952

S. 169 (West) neuer Eintrag zuvor: Schwabl, Hans: Weltschöpfung. In:
RE Suppl. 9, 1962, Sp. 1433 ff.

S. 181 Leibniz (statt Leibnitz)



 

5

 

I n h a l t s v e r z e i c h n is

 

A: Vorwort: 7

§1 Entstehung des Buches 7

§2 Vorbesinnung 8

§3 Einführung 11

a) Begründung des Themas 11

b) Hilfen für die Lektüre des Buches 19

B: Hauptstück: Paradigmata 23

§1 Das philomythische Paradigma: 23

HOMEROS 23

§2 Das mythologische Paradigma: 59

HESIODOS (1. Teil: Die Systematik) 59

§3 Das theologische Paradigma: 67

ORPHEUS 67

§4 Das mythologische Paradigma: 79

HESIODOS (2. Teil: Der vordere Orient) 79

§5 Das mythologische Paradigma: 93

SOLON
(die politisch-religiöse Komponente) 93

§6 Exkurs: 101

philosophein, sophia, theoria 101

§7 Das logische Paradigma: 111

1. THALES 111

2. ANAXIMANDROS 131

3. ANAXIMENES 147



 

6

 

C: Anhang: 157

§1 Quellen 157

§2 Literaturverzeichnis: 162

§3 Register 174

a) Abkürzungen 174

b) Namen (Personen und Gottheiten) 175

c) Fachausdrücke (Fremdwörter, Geographie) 186

d) Sachen 193

D: Nachwort: Ernst MAROW 201



 

7

 

A: Vorwort:

 

§1 Entstehung des Buches

 

Dieses Buch ist aus einer Reihe von Vorlesungen und Vorträgen hervorgegangen,
die an den Universitäten zu Oldenburg/Ol., Halle/S. und Marburg/L. gehalten wor-
den sind. Den Studierenden insbesondere der Philipps-Universität zu Marburg bin
ich zu besonderem Dank verpflichtet für ihr großes Interesse, ihre Aufmerksamkeit
und die vielen anregenden und fruchtbaren Fragen, deren Ergebnisse sich in diesem
Buche niederschlagen. Aber Bücher wie dieses können nicht entstehen ohne die An-
teilnahme und die vielfältigen Hilfen und übrigens auch die Geduld anderer:

Da ist zunächst meine Frau zu nennen. Mit Beharrlichkeit hielt sie mir den Rücken
frei und war eine stets zuverlässige Begleiterin diese Buches.

Sabine Schlinke hat neben ihrer vollen Berufstätigkeit mitdenkend alle anfallenden
Schreibarbeiten und die erste Gestaltung des Textes vorzüglich erledigt. 

Stud. jur. Christiane Killait hat mit den Augen einer unbefangenen Leserin den Text
aufgenommen und diesem eine solche Gestalt gegeben, dass er sich für einen größe-
ren Leserkreis eignen könnte und vielleicht sich auch insgesamt leserfreundlich dar-
stellt. 

Meine Hallenser Studienfreunde und Freunde Renate und insbesondere Martin
Lenz, Inge und Wolfgang Luppe sowie Hans Mehlig waren mir bei Fragen und auf-
kommenden Aporien helfende Gesprächspartner, desgleichen Sven Sellmer vom In-
stitut für Orientalistik an der Universität Kiel und Armin Gröner, der Musik und
Mathematik am Gymnasium Lehrte unterrichtet und mir mit seiner hohen Musikali-
tät die Augen für den engen Zusammenhang zwischen Musik, Mathematik und
Sprache erneut öffnete. 

Insgesamt aber war es das Institut für Philosophie an der Philipps-Universität zu
Marburg (und deren Mitglieder bzw. Mitarbeiter), das ein angenehmes und auch an-
regendes Arbeitsklima geschaffen, mir aber auch gute Arbeitsmöglichkeiten einge-
räumt hat.

Ihnen allen sei herzlich gedankt.

Dieses Buch wendet sich an Leserinnen und Leser, die für sich nach Wegen suchen,
diese Welt, den geistigen Ursprung Europas und ihren Standort darin zu verstehen.
Das mögen junge Menschen sein, die noch am Anfange stehen, das könnten aber
auch ältere, selbstverständlich sogar Fachkollegen sein! Doch was ist der Anfang
und was ist das Ende? Wir wissen es nicht. So mancher, der sich am Ende wähnt,
steht am Anfang, und der Anfänger ist schon vollendet, ohne dass er es weiß. 

Sie alle aber verbindet, was wir in unserer Sprache 

 

Bildung

 

 nennen.

So möge denn dieses Buch (im Sinne des HORAZ) 

 

nützen

 

 und 

 

erfreuen

 

.



 

8

 

§2 Vorbesinnung

 

Seit den 60er Jahren des vergangenen Jahrhunderts hat sich in der Sprache der Wis-
senschaftstheorie und Wissenschaftsgeschichte ein Begriff durchgesetzt, der wie
vieles andere dem Griechischen entstammt, der Begriff 

 

Paradigma

 

. 

Thomas S. KUHN definiert in seinem bereits 1962 erschienenen Buch „Die Struk-
tur wissenschaftlicher Revolutionen“ [15. Auflage 1999, vgl. S. 186] Paradigma ei-
nerseits als „die ganze Konstellation von Meinungen, Werten, Methoden...., die von
den Mitgliedern einer gegebenen Gemeinschaft geteilt werden“. 

Andererseits bezeichnet Paradigma die 

 

Lösung

 

 eines Problems, die „als V o r -
b i l d  oder Beispiel“ für die Lösung anderer Probleme dienen kann. Mit letzterem
Definitionsteil können wir an die Bedeutung des griechischen Wortes anknüpfen;
denn dieses bedeutet „Beispiel“ oder „Vorbild“, auch „Muster“; bei PLATON be-
deutet es „

 

Wesen

 

“ oder auch „Idee“.

Wie wir an der erweiterten Verwendung des Wortes bei PLATON sehen können, ist
das Nachdenken über Paradigmata nicht neu; als Autoren der neueren Zeit könnten
Ludwig WITTGENSTEIN oder Hermann August KORFF genannt werden. Bei-
spielsweise ist für letzteren der Titel seines Hauptwerks „Geist der Goethezeit“ Pro-
gramm und Paradigma, dessen Darstellung „…die gemeinsame geistige Grundlage
und … Gesamtbedeutung …“ von Sturm und Drang, Klassik und Romantik für die
europäische Geistesgeschichte vermitteln soll [aus dem Vorwort zur 1. Auflage von
1923]. 

 

Paradigma

 

 meint also immer etwas 

 

Fundamentales

 

, und es geht darum,
etwas im Sinne der Ideengeschichte „

 

wesenhaft zu erleuchten

 

“ [a. a. O.]. 

In den hier vorliegenden Betrachtungen wird Paradigma in dem eben genannten

 

weiteren

 

 Sinne gebraucht. Während aber nun nach der Vorstellung von KUHN ein
Paradigma ein anderes 

 

unwiderruflich ablösen

 

 kann (z. B. löst das heliozentrische
das geozentrische Paradigma ab), bleiben die Paradigmata der frühen Griechen
nicht nur erhalten, sondern sie 

 

wirken

 

 als geistige Haltungen prägend über die
Jahrtausende bis in die Kultur der 

 

Gegenwart

 

.

Das soll im Folgenden gezeigt werden, handele es sich um Dichter wie Friedrich
HÖLDERLIN und Paul CELAN oder um Physiker wie Werner HEISENBERG und
Carl-Friedrich von WEIZSÄCKER.

Mit dem Wort Paradigma geht der Begriff 

 

Paradigmawechsel

 

 einher. KUHN
meint dazu, dass es sich bei einem solchen Wechsel im Rahmen der Weiterentwick-
lung der Wissenschaften (insbesondere der Naturwissenschaften) um einen revolu-
tionären Prozess handelt, der zudem den Charakter des Fortschritts trägt. Das mag
für Naturwissenschaften zutreffen, vor allem dort, wo durch ein bestimmtes Para-
digma (z. B. das geozentrische) Theorien zu demselben Bereich einander wider-
sprechen oder bestimmte Fragen überhaupt nicht gestellt und bestimmte Konse-
quenzen nicht gezogen werden können. Man könnte angesichts des geozentrischen
Paradigmas an die Beobachtung eines Himmelskörpers denken, ohne dass man zu



 

9

 

erkennen in der Lage ist, dass es sich bei diesem um einen Mond des Jupiter han-
delt; denn dieser wäre 

 

paradigmawidrig. 

 

So muss z. B. die durch KOPERNIKUS
herbeigeführte und nach ihm benannte Wende den Charakter einer 

 

Revolution

 

 tra-
gen.

Ob und wie hilfreich die KUHNsche These für den Bereich der Geisteswissenschaf-
ten ist, soll im engeren Sinne Gegenstand dieser Untersuchung sein. 



Der Zyklop



 

11

 

§3 Einführung

 

a) Begründung des Themas

 

Denken

 

 und 

 

Dichten

 

 der frühen Griechen zu beschreiben und Grundlagen zu
schaffen für eigenes Nachdenken über deren 

 

Wirkungsgeschichte

 

, ist Gegenstand
dieses Buches.

Vergangenheit, Gegenwart 

 

und

 

 Zukunft werden als eine unlösbare Einheit betrach-
tet. Alles aber kulminiert im 

 

Jetzt

 

. Das Jetzt ist Inbegriff des 

 

Seins

 

.

Dieser Gedanke wird nun nicht in die frühen Griechen hineinprojiziert, sondern im
Gegenteil: 

Die frühen Griechen und übrigens auch die altindischen Schriften (Rgveda-Hymnus
X 129) haben diesen Gedanken gefasst und so ausgeformt, dass er bis in unsere Ge-
genwart nachwirkt. Wir leben von den frühen Griechen; 

 

philosophisch

 

 denken
heißt 

 

griechisch

 

 denken [vgl. KRANZ, 1941, S. 3]. 

Das ist die 

 

Legitimation

 

 für uns, der Beschäftigung mit den (frühen) Griechen
nachzugehen [siehe S.  13]. 

Wir haben uns seit etwa hundert Jahren daran gewöhnt, von 

 

Vorsokratikern

 

 zu
sprechen und meinen damit die Reihe von Denkern, die nicht durch die Schule sok-
ratischen Denkens gegangen sind [LONG, 2001, S. 5]. Die meisten von ihnen leb-
ten auch 

 

vor

 

 Sokrates, so dass der seit 1903 von Hermann DIELS fest eingeführte
Begriff „Vorsokratiker“ [Die Fragmente der Vorsokratiker, Berlin 1903 ff.] zutref-
fend erscheint.

Daher beginnen zugleich in der Nachfolge des DIOGENES LAERTIOS die meisten
Autoren, die sich in ihren Büchern mit der Geschichte der griechischen Philosophie
beschäftigen, mit THALES, dem kleinasiatischen Griechen. Denkentwicklungen
vor THALES spielen in den Darstellungen keine große Rolle, leider auch nicht in
dem oben genannten, von LONG herausgegebenen „Handbuch Frühe Griechische
Philosophie“ [Weimar und Stuttgart 2001]; dessen Untertitel lautet: „Von Thales bis
zu den Sophisten“.

Nun sind wir in der glücklichen Lage, aus den Zeiten vor THALES sehr ausführli-
che literarische Zeugnisse in hoher sprachlicher Vollendung erhalten zu haben; ge-
meint sind die Werke des HOMEROS (um 750 v. Chr.) und des HESIODOS (um
700 v. Chr.).

Daher sollte man beide und auch den ORPHEUS (wer immer er sei) nicht nur im
Rahmen einer „Vorgeschichte“ der Philosophie mehr beiläufig abhandeln, zumal
die drei Autoren für die Folgezeit den Grund legten und Vorbilder wurden für Den-
ker, die wie z. B. SOLON sonst nur im Rahmen von Abhandlungen zur politischen
Geschichte oder zur Literaturgeschichte, nicht aber im Rahmen von Darstellungen
der Geschichte der Philosophie berücksichtigt worden sind.

So umfasst die Darstellung dieses Buches etwa die 

 

Jahre

 

 von 

 

750

 

 bis 

 

550 

 

v. Chr.. 



 

12

 

Wenn man sich nun mit der Geschichte der Philosophie, insbesondere mit derjeni-
gen der Vorsokratiker beschäftigt, ist man einer Reihe von 

 

Gefahren

 

 ausgesetzt.
Die Gefahren erstrecken sich sowohl auf die Geschichte der Inhalte als auch auf die
mitgeteilten Inhalte selbst. 

Zum einen wird leicht die 

 

Geschichte

 

 eines Gedankens mit dem 

 

Gedanken

 

 selbst
verwechselt. 

Zum anderen können die Lehrmeinungen der Alten zu Transportbändern geraten,
auf denen nun die eigenen Spekulationen frei bewegt werden. Dazu sagte 1783 Im-
manuel KANT [im Vorwort zu den „Prolegomena zu einer jeden künftigen Meta-
physik...“]:

 

„Es gibt Gelehrte, denen die Geschichte der Philosophie (der Alten sowohl
als der Neuen) selbst ihre Philosophie ist. Vor diese sind gegenwärtige Pro-
legomena nicht geschrieben“. 

 

KANT meint damit die Tatsache, dass die von ihm angesprochenen Gelehrten in der
Versuchung stehen, die Geschichte eines Philosophems bereits als das Philosophem
selbst anzusehen und daher alles gegenwärtige Denken als längst dagewesen zu be-
trachten. Daraus wächst eine Haltung, die eine eigenständige Entwicklung von Phi-
losophemen erschweren oder ausschließen, aber auch das Verständnis derselben aus
sich selbst heraus oft unmöglich machen kann. KANT fordert daher sogar, „... alles
bisher Geschehene als ungeschehen anzusehen…“.

Oft genug werden Lehrsätze der Alten für eigene Ideen missbraucht. Im Sinne eines
sprachlichen 

 

Ästhetizismus

 

 wird dann ein Satz, der schön und einleuchtend klingt,
dazu benutzt, eigene Spekulationen weiterzuführen. Das dient aber nicht der erfor-
derlichen Erhellung des ursprünglichen Satzes oder Gedankens. So haben Karl
MARX und seine Nachbeter die Vorsokratik 

 

missbraucht

 

, indem sie vorsokrati-
sche Philosopheme verkürzten.

Was nun die Summe der Philosopheme betrifft, so können wir als Betrachter und als
Forschende wie Sammler die Ideen der alten Philosophen 

 

einerseits

 

 museal anein-
anderreihen. Im Sinne dieser geradezu alexandrinischen Sammelleidenschaft ist
Philosophiegeschichte dann nicht ein zusammenhängendes oder auch in Brüchen
sich vollziehendes Ringen um Erkenntnis oder Wahrheit, sondern – wogegen sich
HEGEL einmal wandte – ein Haufen von isolierten Meinungen, sozusagen die ge-
sammelte Geschichte von Irrtümern, an deren Ende die kluge Gegenwart steht.

 

Andererseits

 

 muss man mit seiner Behauptung auch nicht so weit gehen, dass die
Philosophiegeschichte ein „System in Entwicklung“ (HEGEL) zeigt und damit das
Gesamt einer gewachsenen Wahrheit präsentiert.

Wie gelange ich überhaupt zu Erkenntnissen über die Vorsokratiker? Nun, ich muss
zu den 

 

Quellen

 

 finden. Sofern ich das tue, bewege ich mich im Rahmen der Text-
wissenschaft, die zu den Quellen geht, diese sichert und beschreibt und natürlich
auch bewertet. Dieses geschieht durch philologisch exakte Arbeit, d.h.:



 

13

 

Sicherung der Quelle bzw. des Wortlautes der Quelle, systematische Einordnung in
Zusammenhänge durch Aufbereitung des gesamten Materials und damit Verständ-
nis des vor und in der Quelle fließenden Ideengutes. Dabei sollte die Person des for-
schenden Betrachters nicht die geringste Rolle spielen; sie ist nicht wichtig. 

Damit wird ein zweiter Aspekt genannt: 

 

Objektivität

 

.

Das Ideal ist, dass jeder von uns mit sachgerechten Kenntnissen, Haltungen und
Einstellungen Ausgestattete zum gleichen Ergebnis kommt. Da wir Menschen uns
aber durch unsere Individualität voneinander unterscheiden, gibt es oft genug unter-
schiedliche Ergebnisse; insofern sind diese 

 

subjektiv

 

 und mit den Forschenden
verbunden. Gleichwohl bleibt das Ideal, die Quelle um ihrer selbst willen zu heben
und zu werten. Auf diese Weise führt die wissenschaftlich-kritische Auseinanderset-
zung mit Philosophemen zum Philosophieren und zur Philosophie selbst und be-
wahrt vor Auswüchsen des genannten Ästhetizismus, sammelnden Historismus, der
Verfälschung und des Subjektivismus.

Hieran schließt sich eine Frage:

 

Warum

 

 beschäftigen wir uns überhaupt mit der Geschichte der Philosophie, insbe-
sondere mit der in Europa gewachsenen der Griechen? Eine vorläufige Antwort fin-
det sich allein schon in dem gerade ausgebreiteten Wortmaterial: Philosophie, Phi-
losophem, Subjektivismus, Ästhetizismus, Objektivität, Kritik, Ideal, Quelle. Man
könnte nach Belieben hinzufügen: Kontinuität, Diskontinuität, Theorie, Axiom,
Atom, Kategorie, Substanz. 

Allein schon an diesen wenigen Begriffen sieht man, in welcher 

 

Tradition

 

 wir mit
unserer Sprache und mit unserem Denken stehen: Die mitgeteilten Begriffe sind
fester Bestandteil eines Erbgutes von 2700 Jahren, das wir in uns tragen. Der Bei-
trag der Griechen erstreckt sich etwa über den Zeitraum von 750 (oder noch früher,
was in Bezug auf ORPHEUS vermutet wird) vor Christus bis 1453 nach Christus,
da Konstantinopel erobert wurde.

In der 

 

Didaktik

 

 pflegt man als ein Kriterium für die Auswahl von Unterrichtsinhal-
ten deren 

 

Gegenwartsbedeutung

 

 für den Adressaten zu nennen. Hier begegnet uns
Friedrich NIETZSCHE mit dem Satze: „Wenn wir von den Griechen reden, reden
wir unwillkürlich von heute und gestern“ [Menschlich Allzumenschliches, Band II,
1. Abteilung, Nr. 218]. Das heißt, wir erhellen die Gegenwart, wenn wir die Vergan-
genheit in der Philosophiegeschichte erhellen, und wir begreifen uns als in einem
Strome Fließende; die 

 

Quelle

 

 ist unser 

 

Schicksal

 

. Und wenn wir über die Quelle
sprechen, ist diese ganz 

 

gegenwärtig

 

 und erleichtert „das Mitteilen von mancherlei
schwer Mitteilbarem und Bedenklichem“.

Was ist Gegenstand der Darstellung? 

Die ältesten uns zugänglichen Quellen nennen uns die Fragen und Problemkom-
plexe, die die Griechen lösen wollten. Bei HOMEROS, HESIODOS, der Orphik,
aber auch schon beim historisch leichter einzuordnenden SOLON, dem großen
Staatsmann, finden wir, dass sich das 

 

Denken

 

 um das 

 

Ganze

 

 der Welt drehte. Das



 

14

 

heißt, man sann nach über die Entstehung der Welt und der Götter und über das Ver-
hältnis der Menschen zur Welt und zu den Göttern (und umgekehrt) und untereinan-
der. Daraus entwickelten sich in der Gestalt des Mythos verschiedene 

 

Kosmogo-
nien/Kosmologien

 

 und 

 

Theogonien

 

, also personengebundene Lehren von der Welt
und den Göttern und von deren Entstehung, vom Verhältnis der Götter untereinan-
der, von der Schaffung des Menschen und der Gesellschaft und von den Kämpfen
der Götter und Menschen – z.B. vom Kampf der Kroniden mit den Titanen, vom
Kampf der Giganten gegen die Kroniden – vom Kampf der Achäer (Griechen) ge-
gen die Troer. Aber auch Sterblichkeit, Zeugung und Geburt, Tod, Liebe und Hass,
Schicksal und Schuld sowie Buße werden Thema in der Gestalt des Mythos, wie ihn
– immer wieder an Personen festgemacht – HOMEROS, HESIODOS, die Orphik,
auch SOLON, präsentieren.

Der altgriechische Mythos entwickelte dabei Gedankengänge, die bis heute die
Theologie befruchten, genauer:

Es sind Gedanken, die so fundamental sind, dass wir bis heute an ihnen nicht vor-
beikommen.

Man könnte z. B an die schon 

 

vor

 

 HIOB gestellte Frage denken, wie sich das Elend
in der Welt mit Gottes Allmacht und Güte – wenn Gott denn der gütige Gott ist –
vereinbaren lässt. Daher bemüht sich diese Darstellung um den Geist des griechi-
schen Mythos und fragt, ob denn die Entwicklung zum 

 

Logos

 

, wie er sich in den
Wissenschaften präsentiert, wirklich auch 

 

Fortschritt

 

 ist!

Im 

 

Mythos

 

 werden Gott und die Welt in 

 

Geschichten

 

 und 

 

Bildern

 

, die – perso-
nengefüllt – von außen den Phänomenen aufgesetzt werden, dargestellt und gedeu-
tet. Diese Deutung in der Form sprachlicher Bilder kann ein Mensch für sich akzep-
tieren oder ablehnen, indem er sich in die Verbindlichkeit des Wortes begibt oder
nicht. Nur gibt es (noch) keinen Diskurs wie um einen theoretischen Sachverhalt.
Doch gibt es schon die Tendenz, zwischen Personen und Sache zu trennen. Mit die-
ser bewusst gemachten Zweiteilung wird der Weg der Forschung gebahnt, den spä-
ter die Philosophen im engeren Sinne gehen:

Von Personen getrenntes, sachorientiertes Denken wird eröffnet und dadurch wird
der Weg zu einer neuen Weltsicht freigemacht, wie sie sich im sachgebundenen
Denken der Forschung zeigt:

Wir befinden uns nach HOMEROS und HESIODOS im Übergang vom 

 

Mythos

 

 zu
einem neuen Denkparadigma, zum 

 

Logos

 

, und schließlich im sachorientierten Den-
ken selbst und haben auf die drei Großen aus Milet einzugehen, auf THALES, AN-
AXIMANDROS und ANAXIMENES. 

ARISTOTELES nennt diese drei Männer 

 

physiologoi

 

 [Met. 986 b 14] oder 

 

physi-
koi

 

 [1005 a 31] und bezeichnet deren Thema:

Es geht in Absehung vom göttlichen Grund um das Wirken und Zusammenwirken
dessen, was geworden ist und ist. Das griechische Wort dafür ist „

 

physis

 

“.



 

15

 

In diesem Zusammenhange haben wir es mit mehreren Paradigmata sowie Denk-
und Aussagesystemen zu tun. Den Schwerpunkt dieser Darstellung machen fol-
gende 

 

Paradigmata

 

 und deren Vertreter aus:

das philomythische [ARIST., Met. 982 b 18] des HOMEROS,

das mythologische des HESIODOS,

das theologische des ORPHEUS,

das logische der drei Milesier THALES, ANAXIMANDROS und ANAXIME-
NES.

Nicht mehr Gegenstand dieser Darstellung sind die Philosophen der Folgezeit; denn
eine solche Darstellung würde den Rahmen des Beabsichtigten sprengen; dennoch
sollte Folgendes nicht unerwähnt bleiben:

Für die späteren Denker, die sich in den genannten Paradigmata bewegten und diese
weiteten, wurden zwei Fragerichtungen wichtig: 

Die eine fragt immer wieder nach der 

 

Einheit

 

 und dem 

 

Ganzen

 

, dem „hen kai
pan“. Die andere nun wiederum bemüht sich, das 

 

Einzelne

 

, das im ganzheitlichen
Denken verloren zu gehen droht, zu retten: Der Grieche spricht vom „sozein ta
phainomena“ (= „die sich zeigenden <Einzelheiten> festhalten und bewahren“); er
meint die Forderung an jegliche Forschung, dass 

 

vor

 

 jeder Interpretation die exakte
Beschreibung des Gegenstandes selbst zu stehen hat [s. o. S. 36].

Genannt werden muss zunächst XENOPHANES, dann der etwa gleichaltrige PY-
THAGORAS, der ebenso wie sein Zeitgenosse eine philosophische Schule begrün-
dete.

Noch bleiben wir bei den Ostgriechen:

PYTHAGORAS, der später nach Kroton (in Unteritalien) geflohen ist, kam von der
Insel Samos und brachte eine starke religiöse Komponente in die Philosophie.

XENOPHANES, der ebenfalls seine Vaterstadt Kolophon (an der kleinasiatischen
Küste zwischen Smyrna und Ephesos) verlassen musste, führte ein langes Wander-
leben in Unteritalien und breitete wie ein Wanderprediger seine Lehre von Ort zu
Ort aus.

HERAKLEITOS lebte in Ephesos (an der kleinasiatischen Küste) und entfaltete in
vielen Varianten die Lehre vom 

 

Logos

 

. Der Evangelist JOHANNES steht mit seiner
Logos-Lehre in der Tradition des HERAKLEITOS.

Besondere Bedeutung für die Entwicklung der Paradigmata bekommen Unteritalien
und Sizilien (von den Römern zusammenfassend Magna Graecia = Großgriechen-
land genannt).

Neben das Thema 

 

Einheit

 

 – 

 

Vielheit

 

 wird dort das Thema 

 

Sein

 

 und 

 

Werden

 

 ge-
stellt.



 

16

 

PARMENIDES aus Elea (in Unteritalien) steht dem HERAKLEITOS gegenüber.
Während HERAKLEITOS im Logos die Einheit repräsentiert sieht, weist PARME-
NIDES die Vielheit nur einer bestimmten Schicht der Wirklichkeit zu. Gibt es aber
die Vielheit der Phänomene nicht (jedenfalls durchgehend nicht), dann gibt es auch
keine durchgehende Gültigkeit der sinnlichen Wahrnehmung. PARMENIDES
bricht mit einer lange entwickelten Denktradition, aus der heraus Wissen nur als an
sinnliche Wahrnehmung gebunden aufgefasst werden kann. Das griechische Ver-
bum für „wissen“ (eidenai) ist nämlich gleichbedeutend mit „gesehen haben“. 

Damit wird eine Wende in der griechischen Philosophie vollzogen:

Quelle des Wissens ist 

 

nicht

 

 die 

 

Wahrnehmung

 

, sondern das 

 

Denken

 

. 

 

Denken

 

und 

 

Sein

 

 sind identisch. Nur was ist, kann ich denken; ich kann nur das „ist“ den-
ken. „Nicht-ist“ kann ich nicht denken. „Nicht-ist“ ist nicht.

In der Nachfolge des PARMENIDES stehen ZENON und MELISSOS.

Wir bleiben in Großgriechenland und kommen nach Akragas zu EMPEDOKLES.
Sein Gedanke war es, sowohl das Sein als auch die Vielheit als Einheit zu retten, in-
dem er das Sein begriff als 

 

Mischung

 

 und 

 

Trennung

 

 von vier Einheiten: Feuer,
Wasser, Erde und Luft.

Bis zur Zeit des EMPEDOKLES blieb für die Philosophie Athen sozusagen ausge-
spart. Erst ANAXAGORAS aus Klazomenai hat die Philosophie nach Athen getra-
gen und dort lange gelebt. Abgesehen von seiner Theorie der Elemente führte er als
erster den nûs (

 

Vernunft

 

) als 

 

Bewegungsprinzip

 

 ein. Doch den Athenern gefiel die
Lehre des ANAXAGORAS überhaupt nicht – er lehrte, die Sonne sei kein Gott,
sondern nur ein Steinhaufen. Man klagte ihn der „Gottlosigkeit“ an. Er musste flie-
hen und ging nach Lampsakos, wo er geachtet starb. Er nahm, ohne zu klagen, sein
Geschick hin. Als man ihn bedauern wollte, weil er doch nun im fremden Lande
sterben müsse, habe er nur erwidert, der Weg in die Unterwelt sei von Athen ge-
nauso weit wie von Lampsakos.

Immerhin: Der Gedanke der 

 

Teilbarkeit

 

 der Welt war Thema geworden. LEUKIP-
POS aus Milet vor allem sein Schüler DEMOKRITOS aus Abdera in Nordgriechen-
land führten den Gedanken so weiter, dass sie zu einer kleinsten Einheit kamen, die
nicht mehr teilbar war – das atomon. Die 

 

Atomtheorie

 

 war geboren, und diese ge-
langte schließlich im 19. Jahrhundert nach Christus durch die besondere Vermitt-
lung des PLATON und des englischen Chemikers und Physikers John DALTON
[New System of Chemical Philosophy, Manchester 1808-1827] zu einer Schlüssel-
stellung in der europäischen Physik.

In Anknüpfung an die Transzendentalphilosophie Immanuel KANTs wurde der Be-
griff der kopernikanischen Wende geprägt. Es geht dabei um den Primat der kon-
struktiven Vernunft vor der Abhängigkeit des Denkens von der sinnlichen Erfah-
rung. Einen vergleichbaren Eingriff in das bestehende Denkparadigma bedeutete



 

17

 

die 

 

anthropologische Wende

 

, die von den 

 

Sophisten

 

 (und SOKRATES) heraufge-
führt wurde. Hier sind besonders zu nennen:

PROTAGORAS aus Abdera und GORGIAS aus Leontinoi. 

Vor allem GORGIAS, Meister der Redekunst, führte den 

 

Subjektivismus

 

 zum

 

Skeptizismus

 

: „Alles ist falsch“. „Nichts ist. Wenn etwas wäre, wäre es unerkenn-
bar. Wenn es erkennbar wäre, wäre es nicht mitteilbar.“ Erbitterter Gegner dieser
Sophisten ist SOKRATES. Doch seine Auseinandersetzung und „Lehre“ sind eben-
falls nicht mehr Gegenstand dieser Abhandlung.

Nun noch ein Wort zur 

 

Chronologie

 

. Sie ist bis auf wenige Ausnahmen ungenau.
Abweichungen können bis zu 5 Jahrzehnte betragen. Wir stützen uns hierbei auf die
Chronologie des APOLLODOROS von Alexandria (gestorben 120 v. Chr.), der ein
vier Bücher umfassendes Werk mit dem Titel „Chronika“ verfasste, eine Chronolo-
gie vom Troischen Krieg (gesetzt auf 1184 v. Chr.) bis zum Jahre 120/119. APOL-
LODOROS ging von der 

 

akme

 

 eines Philosophen aus; damit ist der 

 

Lebenshöhe-
punkt

 

 gemeint, den er auf das Alter von 40 Lebensjahren festlegte. Mit der akme
verband er dann ein historisches Ereignis, z.B. die Eroberung einer bestimmten
Stadt. So gelingt uns mit begrenzter 

 

Unsicherheit

 

 die Einschätzung der Lebenszeit
eines Philosophen, oft nur eine 

 

relative

 

 Chronologie, die die Lebenszeit eines Phi-
losophen auf die eines anderen bezieht.



C
h

ro
n

o
lo

g
ie

v
o

n
 d

e
n

 g
ri

e
c
h

is
c
h

e
n

 E
p

ik
e
rn

 b
is

 z
u

 d
e
n

 P
h

il
o

s
o

p
h

e
n

8
0
0

7
5
0

7
0
0

6
5
0

6
0
0

5
5
0

5
0
0

4
5
0

4
0
0

3
5
0

P
ar

ad
ig

m
at

a

  
  
  
  
  
  

 H
o
m

er
p
h
il

o
m

y
th

is
ch

/

  
  
  
  
  
  

  
  
  
  
  
 H

es
io

d
m

y
th

o
lo

g
is

ch

  
  
  
  
  
  
 O

rp
h
eu

s
th

eo
lo

g
is

ch

 
  
  
  
 T

h
al

es

  
  
  
  
  
 A

n
ax

im
an

d
er

lo
g
is

ch

  
  
  
  
  
A

n
ax

im
en

es

  
 H

er
ak

le
it

o
s

m
y
th

is
ch

-l
o
g
is

ch

P
y
th

ag
o
ra

s
lo

g
is

ch
-t

h
eo

lo
g
is

ch

X
en

o
p
h
an

es

  
  
  
  
P

ar
m

en
id

es
lo

g
is

ch
-m

y
th

o
lo

g
is

ch

  
  
  
  
  
  
  
  
 Z

en
o
n

  
  
  
  
M

el
is

so
s

  
  
  
  
 A

n
ax

ag
o
ra

s
lo

g
is

ch
-e

le
m

en
ta

r

  
  
  
  
 E

m
p
ed

o
k
le

s

  
  
 D

em
o
k
ri

to
s



 

19

 

b) Hilfen für die Lektüre des Buches

 

Es gibt Bücher, die sich nicht dazu eignen, vom Anfang bis zum Ende kontinuier-
lich gelesen zu werden. Ich denke z. B. an Fach- oder Handbücher, die ihren Namen
verdienen. Sie bieten, vom Erzählerischen und Bildlichen abgehoben, hochkonzent-
riert Wissenssegmente, die sich ein Leser Schritt für Schritt aneignen kann. Und
über die Jahrzehnte hat man ein solches Buch vielleicht insgesamt gelesen. Ich
denke z. B. an Bücher wie „Die Geschichte der Griechischen Religion“ von Martin
P. NILSSON oder „Die Hochsprachliche Profane Literatur der Byzantiner“ von
Herbert HUNGER.

Andere Bücher hingegen sind wegen ihres erzählenden und bilderreichen Charak-
ters sehr wohl geeignet, dass man sie vom Anfang bis zum Ende liest oder gar lesen
muss. Das könnten Romane sein ebenso wie aus dem Bereiche der Fachwissen-
schaft z. B. das Buch von Wilhelm NESTLE: „Vom Mythos zum Logos“.

Das hier vorliegende Buch versucht, einen Mittelweg zu ermöglichen:

Wer sich bereits auf den Anfang des Weges bis an diese Stelle begeben hat, kann
sich jetzt entscheiden, ob er von hier bis an das Ziel (d. h. bis an das Ende des Bu-
ches) weitergehen möchte, oder aber ob er an anderer Stelle sozusagen wie in eine
Bergwand einsteigt. 

Eine solche Stelle könnte z. B. die an lebhaften Gedanken und erzählenden Bildern
reiche Geschichte von SOLON und KROISOS (lat. CROESUS) sein. Es empfiehlt
sich dann, mit dem Block, der sich auf den Seiten  93 –  99 findet, zu beginnen und
mit dem Block auf den Seiten  101 –  109 zu enden. Es geht also um die §§ 5 und
6  aus dem Hauptstück B. Dann steht alles Weitere von HOMEROS an (S.  23 ff.)
leichter offen.

Leider ist es unvermeidlich, dass die Sprache auch dieses Buches mit Fremdwörtern
und Fachausdrücken (sog. termini technici) gefüllt ist. Diese sind entweder an Ort
und Stelle erklärt oder im 

 

Anhang

 

 (C, § 3 c, S.  186 ff.) erläutert. In diesem Teil
des Anhangs findet man auch die Erklärungen zu Orts- und Landschaftsbezeichnun-
gen (z. B. Ionien oder Lampsakos). 

Weitere Erläuterungen findet man auch im Sachindex (Anhang § 3 d, S.  193 ff.).
Dort sind die signifikanten Textstellen, an denen sich ein Wort findet, aufgeführt. 

Alle Namen im laufenden Texte sind im zweiten Teil des Registers (§ 3 b, S.
175 ff.) genannt und erklärt. Hier werden z. B. die Namen von Göttern ebenso be-
handelt wie die Namen von Philosophen, Fachwissenschaftlern und Dichtern. Nur
diejenigen Personen (wie z. B. Karl MARX) sind nicht aufgenommen, die als Per-
sonen der Zeitgeschichte zum ständigen Diskussionsprogramm der Gegenwart ge-
hören. 

Schließlich sind im Anhang (§ 3 a, S.  174) die verwendeten Abkürzungen erklärt,
es sei denn, sie sprechen für sich, wie „z. B.“ oder „d. h.“. Was die Autoren und ihre
Werke betrifft, so habe ich mich an die Abkürzungen gehalten, die allgemein einge-



 

20

 

führt sind und auch unschwer identifiziert werden können. Im Übrigen habe ich die
Abkürzungen benutzt, die zu finden sind bei:

LIDDLE, Henry George/SCOTT, Robert: A Greek-English Lexicon, Oxford 1834
ff. (Anhang I – V).

Im Einzelnen ist noch zu sagen:

1. Die Lebenszeiten, die bei den meisten der frühen Griechen leider nur mit Unsi-
cherheiten, die zum Teil mehrere Jahrzehnte ausmachen, angegeben werden
können, finden sich stets im Register der Namen (Anhang § 3 b, S 175 ff.). 

2. Die Vornamen der deutschsprachigen Autoren wurden ausnahmslos ausge-
schrieben. Abkürzungen finden sich nur bei den Autoren des englischen Sprach-
raums. 

3. Zur Literatur im Anhang (§ 2) ist Folgendes zu sagen: 

a) Bei der Liste handelt es sich nicht um ein alphabetisiertes Gesamtverzeich-
nis, sondern um ein Verzeichnis, das in sich gegliedert ist und den Abschnit-
ten bzw. §§ des Hauptstücks folgt.

b) Leider konnte nur eine kleine Auswahl getroffen werden; denn die Zahl der 
Veröffentlichungen ist vor allem in den letzten Jahrzehnten so gewachsen, 
dass auch ein Kenner die Übersicht verlieren kann.
Es gibt aber Werke, die seit vielen Jahrzehnten ihre Leuchtkraft und die 
Gültigkeit der Aussage bis in unsere Tage erhalten haben. Zu denken ist an 
Werke von Autoren wie Hermann DIELS, Hermann FRÄNKEL, Hans-
Georg GADAMER, Johannes HIRSCHBERGER, Werner JÄGER, Otto 
KERN, Walther KRANZ, Wilhelm NESTLE, Martin P. NILSSON, Karl 
PRAECHTER, Paul THIEME v. a. aber Wolfgang SCHADEWALDT. Von 
den Dichtern, die prägend wirkten und wirken, seien Paul CELAN und 
Friedrich HÖLDERLIN genannt.

4. Im Übrigen empfiehlt es sich, in Ruhe und Gelassenheit, vor allen Dingen aber
mit Geduld sich den Texten selbst zuzuwenden; kommen wird die Zeit, da als
Lohn für diese Geduld die Freude sich einstellt, den Gesamtsinn eines Textes
erkannt zu haben und von da in die Selbstdefinition einbeziehen zu können. Ich
schreibe nicht für die modischen Gehirndiener und Problematisierungsschwät-
zer, die sich in vorauseilendem Gehorsam und als willige Helfer ihrer Auftrag-
geber üben. Vor denen sollte man sich zugleich hüten. Sie reden oft nur der
Beschränktheit und dem engen Horizont das Wort, nicht aber der Bildung. Diese
lebt aus den Dimensionen der Ruhe und Geduld des Einzelnen und kulminiert in
dem grenzüberschreitenden Bewusstsein, dass ich Teil eines Ganzen bin und aus
dem denke und lebe, wonach ich suche. 

 

Bildung

 

 bedeutet in diesem Sinne die

 

Umkehr

 

 des Einzelnen und die Wendung seines Blickes auf das Ganze, das sich
allein durch ruhiges Nachdenken immer wieder neu erschließen kann. Es gibt
kein menschliches Wissen vom Einzelding. Vor dem Reden aber steht das Den-



21

ken. Nur so ist Reden überhaupt legitimiert, und dann erst darf man von der Ein-
heit des Denkens und Redens im Sein sprechen. 

Wenn Bildung auch Auswirkung auf den Zustand der Gesellschaft haben kann
und hat – sie trägt sogar Verantwortung dafür -, ist sie dennoch von ihrer Her-
kunft her zutiefst unpolitisch; denn sie liegt ausschließlich in der Person und im
persönlichen Schicksal eines jeden einzelnen Menschen. Und nur insofern der
einzelne Mensch angerührt wird, darf man von Bildung sprechen. Daher gibt es
vom Sinn der Bildung her auch keine „Bildungspolitik“. Gemessen an der per-
sonalen und individuellen Dimension der Bildung ist das Wort Bildungspolitik
eine Frivolität. 

5. Das notwendige Handwerkszeug für die Beschäftigung mit den Anfängen Euro-
pas ist eigentlich die Kenntnis des Griechischen und Lateinischen. Doch davon
kann man heute nicht mehr ausgehen. Daher sind die entsprechenden Texte die-
ses Buches in die deutsche Sprache übertragen. Sofern nichts anderes angege-
ben ist, sind es eigene Übersetzungen. Wie begrenzt die Möglichkeiten des
Übersetzens überhaupt sind, zeigt die Tatsache, dass die dichterischen Texte die-
ses Buches in die Prosaform eingegangen, hoffentlich aber nicht paralysiert
sind. Jedenfalls handelt es sich nur um Versuche, der Musik der Verse wenigs-
tens hin und wieder durch freiere Rhythmen ihre ständige Gegenwärtigkeit zu
sichern. Wenn letztere bei den Lesern, auch bei den jüngeren, angekommen ist,
fühle ich mich dafür gerechtfertigt, dass ich oft philologische Grenzen über-
schritten habe. Der Fachmann des Griechischen kann ermessen, mit welchen
Bedenken das geschah.

Aus der Besonderheit des Buches folgt, dass textkritische Erörterungen so gut wie
ausgeschlossen sind. 



Homer



23

B: Hauptstück: Paradigmata

§1 Das philomythische Paradigma: 

HOMEROS

Wir müssen zu den Quellen gehen, wenn wir die Entwicklung frühgriechischen
Denkens darstellen wollen. Unsere älteste Quelle in Europa sind die Epen des
HOMER; hier finden wir den Denkstil, wie er sich paradigmatisch im Mythos zeigt,
ausführlich belegt.

In Anlehnung an ARISTOTELES [Met. 982 b 18] wollen wir das in diesem Denk-
stil sich findende Paradigma philomythisch nennen. Zunächst soll jedoch für
HOMEROS eine Ortsbestimmung gesucht werden: Die entscheidende Hilfe bietet
uns fast 400 Jahre nach dem Dichter der Philosoph ARISTOTELES. Im ersten Buch
seiner Metaphysik finden wir eine umsichtige Aufarbeitung und Periodisierung der
Entwicklung griechischen Denkens. In diesem Zusammenhange deutet der Philo-
soph übrigens an, dass auch andere sich mit der Geschichte des Denkens und grie-
chischer Denker auseinandergesetzt haben; doch davon wissen wir heute so gut wie
gar nichts mehr.

ARISTOTELES [Met. 983 b 29] unterscheidet die ersten „Theologisierer“ (protoi
theologesantes) von den ersten Philosophierenden (protoi philosophesantes) [982
b 11/12]. Im ersten Falle meint ARISTOTELES die frühen theologischen Denker,
deren Meinung über die Natur darin bestand, dass sie das Walten göttlicher Mächte
wahrnahmen und beschrieben. Sie benannten das Geschwister – und Ehepaar OKE-
ANOS und TETHYS als diejenigen, die die kosmische Entwicklung in Gang setz-
ten: 

Sie sind, wie es bei HOMEROS heißt, die Eltern (eigentlich „Väter“) des Werdens
(pateres tes geneseos – [983 b 30 f.] ).

Von den theologischen Denkern hob ARISTOTELES diejenigen deutlich ab, die
zum ersten Male philosophisch dachten. Während für die erste Gruppe die Dichter
HOMEROS oder HESIODOS stehen dürften, nennt ARISTOTELES als Vertreter
der zweiten Gruppe den THALES; dieser sei überhaupt der Urheber der Philoso-
phie, genauer „Urheber solcher Philosophie“ [Met. 983 b 20-21]. Gemeint mit „sol-
cher Philosophie“ im Sinne des ARISTOTELES ist die Philosophie als Wissen-
schaft von den anfänglichen Ursachen [983 a 24/25], die das Seiende und die Wahr-
heit erforscht. Sie ist, wie ARISTOTELES sagt, eine „theoretische Wissenschaft“
[982 b 9 f.].

Doch die einen, die Theologen, setzten als Antwort auf die Frage nach den Prinzi-
pien und Ursachen des Seins Gott ins Bild im Rahmen von „Geschichten“ (= my-
thoi) z.B. über OKEANOS und TETHYS. Diese Theologen heißen bei ARISTOTE-
LES auch philomythoi [982 b 18], „Leute, die Geschichten lieben“. ARISTOTE-
LES ist sogar bereit, bereits von ihnen „irgendwie“ als Philosophen zu sprechen.



24

Die anderen aber, die Philosophen, die über das Staunen zur Philosophie gekom-
men sind, lieben die Geschichten nicht minder, doch sie gehen über die mythoi hin-
aus und erforschen die Ursachen dessen, was das Staunen selbst auslöst. Sie drü-
cken ihr Staunen nicht nur in mythoi aus, sondern sie suchen nach Ursachen, z.B.
der Mondphasen oder der Sonnenwenden.

Wir wollen zunächst bei dem philomythischen Paradigma bleiben und wenden uns
später über andere Paradigmata dem logischen zu, wie es sich in der Philosophie
manifestiert. Dann wird auch die Herkunft der Begriffe Philosophie und Theorie be-
leuchtet werden. Hervorgehoben werden muss, dass in jeder Trennung eine Unge-
rechtigkeit steckt; ARISTOTELES selbst drückt das mit dem Wort „irgendwie“
[982 b 18] schon aus:

Philosophie weist auf den Mythos zurück, wie der Mythos in der Philosophie Ort
und Bleibe hat. Beide Paradigmata sind sogar ineinander verwoben. Philosophie
taucht in der Gestalt des THALES nicht plötzlich auf, sondern sie setzt da ein, wo
Menschen zu staunen beginnen, ein Problem erkennen und nach einem Ausweg aus
ihrer Verlegenheit (Aporie) oder nach der Antwort auf eine Frage suchen.

Wir kennen viele Hochkulturen, die ihre Höhepunkte lange vor der griechischen
hatten. Man denke an Indien und China oder die alten Flusskulturen in Ägypten und
Mesopotamien. Wir finden zahllose Zeugnisse dazu, wie Menschen über die äußere
und innere Natur nachgedacht haben, über Anfang und Ende, Geburt und Tod, Ge-
sundheit und Krankheit, Freude und Trauer, Schuld und Schicksal.

Wir wollen uns aber aus guten Gründen der Wiege Europas zuwenden, und diese
findet sich in vollkommener Weise bei dem Dichter HOMEROS gestaltet. Unter
seinem Namen sind uns aus der 2. Hälfte des 8. Jahrhunderts v. Chr. zwei Heldene-
pen überliefert (man spricht auch von narrativen Heldenepen), gedichtet in daktyli-
schen Hexametern.

Das eine (und ältere) erzählt vom Kampf der Griechen (bei HOMEROS heißen sie
Achäer, Danaer oder Argeier) vor Troia, genauer: von der Kränkung und dem Zorn
des Stärksten unter ihnen, des ACHILLEUS, und den Folgen. Dieses Epos soll zu-
nächst kurz vorgestellt werden. Es trägt den Namen Ilias, abgeleitet von Ilion, dem
anderen Namen neben Troia.

Insgesamt liegt der Ilias folgende Handlung zugrunde:

In Troia herrscht der König PRIAMOS. Mit seinen Soldaten kontrolliert er das
nordwestliche Kleinasien, v. a. aber die engste Durchfahrt vom Mittelmeer in das
Schwarze Meer, die Dardanellen.

PARIS, dessen Sohn, entführt in diplomatischer Mission aus dem griechischen
Sparta HELENA, die schöne Frau des dortigen Königs MENELAOS. Er nimmt sie
als seine Frau mit nach Troia. Da die Forderungen der Griechen, die schöne Helena
zurückzugeben, erfolglos bleiben, rüsten die Griechen unter ihrem Oberkomman-
dierenden AGAMEMNON, dem Bruder des MENELAOS, zum Krieg und ziehen
mit insgesamt 1986 Schiffen gegen Troia. 



25

Ein Schiffslager wird gebaut, die Stadt mit der Burg wird belagert und im 10. Jahr
durch eine Kriegslist erobert und niedergebrannt. Frauen und Kinder werden ver-
sklavt, die Männer getötet. Siegreich und zum Teil nach langer Fahrt kehrt die grie-
chische Flotte heim. Dieser Mythos ist insgesamt Hintergrund der beiden homeri-
schen Epen.

Das die künstlerischen Mittel zentrierende Thema der Ilias ist der Zorn des
ACHILLEUS; zum Zorne kam es, weil der Oberkommandierende der griechischen
Streitkräfte vor Troia, der Atride AGAMEMNON, kraft seines Amtes dem ACHIL-
LEUS die Geliebte namens BRISEIS, eine geraubte Beutefrau, weggenommen hat.
Dieser, der Stärkste der Griechen (wenn auch nicht ihr Oberbefehlshaber), zieht
sich darauf vom Kriege zurück, und ZEUS schwört der göttlichen Mutter des Hel-
den, der THETIS, dass die Griechen dieses Unrecht, das sie ihrem Sohne zufügten,
bereuen sollen.

Doch ZEUS, der Oberste der Götter, hat einen schweren Stand: denn seine Gemah-
lin HERA achtet eifersüchtig darauf, dass ihr Mann den Troern nicht hilft: 

Immerhin lebt unter ihnen in ehebrecherischer Gemeinschaft mit der entführten
griechischen Königin HELENA der troische Königssohn PARIS. Während nun
HERA, Hüterin der Ehe und die Gattin des ZEUS, gegen diesen auf der Seite der
Griechen steht, stellt sich APHRODITE, die Göttin der Liebe, auf die Seite der
Troer, insbesondere des PARIS, dem sie sogar das Leben rettet.

Ein fürchterlicher Krieg entbrennt, die Götter beteiligen sich daran, bis ZEUS jedes
Eingreifen verbietet. Die Troer stehen kurz vor ihrem großen Siege über die Achäer:
Nun bereut AGAMEMNON seine Tat; er lässt eine Entschuldigung dem ACHIL-
LEUS überbringen und vielfältige Kompensationsangebote (u. a. auch die Ge-
liebte), damit die Ehre des Kontrahenten wiederhergestellt wird. Doch ACHIL-
LEUS ist wie von Sinnen und weist jedes Entgegenkommen zurück. Die Achäer
müssen trotz tapferer Einsätze leiden, und erleben, wie die Troer schließlich in das
Schiffslager einbrechen und ein Schiff nach dem anderen in Flammen aufgehen las-
sen.

Hinzu kommt, dass nun wieder die Götter eingreifen, nachdem ZEUS auf Veranlas-
sung der HERA vom Schlafgott in einen tiefen Schlaf versetzt worden ist. In dieser
für die Griechen aussichtslosen Lage setzt sich PATROKLOS, der Freund des
ACHILLEUS, für die Griechen ein. ACHILLEUS erlaubt es dem PATROKLOS,
den Kampf aufzunehmen und seine eigene Rüstung anzulegen, so dass man glaubt,
ACHILLEUS kämpfe wieder.

PATROKLOS vertreibt zwar die Troer, doch findet er durch HEKTOR, den Anfüh-
rer der Troer, den Tod. Die Rüstung des ACHILLEUS wird Eigentum des Siegers.

Über den Tod seines Freundes tief getroffen fleht ACHILLEUS seine Mutter THE-
TIS an, ihm eine neue Rüstung zu beschaffen. Er wird nun ein tragischer Held:

Denn in dem Maße, wie er drängt, den Tod des Freundes PATROKLOS zu rächen,
wird er selber Kind des Todes; es heißt da [XVIII, 94 ff.]: 



Die schöne Helena



27

„Den aber sprach an die THETIS, Tränen vergießend: Bald wirst du ster-
ben, mein Kind, so wie du <jetzt> sprichst; denn gleich nach HEKTOR ist
dir der Tod beschieden.“ 

Doch die Mutter erfüllt die Bitte des Sohnes und lässt von HEPHAISTOS eine Rüs-
tung schmieden – insbesondere einen kunstvoll gestalteten Schild, der gleich noch
beschrieben werden wird. ACHILLEUS versöhnt sich mit AGAMEMNON und
zieht auf dem Kampfwagen ins Gefecht.

Nochmals wird er jetzt aber von seinem Pferde XANTHOS mit menschlicher
Stimme gewarnt. Es heißt [XIX, 408 ff.]:

„Mit Freuden wir dich jetzt noch bewahren, starker ACHILLEUS, doch schon nahe
ist der Tag deines Verderbens. Aber dann sind wir nicht schuldig, sondern ein gro-
ßer Gott und das mächtige Schicksal (die mächtige Schicksalsgöttin) zugleich ... Dir
selbst ist beschieden, einem Gott und Menschen durch Gewalt zu erliegen.“ Der
Pfeil, der, von PARIS abgeschossen und von APOLLON gelenkt, ihn töten wird, ist
schon geschnitzt. 

Der Kampf beginnt und wieder mischen die Götter sich ein – und wäre HEPHAIS-
TOS nicht, ACHILLEUS wäre von den Fluten des Flussgottes SKAMANDROS da-
hingerafft worden. ACHILLEUS, von ATHENE geschützt, jagt HEKTOR um die
Stadt; hinter diesem steht schützend APOLLON. Doch nun kommt es zu einer gro-
ßen Szene, welche die Macht und Ohnmacht der Götter, insbesondere des ZEUS,
zeigt [XXII 209 ff.]:

„Die goldene Waage holte der Vater herbei und gab die beiden Lose des be-
trübenden Todes in die Waagschalen – das eine des ACHILLEUS, das an-
dere des rossebändigenden HEKTOR. Dann fasste er sie in der Mitte, und es
neigte sich des HEKTORS schicksalsbestimmter Tag – sein Weg führte in des
Todes Reich.“

Jetzt muss alles seinen unabänderlichen Weg gehen: 

ACHILLEUS tötet HEKTOR und schleift den Leichnam täglich um die Mauern
Troias. APOLLON verhindert einerseits, dass der Tote verstümmelt wird, anderer-
seits verhandelt er mit den Göttern, und ZEUS bewegt schließlich PRIAMOS, den
Vater des Toten, zu ACHILLEUS zu gehen und den toten Sohn auszulösen. ACHIL-
LEUS gibt die Leiche frei; HEKTOR kehrt heim und wird feierlich bestattet. 

Doch das Ende des ACHILLEUS durch den Pfeilschuss des PARIS, gelenkt von
APOLLON, erzählt HOMEROS nicht mehr.

Der Mythos, wie er im Epos dargestellt ist, soll die Hörer (und jetzt uns Leser) eini-
ges lehren:

Das philomythische Paradigma geht von zwei kosmischen Schichten aus, einer
i n n e r e n und einer äußeren Schicht. Das Äußere des Mythos hat kriegerische
Ereignisse einer damals schon grauen Vorzeit zum Inhalt. Da diese Ereignisse in



28

eine Zeit zurückreichen, die die Schrift noch nicht kannte, sind sie zwangsläufig be-
reits in ihrer Tatsächlichkeit verblasst, und in dem Maße, wie sie verblassten, wur-
den sie durch Mythos ergänzt und verklärt. Verklären ist diejenige Stufe des Den-
kens, die einem durch Zeitläufe unklar oder ungenau gewordenen, inzwischen des
Zusammenhanges entbehrenden isolierten Ereignis Bilder, bildhafte Kontexte oder
Geschichten (mythoi) zuweist. 

Mythos lebt von diesen Attribuierungen, und die notwendige Voraussetzung für die
Entstehung des historischen Mythos ist die fehlende Schriftlichkeit. Im Mythos ste-
cken das zugewiesene Wort und das Bild. Er ist ein Erbgut, das die Indoeuropäer,
Ahnherren der Griechen, schon sehr früh bei der Besiedlung Griechenlands mit sich
führten.

Das Innere des Mythos sind die von HOMEROS mitgeteilten Begebenheiten in-
nerhalb eines Menschen (in der Form von Gefühlen) und innerhalb einer Gruppe
von Menschen (in der Gestalt von Auseinandersetzungen in der Ehe, in der Nach-
barschaft, im Umgang miteinander bei Geselligkeiten, Riten um Leben und Tod).
Dasselbe gilt für die Götter allein und für Götter und Menschen.

Aus der kurzen Paraphrase des homerischen Mythos ist vielleicht deutlich gewor-
den, dass auf zwei Ebenen Prozesse zu beobachten sind. Man könnte sich vielleicht
auch eine große Bühne vorstellen, die horizontal geteilt ist. Auf der oberen Ebene
handeln die Götter – miteinander, gegeneinander; sie wirken auch ein auf die untere
Ebene der Menschen. Auch diese wirken miteinander, gegeneinander; sie wirken
auch ein (oder sie versuchen es wenigstens) auf die Götter, die da oben wohnen.

Der Menschen Mittel den Göttern gegenüber sind das Gebet und das Opfer, manch-
mal sogar die Waffe! Doch letzteres bleibt die Ausnahme: Der Mensch zieht dabei
stets den Kürzeren; denn die Götter können zwar verletzt werden, doch sie sind
heilbar, vor allen Dingen unsterblich und rachsüchtig (wie Menschen).

Beide Ebenen sind in sich und gegeneinander hierarchisch gegliedert, oben hat
ZEUS das Sagen, unten der Oberkommandierende namens AGAMEMNON; darum
konnte Letzterer sich gegen ACHILLEUS durchsetzen, obwohl er in Bezug auf das
Kraftpotential der Schwächere war. Diese beiden Ebenen durchziehen nicht nur die
Ilias, sondern auch die Odyssee, das zweite Epos, auf das noch zurückgegriffen
werden wird. 

Eine solche Darstellung der beiden Ebenen wird auch im ersten Gesang der Odys-
see als ständige Aufgabe des epischen Sängers genannt – die „Werke der Menschen
und Götter“ (erg’ andron te theon te [338]).

Wir können übrigens auch weitere Zweiteilungen finden: Die Menschen vor Troia
sind in zwei Lager geteilt – gemeint sind die Achäer (= Griechen) und die Troer;
auch die Götter selbst sind in zwei Lager geteilt: die einen fechten für Troia (z.B.
ZEUS und APOLLON), die anderen für die Achäer (z.B. HERA und ATHENA).
Und AGAMEMNON ist nicht der allmächtige Oberkommandierende; im Epos wer-
den ihm die Grenzen gezeigt; er muss sich entschuldigen für seine rücksichtslose



29

Tat, welche der Ausdruck der Tatsache ist, dass Menschen nicht nur vom Verstande
oder von der Vernunft regiert werden, sondern auch vom Irrationalen, von der Ver-
blendung, die die Griechen ate nennen. Der Mythos hat also nicht nur die genannte
Funktion der Attribuierung, die Lücken ergänzt und Kontexte herstellt. Mythos hat
auch die Funktion eines Spiegels. Er zeigt dem Menschen den Menschen; dieser
wird als einer vorgestellt, der aus tiefer Überzeugung irrt. Aus dem Geiste des My-
thos wächst eine tragische Menschensicht: Das ist eine der Wurzeln der späteren
Tragödie.

Aber mit der Verblendung geht auch die Schuld einher: ate hat diese beiden Be-
deutungen [JÄGER, 1989, S. 79] und noch eine weitere – sie ist auch eine göttlich
wirkende Macht wie die moira – was man als Schicksal übersetzen könnte. Daher
müsste man beide im Griechischen sowohl mit großen als auch mit kleinen An-
fangsbuchstaben schreiben – denn beide (MOIRA und ATE) sind Sachverhalte und
Personen. Sogar ZEUS ist nicht allmächtig. Er muss sich der MOIRA beugen;
denn er ist gezwungen, die goldene Waage zu holen [Gesang XXII] und die beiden
Todeslose des ACHILLEUS und des HEKTOR in die Waagschale zu legen. Und
nun geht alles seinen Gang. Das heißt:

ZEUS muss alles laufen lassen, ohne dass er noch eingreifen kann. Ohnmächtig
muss er zusehen, wie HEKTOR, den zu schützen er versprochen hatte, fällt.

Der Mythos zeigt also dem Menschen auch das Wesen des Göttlichen. Selbst dieses,
nicht nur der Mensch, muss unter dem Gefühl begrenzender Ohnmacht leiden.

Die Darstellung soll hier abgebrochen werden; denn es ist wohl klar geworden, dass
alles Menschliche in das Göttliche eingewoben ist, dass es den Zusammenhang zwi-
schen dem Göttlichen und dem Menschlichen gibt und dass den handelnden Men-
schen wie den Göttern Grenzen gesetzt werden. Auf jeden Fall stellt uns HOME-
ROS in der Ilias mit ihren wechselvollen Kämpfen und trotz dieser Kämpfe eine
einheitliche Weltleitung (allerdings mit Brüchen) vor.

Hier könnte man ein weiteres Merkmal des philomythischen Denkstiles nennen: 

Während Menschen stets nur auf Segmente der Wirklichkeit verwiesen und diesen
irgendwie ausgeliefert sind, präsentiert Mythos dasjenige, was die Segmente über-
steigt: Er gibt das Totale, den Gesamtzusammenhang der Dinge, aus dem wir
sinnvoll leben können: Wir sind zwar den Göttern ergeben – doch was wären diese,
wenn sie uns, ihre Verehrer, nicht hätten!

Das Welt- und Menschenbild des Mythos könnte folgender Text deutlich machen:

„Die Wut besinge, Göttin, des Peleussohnes ACHILLEUS,
die vernichtende, die zahllose Schmerzen den Achäern zufügte,
viele wertvolle Seelen in den HADES verbrachte,
Seelen von Helden, sie selbst aber – zur Beute machte er sie den Hunden und
gab sie den Vögeln zum Fraße: des ZEUS Wille aber wurde erfüllt, seitdem



Artemis



Stemma: Menschen und Götter vor Troia

A
P

O
L
L
O

N

A
P

H
R

O
D

IT
E

Z
E

U
S

H
E

R
A

A
T

H
E

N
A

H
E

P
H

A
IS

T
O

S

A
ig

is
to

s
A

g
a
m

e
m

n
o
n

M
e
n
e
la

o
s

A
tr

e
u
s

H
e
le

n
a

K
ly

ta
im

e
s
tr

a

P
a
ri
s

H
e
k
to

r

P
e
le

u
s

P
h
o
in

ix

A
c
h
ill

e
u
s

B
ri
s
e
is

P
a
tr

o
k
lo

s

A
rg

e
ie

r

D
a
n
a
e
r

A
c
h
a
ie

r

T
R

O
E

R
G

R
IE

C
H

E
N

fü
r

fü
r

d
e
r 

A
tr

id
e
 u

n
d
 

L
ie

b
h
a
b
e
r 

d
e
r

d
e
r 

L
e
h
re

r

d
e
r 

P
e
lid

e
 u

n
d
 

L
ie

b
h
a
b
e
r 

v
o
n

P
ri
a
m

o
s



32

zum ersten Male die beiden sich entzweiten und in Streit gerieten, 
der ATRIDE, der Herrscher seiner Männer und der strahlende ACHIL-
LEUS.
Und wer nun von den Göttern ließ beide im Streit aneinander geraten, auf
dass sie kämpften?
Der LETO und des ZEUS Sohn ...“.

Das sind die Worte der Einleitung, des so genannten Prooimions, der Ilias.

Eine schauerliche Szene: 

Das Grauen des Krieges, grenzenlos die Schmerzen und zahllos die Toten, die unbe-
stattet von wilden Tieren gefressen werden, alles gegründet auf die hemmungslose
Wut (menis) eines Mannes. Das ist ungeheuerlich, unglaublich, so unglaublich,
dass das nicht nur Menschenwerk sein kann:

Es wurde vollzogen der Wille des ZEUS, des Obersten der Götter. Göttliches In-
strument – selbst ein Gott – war APOLLON. Er vollstreckte den Willen seines Va-
ters. Und die Menschen sind die Opfer, direkt und indirekt: Der arrogante AGA-
MEMNON ist Opfer der ate und der verblendete ACHILLEUS ist Opfer der ate –
beide waren gewarnt -, und nun sterben ihre Männer zu Hauf, selbst schuldlos,
durch beider Männer Uneinsichtigkeit, Überheblichkeit und Schuld (ate).

Dahinter steht das Weltbild des Mythos; denn nichts eben geschieht ohne göttliche
Einwirkung: Der Satz vom zureichenden Grunde, viel später formuliert, gilt für
menschliches (und göttliches) Handeln: Beides ist durch kaum zu bändigende Moti-
vation gesteuert.

Das Leid, das Menschen einander zufügen, ist Folge selbstbestimmten Handelns
einerseits. AGAMEMNON wird geblendet durch seine (ihm übertragene) Macht
und behandelt Menschen, als seien sie nur dafür geschaffen, ihm gefällig zu sein.
ACHILLEUS handelt ebenso, wenn er in seiner Wut nichts tut und Menschen op-
fert, als seien sie Opfertiere. Das äußere Schicksal anderer ist bestimmt durch den
Eigensinn und die unbeherrschten Gefühle beider Kommandeure.

Andererseits aber ist das unermessliche Leid Ausdruck dessen, dass der oberste
Gott so beschlossen hat. Und selbst ZEUS ist einem höheren Willen, der MOIRA,
untertan. Der Kosmos der Menschen und Götter ist hierarchisch geordnet, von oben
nach unten. Innerhalb der Ordnungen aber gibt es Handlungsspielräume, jedoch
nicht so weit, dass echte Alternativen vorhanden sind. So frei sind Götter und Men-
schen nicht. Die Freiheit ist sozusagen nur angedacht.

Im philomythischen Paradigma findet sich eine bemerkenswerte Tiefendimension.
Diese wird durch eine andere Stelle deutlich [XVIII, 478 ff.]; es geht dabei um Fol-
gendes:

ACHILLEUS, der dem Tode verfallene und tragische Held, muss seine Mutter
THETIS um eine neue Rüstung bitten, weil seine eigene durch den Tod des PATRO-



Der Adler des Zeus



Erscheinung Athenes



35

KLOS, dem er sie geliehen hatte, verloren gegangen war. Und der Gott der Schmie-
dekunst HEPHAISTOS ist es, der die Rüstung schmiedet, vor allem den Schild. Es
heißt da (in Umschreibung und Übersetzung):

Zuerst machte er den Schild. Dieser bekam fünf Schichten mit vielen klugen Bil-
dern. „Auf ihm gestaltete er die Erde, auf ihm den Himmel, auf ihm das Meer, die
unermüdliche Sonne und auch den vollen Mond, auf ihm die Sterne, alle, mit denen
der Himmel bekränzt ist – die Plejaden und Hyaden und auch den starken Orion
...“.

Zwei Städte schuf er sodann von sterblichen Menschen. In der einen waren gerade
Hochzeit und Geselligkeit: Jubel, Tanz, Flötenspiel. Auch Streit war da zwischen
zwei Männern, und beide begehrten beim Schiedsmann einen Spruch zu erhalten.

Die andere Stadt hingegen wurde gleich von zwei Heeren belagert, die sich alles tei-
len wollten. Doch die Bewohner, von ARES und PALLAS ATHENE geführt, wehr-
ten sich. ARES und PALLAS ATHENE waren prächtig gekleidet und „schön und
groß“ [518], die Bewohner dagegen waren nicht wie die Götter; sie waren viel klei-
ner. Es kam zum Kampfe, und die Götter wirkten mit und „zogen voneinander weg
die Toten“ [540] als ihre Beute.

Auf den Schild setzte er ein fettes Feld und Pflüger mit ihren Tieren und einen
Mann, der ihnen Wein reichte. Und was sie umbrachen, war nicht mehr schwarze
Erde, sondern Gold.

Weiterhin brachte er auf den Schild ein Königsgut, auf dem gerade geerntet wurde,
fleißig und mit Verstand. Auch einen Weinberg gestaltete er ganz aus Gold, und
Winzer, Jungen und Mädchen trugen in Körben die honigsüße Frucht, und ein
Knabe sang zur Leier.

Auch eine Rinderherde gestaltete er mit Hirten und Hunden: zwei schreckliche Lö-
wen hatten sich über die Herde hergemacht, und nun kam es zum Kampf. Auch
Ställe und Weiden mit Schafen formte er. Und ganz fein bildete er ab den zarten
Tanz von jungen Männern in Röcken und Mädchen in Leinenkleidern. Mitten unter
ihnen sang der göttliche Sänger [604].

„Und auf ihn brachte er des Ozeanstromes riesige Kraft an den Rand, den
äußeren, des dichtgestalteten Schildes“. 

Auf dem Rundschild wird also ein Weltbild entworfen:

Im Innersten wölbt sich wie eine Kuppel der Himmel, und darunter liegen flach aus-
gebreitet die Erde und das Meer – nicht zu verwechseln mit dem OKEANOS – und
die Fülle des Lebens der Menschen und vor ihnen, sie leitend, die Fülle der Götter.
Wolfgang SCHADEWALDT [1978, S. 54] weist daraufhin, dass HOMEROS ein
Weltbild in der Form von Kreisen, genauer: von konzentrischen Kreisen entwirft –
vorbildlich für die spätere Kosmologie. Noch wichtiger scheint mir die Beobach-
tung und Bemerkung [aus Buch VIII der Ilias], dass man in Bezug auf den gesamten
Kosmos sogar wohl schon von einer Kugelvorstellung ausgehen kann. Über der



36

Erdscheibe wölbt sich ebenso der Himmel (der Ozean umströmt den Rand der
Erde), wie unter der Erdscheibe der HADES und TARTAROS (das Reich des To-
des) sich wölben.

Und so beschreibt HOMEROS auf dem Schild sehr genau, was Menschen sehen
oder gesehen haben. Hintergrund dieser geistigen Haltung innerhalb des philomy-
thischen Paradigmas ist etwas, was später Grundmethode jeder Naturwissen-
schaft geworden ist. Der Mathematiker EUDOXOS von Knidos formulierte als
Grundforderung jenes „diasozein ta phainomena“ („die sich zeigenden <Einzelhei-
ten> festhalten und bewahren“, vgl. Seite  15), und damit war gemeint, dass man
exakt und getreu das feststellen und festhalten muss, was man sieht, bzw. was in Er-
scheinung tritt. Über nichts darf man durch Interpretation hinwegsehen, bzw. nichts
darf man durch eigene Interpretation ersetzen.

Auf dieser Grundlage versuchte HOMEROS zu ergänzen und Strukturen zu fin-
den, z. B. den Kreis und die Kugel. Man könnte sogar vom Versuch einer Geomet-
risierung dessen sprechen, was der Mensch der Zeit des HOMEROS wahrzuneh-
men in der Lage ist. Dahinter steckt etwas, was wir allenthalben bei frühgriechi-
schen Denkern finden: Sie suchen in der Vielfalt der Erscheinungen die Einheit, das
strukturierte Ganze, was der Dichter in der eben genannten Schildbeschreibung
versucht.

Impliziert also in das homerische Epos findet sich die Welterklärung des Mythos:

HOMEROS sieht der Bereiche wohl drei: Himmel, Erde und Unterwelt; und diesen
drei Bereichen sind Götter zugeordnet. Doch das eigentlich kosmische Prinzip, aus
dem alles wuchs, nennt er OKEANOS.

Selbst die Götter entspringen diesem OKEANOS. Im 14. Gesang der Ilias [200 f.]
heißt es:

„Gehen werde ich, zu sehen die Grenzen der viele Nahrung spendenden
Erde und den OKEANOS, Wiege der Götter, und TETHYS, die Mutter.“

In Vers 246 heißt es gar von OKEANOS, dass er „Ursprung für alles geworden ist“.

Hier sollte eingehalten werden, weil mit diesem bescheidenen Satz für uns eine Zu-
mutung ausgedrückt wird. Aber wir fassen hier den K e r n des philomythischen
Paradigmas: 

Spätestens seit der Ansage des JESUS von Nazareth haben wir es uns verboten,
nach dem zu fragen, was vor Gott war oder ist. Nach dem philomythischen Denk-
stil ist das aber die selbstverständlichste aller Fragen und Antworten: Gott ist zu-
gleich Gott und Nicht–Gott; vor Gott gibt es Gott und nach ihm auch – es ist wie
in einem Wirbel, in dem alle Teile stets ihren Standort wechseln: 

Sie sind Teile und zugleich Nicht-Teile. Sprachlich ist bei HOMEROS alles anthro-
pomorph gedichtet, also vom Menschen aus menschengestaltig gesehen: Seine
Daseinsinteressen bestimmen die Elemente der Erklärung, handele es sich um die



37

Erde (Land, Wasser, Ströme), die er bebaut, um den Himmel, der ihm die Ernte ver-
derben kann, oder um die Welt unter ihm, in die er gehen muss. Der Mythos lebt
von dieser Erklärungsweise. In dieser werden aus persönlichen Interessen heraus
Attribuierungen, also Zuweisungen, vorgenommen.

Aber noch etwas fällt in der Schildgeschichte auf:

Wenn erzählt wird, dass HEPHAISTOS Himmel und Erde, Meer, Sonne, Mond und
alle Sterne auf dem Schild gestaltet, dann steht dahinter die Haltung, alles, was
uns umgibt, erfassen zu wollen. 

Der Hang zur Vollständigkeit wird noch durch ein zweites Merkmal ergänzt: Es ist
das Denken in Gegensätzen; denn HOMEROS formt auf dem Buckel des Schildes
zwei Städte, eine im Frieden, eine im Kriege. Die Stadt im Frieden aber bietet ihrer-
seits Harmonie (Hochzeit, Festlichkeit, Gesang, Musik) und Streit (neikos), der
aber in den Bahnen des Rechts verläuft. Der Krieg aber um die andere Stadt führt
ins Verderben. 

Diese agonale Struktur wird wie ein Bild von einem Rahmen umgeben. Der eine
Teil des Rahmens ist kosmischer Natur, wie wir eben sahen, der andere umschreibt
das Leben, wie es den damaligen Menschen außerhalb der Städte und Siedlungen
begegnet. Doch alles auf dem Schild wird eingebunden in das erfüllende und regie-
rende Wasser: 

„Und auf ihm (dem Schild) schuf er des Okeanos-Flusses gewaltige Stärke
am äußersten Rand des Schildes, des dichtgedrängt gestalteten“ [XVIII,
607-608].

Das Einzelne wird also vollständig und in agonaler Struktur beschrieben und einem
übergeordneten Ganzen zugeordnet. Die Rede ist vom Ein-und-Alles, dem hen
kai pân. Beides, das Einzelne und das Ganze, ist als Einheit definiert. Als eine sol-
che wird sie zum Leben erweckt und lebende Person. Im Rückgriff, der die zwei
Jahrtausende anderer (noch darzustellender) Paradigmata überspringt, kann für Höl-
derlin diese Person als Gestalt lebender Gegenstand der Dichtung werden. Dazu
sagt er [in dem Gedicht „Der Rhein“]:

„Im dunklen Efeu saß ich, an der Pforte 
des Waldes, eben, da der goldene Mittag, 
den Quell besuchend, herunterkam 
von den Treppen des Alpgebirges, ...“

Als erläuterndes Beispiel für die agonale Struktur diene der Krieg, der auf dem
Schild beschrieben wird: Es gibt da die Entfaltung höchster Kraft und plötzliche
Verwundung – die heilbar ist – oder gar jähen Tod. Siechtum finden wir bei HOME-
ROS nicht. Wir werden später diesen Denkschritt wieder aufnehmen, desgleichen
das, was Geometrisierung genannt wurde, oder auch Mathematisierung genannt
werden könnte. Aus der agonalen Struktur des Kosmos folgt, dass schon für
HOMEROS menschliches Leben mordender Kampf ist. Daraus erwächst später



Odysseus 2000



39

das B e w u s s t s e i n des Tragischen, das darin besteht, dass man durch eine
Handlung u n a b w e n d b a r das heraufführt, was man mit derselben Handlung
vermeiden möchte. Die griechische Tragödie steht am Ende dieser Entwicklung
[JÄGER, 1989, S. 73; SCHADEWALDT, 1996, S. 43].

Eine weitere Szene soll an dieser Stelle besonders herausgestellt werden, weil sie
das Verhältnis zwischen Gott und Mensch im Mythos besonders deutlich machen
kann:

Es heißt zu Beginn des 11. Gesanges der Ilias, der die Überschrift trägt: Des AGA-
MEMNON Einsatz [1-12; 15]:

„EOS aber – vom Lager an der Seite des herrlichen TITONOS erhob sie
sich, 
um den Unsterblichen Licht zu bringen und auch den todgeweihten Men-
schen.
ZEUS da sandte die ERIS hervor zu den schnellen Schiffen der Achäer, 
die schwierige, des Krieges Zeichen in den Händen sie hielt.
Aufstellung nahm sie an des ODYSSEUS Schiff, einem Riesenfisch gleich
und dunkelrot:
Das stand in der Mitte, so dass man vernehmlich sich machen konnte nach
beiden Seiten,
hier zum Zelt des AIAS, Sohnes des TELAMON.,
dort zum Zelte des ACHILLEUS; sie hatten ihre prächtigen Schiffe an die
äußersten Enden gezogen, auf Kraft vertrauend und auf die Stärke ihrer
Arme.
Da nun stand sie und schrie, die Göttin, laut und schrecklich 
gerade heraus; den Achäern aber senkte sie, einem jeden, große Kraft
ins Herz, rastlos den Krieg zu betreiben und zu kämpfen…
Der ATRIDE aber brüllte laut Alarm und rief zu den Waffen die Argeier,
selbst hüllte er sich in gleißende Rüstung...“

Da schickt also ZEUS die Göttin des Agons, des Streites, die ERIS, um die kamp-
fesmüden Griechen, die in ihre Heimat abrücken wollen, wieder ins Gefecht zu be-
kommen. Ihre Stimme gibt den Griechen Mut weiterzukämpfen. Und AGAMEM-
NON erteilt sofort die notwendigen Befehle, vor allen Dingen: „Zu den Waffen!“

Göttliches Walten also löst menschliche Handlung aus. Vielleicht fällt dem Be-
trachter spontan das Bild eines Marionettentheaters [PLEGER, 1991, S 37] ein.
Doch dieses Bild passt nicht ganz.

Zwar ist es so, dass ohne göttliches Einwirken Menschen Bedeutendes nicht aus-
richten können – doch im Unterschied zum Marionettenspieler, der einfach nur Fä-
den zieht, nimmt Gott die Menschen ernst; er bereitet für sein Walten die Bahn, er
öffnet die Menschen für das, was sie tun sollen. An unserer Textstelle ist das dem



40

göttlichen Wirken nachfolgende Handeln des AGAMEMNON nur noch wie der
Schlussstein in einem romanischen Gewölbe.

Wir fassen hier ein Stück Theologie in der Frühform des Mythos wie vorhin das
entsprechende Menschenbild: Gott macht die Menschen für irgendetwas – was im-
mer er beabsichtigt – reif. Das macht er natürlich um des Menschen willen, damit er
die Chance hat, aus Einsicht zu handeln. 

Gott wendet sich aber auch den Menschen um seiner selbst willen zu; denn was
wäre Gott, was wären die Götter, wenn sie nicht die hätten, von denen sie Opfer
empfangen und Gebete vernehmen. Diese mythische Komponente der Theologie
finden wir auch später immer wieder, z. B. bei Friedrich NIETZSCHE, wenn er den
ZARATHUSTRA [Vorrede aus „Also sprach ZARATHUSTRA“] ausrufen lässt:

„Du großes Gestirn, was wäre dein Glück, wenn du nicht Die hättest, wel-
chen du leuchtest!“

Autoren wie Werner JÄGER nennen das homerische Epos die vorweggenommene
Tragödie der Griechen bzw. die Tragödie „die Nachfolgerin des Epos“ [1989, S.
73].

Bei dieser Beurteilung spielt die Tatsache eine Rolle, dass das Epos selbst die ge-
nannte agonale Struktur aufweist und der Handlungsfortschritt über Dialoge erfolgt.

Das Besondere des Dialoges oder innerhalb des Dialoges mag eine Szene aus dem
9. Buche der Ilias deutlich machen: Zuvor soll der Kontext kurz dargestellt werden,
danach wird die Szene ein wenig ausgeleuchtet:

Zentrales Thema der Ilias ist, wie bereits dargestellt, der Zorn des ACHILLEUS.
Das griechische Wort dafür ist menis. Dieses Wort eröffnet das Epos und ist dessen
Leitmotiv. Es drückt hohe Emotionalität aus. Vermutlich (ganz gesichert ist diese
Ableitung nämlich nicht) hängt das Wort mit einem Verb, das „Toben“, „Rasen“ be-
deutet, zusammen; dessen schwacher Abglanz findet sich in unserem Fremdwort
„Manie“.

Dieser Zorn ist weniger darauf zurückzuführen ist, dass AGAMEMNON, der grie-
chische Oberkommandierende vor Troia, dem ACHILLEUS die Frau, die er liebt,
weggenommen hat – sondern vielmehr, dass er dem stärksten Manne der Griechen
die Ehre verweigert. Das aber trifft – wir moderne Menschen können das kaum so
nachempfinden – den frühgriechischen Menschen und Helden in seiner Existenz:
Es ist damit eine tragische Grundbefindlichkeit dieses Menschen angesprochen.
Ehrverweigerung oder Ehrbeschneidung führt in den psychischen und physischen
Untergang. Es gibt keine Umkehr.

Die praktische Konsequenz dieser ehrabschneidenden Behandlung durch AGA-
MEMNON ist, dass ACHILLEUS am Gefecht um Troia nicht mehr teilnimmt. Die
Griechen aber kommen darauf in große Not, die Troer beherrschen das Geschehen,
griechische Schiffe gehen in Flammen auf, und es besteht die Gefahr, dass die Grie-
chen geschlagen werden und nicht einmal mehr die Chance zur Flucht bekommen.



41

Der vormals so arrogante AGAMEMNON muss öffentlich bekennen, dass er falsch
gehandelt hat. Aufgrund der großen Not dürfen wir vermuten, dass sein Schuldbe-
kenntnis in Verbindung mit dem Versprechen der Wiedergutmachung nicht nur tak-
tisch gemeint ist. NESTOR, der kluge alte Mann, macht nun einen Vorschlag:

Eine Delegation soll mit ACHILLEUS Verbindung aufnehmen, sie soll ihm die
Entschuldigung des AGAMEMNON überbringen und ihn dazu bewegen, sich wie-
der am Kampf zu beteiligen. Führer dieser Delegation soll der greise PHOINIX
sein, der Lehrer des ACHILLEUS. Dazu gehören noch AIAS, ein starker Macher
und Kämpfer, und ODYSSEUS, der wortgewaltige, kluge Diplomat und Befehls-
empfänger. Dazu werden noch zwei Adjutanten genannt. Als die Gruppe angekom-
men ist, wird sie freundlich und üppig bewirtet. Dann ergreift schnell ODYSSEUS
das Wort und beginnt mit einem offiziellen Gruß. Er stellt sodann die Gefechtslage
dar – eine Katastrophe stehe bevor, wenn ACHILLEUS nicht unverzüglich ein-
greife und zuvor des gewiss nagenden Zornes entsage. Er möchte dem ACHIL-
LEUS die Entscheidung erleichtern und überbringt neben der Entschuldigung des
Oberkommandierenden dessen Kompensationsangebote:

Gold, Pferde, Frauen, auch die geraubte Geliebte – unangetastet –, reiche Beute
nach Troias Fall, sogar eine von den eigenen Töchtern wird als Ehefrau angeboten,
sieben Städte auf der Peloponnes (der südgriechischen Halbinsel) mitsamt den
Menschen, Tieren und Liegenschaften. Und vor allem Ehre durch diese Menschen
und nach dem Siege Ehre in den Augen aller Helenen.

Doch ACHILLEUS vergleicht all das, was schon gesagt worden ist und gesagt wer-
den wird, mit dem hilflosen Gejammer von Jungtieren [311]. Er hält das Gerede für
würdelos, weil es um eines würdelosen und betrügerischen Oberkommandierenden
willen und für diesen geschieht. 

Die Bitte, die der diplomatische ODYSSEUS vorträgt, und die vielfältigen Ange-
bote der Wiedergutmachung werden rundweg abgelehnt; stattdessen kündigt
ACHILLEUS für die Zeit der Morgenröte des kommenden Tages den Abzug an und
fordert die anderen Griechen auf, das Gleiche zu tun. 

Den PHOINIX aber, seinen Lehrer, – bisher hat er ihn weder eines Blickes noch ei-
nes Wortes gewürdigt – lädt er ein, bei ihm die Nacht zu verbringen, die göttliche
MORGENRÖTE zu erwarten und mit ihm heimzufahren.

Es folgt das Schweigen aller – sie sind tief betroffen, denn es ist alles gesagt – zwei
Positionen, und nicht die geringste Annäherung ist zu spüren; es kann auch niemand
mehr etwas auf die Worte des ACHILLEUS zu erwidern wagen, denn er hatte das
Wort und die Rede geführt wie eine Waffe, scharf, kompromisslos, vernichtend. Die
Waffe war wie der Befehl dessen, der in der Hierarchie ganz oben steht.

Nur PHOINIX, sein alter Lehrer, darf noch das Wort ergreifen, selbst voller Furcht
wegen der Kriegslage und auch in Furcht und Sorge um den ihm von PELEUS, dem
leiblichen Vater des ACHILLEUS, anvertrauten Schüler und Schützling. Wir spüren
die außerordentliche, anrührende Nähe des Lehrers zu seinem Schüler, „philon te-



42

kos“ = „liebes Kind“ [444] sagt er. Und nur aus dieser Nähe heraus darf er seine ei-
gene Lebensgeschichte und Lebenserfahrung ausbreiten:

Es ist die Erfahrung mit dem Ausbruch eigener Gefühle und ihren Folgen. Wir hö-
ren nun den Mythos, der eine menschliche Fundamentalsituation in die Form ei-
ner vorbildlichen persönlichen Lebensgeschichte bringt.

Im Streit mit seinem Vater und aus maßloser Wut auf diesen hat er vor langen Jah-
ren seine Heimat verlassen. Die flehentlichen Bitten seiner Freunde und Verwand-
ten schlug er in den Wind. Er ging wie von Sinnen – doch er hatte das unglaubliche
Glück, dem Vater des ACHILLEUS, dem PELEUS, zu begegnen. Dieser gab ihm
Reichtum und vertraute ihm zur Erziehung den ACHILLEUS an:

 „Und ich habe dich zu deiner jetzigen Bedeutung gebracht, Göttern ähnli-
cher ACHILLEUS“ [485].

Aus der Nähe des Lehrers, Erziehers und „Vaters“ darf er ihm den Kopf waschen –
nicht im Sinne von Vorwürfen, sondern im Sinne von Belehrungen durch einen per-
sonalen, personengebundenen Mythos und Glaubenssätze, die ACHILLEUS –
sein „Kind“ und Schüler – gewiss schon kennt und mit der Aufforderung, sich
zusammenzureißen, so wie selbst Götter es tun, und nicht aus Unnachgiebigkeit
Schuld auf sich zu laden: Selbst Götter geben den Bitten nach, ja – die Bitten selbst
sind Töchter des ZEUS und insofern Göttinnen, die man zu achten hat.

Das philomythische Paradigma zeigte uns bisher göttliche Personen, die in einer
Hierarchie leben und selbst Macht ausüben können. Dem liegt zu Grunde, dass die
Welt aufgeteilt ist und dass über die Segmente Götterpersonen walten. Als leben-
der und opfernder Mensch kann ich mich an diejenigen wenden, die für den von mir
gemeinten Weltabschnitt zuständig sind – sei es für das Meer, den Wind, das Wetter,
die Ernte oder den Himmel. Jetzt aber werden neben Weltabschnitten Bereiche be-
nannt, die der menschlichen Kommunikation zuzuordnen sind: Streit, Liebe, Hass
oder Bitten. 

Während im ersten Falle Weltabschnitte göttlichen Personen zugeordnet sind, wer-
den jetzt unmittelbar Wesenheiten, die in den Bereich zwischenmenschlicher Bezie-
hungen gehören, in göttliche Personen gewandelt und erhöht. Eine Bitte wird Göt-
tin und Tochter des ZEUS, jetzt muss man eigentlich das Wort, wie man ZEUS
schreibt, mit großen Buchstaben schreiben: BITTE.

Dem personalen, innige Gefühle ausdrückenden Mythos folgt ein zweiter auswei-
tender Mythos von der Überwindung der Unnachgiebigkeit; jeder Grieche kennt
ihn eigentlich:

Der Lehrer erzählt nun die Geschichte des MELEAGROS, eines Helden der Vor-
zeit:



43

Dieser tötete einst einen wilden Eber und außerdem (wohl unabsichtlich) den Bru-
der seiner Mutter, also seinen Onkel, als um das Fell des Untieres Streit ausgebro-
chen war. Doch seine Mutter verfluchte ihn ob dieses Totschlages, und das brachte
ihn so in Wut, dass er – unpolitisch wie ACHILLEUS – glaubte, sich aus dem poli-
tischen Tagesgeschehen schmollend zurückziehen und den Kampf um das Fell –
d.h. die Politik – anderen Gruppen überlassen zu können (und auch zu dürfen).

Doch die Ätoler (das Volk im westlichen Mittelgriechenland, zu dem MELEA-
GROS gehörte) drohten in ihrer Festung Kalydon zu unterliegen, und da sandten sie
Boten zu MELEAGROS, der bei seiner Gattin ruhte, ungerührt zunächst von dem
Gefechtslärm und von den Bitten der Verwandten, Freunde und Bekannten und von
den versprochenen Gütern unbeeindruckt. Erst dem Menschen, der ihm am
nächsten stand, seiner Frau also, gelang es, seine Wut und seinen Gram zu wenden:

Sogar ohne Belohnung griff er in den Kampf ein und „wehrte so den Unglückstag
für die Ätoler ab“ [597].

Aber der Lehrer PHOINIX hat so seine Zweifel, ob er mit diesem Mythos seinen
Schüler wirklich getroffen hat; denn er spricht [600] schon nicht mehr von sich
selbst, sondern vom Daimon, der hier offensichtlich seinen Einfluss ausübt.

Gleichwohl: 

Der Lehrer ermutigt sich selbst noch einmal, als er auf die Ehre hinweist, deren
ACHILLEUS im Falle sofortigen Eingreifens teilhaftig werden wird. Aber dieser
weist kompromisslos auch den Vortrag seines Lehrers zurück, fast so, als hätte die-
ser überhaupt nicht gesprochen. Nicht nur, dass er sich von seinem Lehrer das Ge-
jammer für AGAMEMNON verbittet, er verlangt von seinem Lehrer sogar Ge-
meinschaft im Hass.

Und im Übrigen empfiehlt er dem alten Herrn, ins Bett zu gehen, damit schon bald
angesichts der göttlichen MORGENRÖTE Rat gehalten werden kann.

Als letzter der Delegierten spricht AIAS, kurz und bündig wie ein Soldat. Zunächst
redet er ACHILLEUS überhaupt nicht an, als wäre er gar nicht da. Er spricht zu sei-
nem Kameraden ODYSSEUS, bedauernd, dass ACHILLEUS um eines Mädchens
willen seine Kameraden zu opfern bereit ist. Doch dann plötzlich ein letzter Appell
an ACHILLEUS.

Aber der bleibt ungehört.

ACHILLEUS steigert sich nun so in seine Wut hinein, dass er nicht mehr wie vor-
gesehen am Morgen aufbrechen will. Nur, um zu sehen, wie die Schiffe des AGA-
MEMNON brennen und seine Männer fallen, möchte er über den Morgen hinaus
bleiben. Er ist dabei naiv genug anzunehmen, dass die Troer aus Respekt vor seinen
Schiffen Halt machen.

PHOINIX aber, der Lehrer, ist gescheitert! Er folgt jetzt dem Rat seines Schülers:
Er schweigt, lässt sich das Nachtlager richten und harrt der göttlichen MORGEN-
RÖTE.



44

Die Nachricht von der Unnachgiebigkeit des ACHILLEUS ruft im Lager des AGA-
MEMNON blankes Entsetzen hervor. So weit die Situation um die Bittgesandt-
schaft.

In einem zweiten Anlauf soll eine sprachliche Auffälligkeit geklärt werden:

NESTOR, wie gesagt, macht den Vorschlag, eine Delegation zu ACHILLEUS zu
schicken. Diese besteht aus fünf Personen: PHOINIX, den hohen Offizieren AIAS
und ODYSSEUS mit ihren zwei Adjutanten ODIOS und EURYBATES. Und nun
heißt es bei HOMEROS überraschender Weise [182 ff.]:

„Beide gingen nun entlang dem Strande des unentwegt brausenden Meeres
und beide sprachen viele Gebete... beide kamen zu den Behausungen und
Schiffen der Myrmidonen“.

Es kommt darauf an, zur Kenntnis zu nehmen, dass jetzt nur von zwei Personen die
Rede ist. Die griechische Sprache kennt nämlich neben dem Singular und dem Plu-
ral auch noch den Dual, und der wird dort verwendet, wo von der Einheit zweier
Personen gesprochen werden soll.

Die auffällige Verwendung des Duals durch HOMEROS (auch bei der Begrüßung
der Delegation durch ACHILLEUS in Vers 197) hat mit Recht Philologen irritiert.

Waren es nun zwei oder fünf Personen?

Und so neigen denn einige zu der Auffassung, dass PHOINIX im ursprünglichen
Kompositionskonzept HOMEROS überhaupt nicht vorgesehen war und dass die
beiden Adjutanten (wie bis heute) im militärischen Bereich nicht konstitutiver Be-
standteil der militärisch-diplomatischen Mission waren. Also ursprünglich waren es
nur AIAS und ODYSSEUS; und als PHOINIX aus irgendeiner anderen Quelle hin-
zukomponiert worden sei, da habe HOMEROS (so die Erklärung) wohl etwas ober-
flächlich gearbeitet und die Duale zu streichen übersehen.

Eine andere Erklärung könnte lauten:

Sicher ist, dass der greise, d. h. Waffen im Kriege nicht mehr führende PHOINIX
nicht konstitutiver Bestandteil einer militärisch-diplomatischen Mission sein kann.
Das heißt aber nun nicht, dass deswegen der Einfluss, den er als Berater hat, gering
sein müsste; im Gegenteil: Je weniger er, der Lehrer, in die Hierarchie der diploma-
tisch-militärischen Mission eingebunden ist, um so freier kann er reden. Nur er al-
lein kann so reden, wie um der Wirkung willen geredet werden muss: frei von diplo-
matischem Finassieren. Er ist gerade dadurch, dass er nicht zur Delegation im offi-
ziellen Sinne gerechnet wird, hervorgehoben. 

So macht der Dichter im Mythos mit dem Mittel der Untertreibung auf die große
Bedeutung der Person des Lehrers aufmerksam und gibt dem Mythos eine geho-
bene Bedeutung und größeres Gewicht – er lässt den ACHILLEUS bei der Be-
grüßung seinen Lehrer nicht besonders anreden, was sicherlich auffällig ist.



45

Das sparsame Mittel der Stille wird bald durch den Dichter zu einer großen Rede-
komposition geweitet: PHOINIX sollte eigentlich als erster reden, AIAS hatte ihm
schon das Zeichen gegeben, und er wollte das auch, zumal er seinen Schüler, der
ihm ja zu Beginn des Krieges von Vater PELEUS anvertraut worden war, lange
nicht gesehen hatte – jedenfalls war er mit ihm auffälliger Weise nicht zusammen,
obwohl man das erwarten dürfte. 

Doch ODYSSEUS drängt sich vor und holt sich eine erschreckende Abfuhr. „Nie-
mand wird mich umstimmen!“ [315 f.]

Schließlich [432] beginnt er, der Lehrer und „Vater“, nun doch tränenreich seine
lange, hunderteinundsiebzig Verse umfassende Rede, die in der Mitte zwischen der
des ODYSSEUS und der des AIAS steht. Damit wird der Mythos des Lehrers vom
Anfang in die Mitte gerückt und zur Zentralaussage des Dichters. Und diese be-
sagt, dass der Mythos mit dem Anspruch der Verbindlichkeit formuliert ist. 

Aus der vielleicht etwas komplizierten Komposition des HOMEROS geht ein wei-
teres Merkmal des philomythischen Paradigmas hervor: Das Wort beansprucht in-
terpersonale Gültigkeit; umso schlimmer, wenn es keine Beachtung findet. 

Zwei Schichten liegen im Wort. Beide Schichten aber sollen, gültig wie sie sind,
den Prozess der Erziehung begleiten:

Lehrer PHOINIX kommt zuerst mit seinem eigenen Leben. Erziehung steht und
fällt bis heute mit vorbildlichen Lehrern. 

Die zweite Schicht entstammt grauer Vorzeit und soll nicht eine an eine Person ge-
bundene, bis in die Gegenwart reichende Gültigkeit beschreiben, sondern eine
Gültigkeit, die jenseits von Person und Zeit liegt. 

Bemerkenswert ist Folgendes:

Da ist ein gestandener Mann, ACHILLEUS, der dem Krieg die Wende geben kann.
Seine Redebeiträge sind (abgesehen von der Selbständigkeit) von hoher gedankli-
cher und sprachlicher Qualität – wir würden heute sagen: seine Handlungskompe-
tenz und kommunikative Kompetenz sind im Höchstmaß entfaltet. 

Gleichwohl ist der Lehrer (bzw. fühlt sich der Lehrer) nach wie vor an seinen vom
leiblichen Vater des ACHILLEUS erteilten Auftrag gebunden, und der lautet [443]: 

ACHILLEUS soll vom Lehrer PHOINIX dahin erzogen werden, dass er die Rede
mit Verstand führen und das für richtig Erkannte in Handlung (prektera ergon) um-
setzen kann, ein Meister des Wortes und der Tat zugleich. 

„mythos“ bedeutet hier auf einer nicht ganz so hohen Ebene argumentativer Vortrag
oder verbindliche Rede, die andere überzeugt; wir würden heute von einer politi-
schen Rede sprechen. 

Freilich ist mit diesem Erziehungsziel „guter politischer Redner“ noch nicht die in-
tensive Verbindlichkeit des Mythos überhaupt verbunden, den der Lehrer selbst vor-
trägt, um den Schüler umzustimmen. Die Verbindlichkeit des Mythos ergibt sich



46

aus der personalen Dominanz des Lehrers und letztere wiederum aus der Anbin-
dung des vorgetragenen Mythos an die gotterfüllte, graue Vorzeit. In diesem Sinne
repräsentiert der Mythos Schichten der menschlichen Persönlichkeit, die mit der
Menschwerdung überhaupt zusammenhängen. Im Mythos liegt archetypisch das-
jenige, wodurch Naturwesen zu Menschen werden, geworden sind und sein werden:
Mythos steht für die Menschheit im Individuum außerhalb der Dimensionen der
Zeit und erklärt dem Menschen Mensch, Welt und Gott.

Eines ist gewiss: 

Obwohl der Lehrer die diplomatische und somit auch seine Mission als von Anfang
an gescheitert ansehen muss, ist er auf seine alten Tage noch einmal gezwungen, mit
dem Worte des Erziehers wirksam zu werden: Eine Gemeinschaft des Schicksals
vereint Erzieher und Zögling. Was einst der Erzieher gab, wird nun zurückerwartet:

Schutz. 

Die Rede ist nicht vom Schutz allgemein, sondern vom Schutz, den der starke
ACHILLEUS jetzt seinem Lehrer schuldet. Doch darüber hinaus weist PHOINIX
auf eine tiefere Dimension hin, wenn er betont, dass er ohne ACHILLEUS nicht le-
ben wolle, selbst wenn er mit Hilfe Gottes sich selbst vor den Feinden schützen
könne. 

Das Menschenbild des philomythischen Paradigmas besteht also zum einen aus der
offiziellen Schicht, die den Menschen als in einem Geflecht von Rollen lebend um-
fasst, zum anderen aus der Tiefendimension, die durch gewachsene Gefühle um-
schrieben werden kann. Während die offizielle Schicht berechenbar ist und dem Be-
reich der offiziellen Götter wie ZEUS u. a. zuzuweisen ist, umfasst die Tiefen-
schicht das Reich des Irrationalen; HOMEROS spricht vom Daimon, der bei
ACHILLEUS, aber auch – so müsste man ergänzen – in PHOINIX wirkt. 

Bei ACHILLEUS wirkt der Daimon als einer, der blind macht für die Aufgaben, die
ein Menschenführer eigentlich hat. 

Auch PHOINIX ist blind, weil er seine Rolle als Lehrer und Erzieher mit den poli-
tisch-militärischen Zwängen seiner Gegenwart verwechselt. In höchster Verzweif-
lung sieht er all das gefährdet, was er an Liebe, Zuwendung und Wissen seinem
Zögling gegeben hat. Diese Not drängt den Lehrer, zum Mythos und damit zur Ver-
bindlichkeit des Wortes zu greifen.

Dem Ausbruch des Gefühles weicht der Appell und langsam die Reflexion. Der
Mythos berührt als Beleuchtung der Welt zwei große Komplexe:

Zum einen erläutert er die zwischenmenschliche Beziehung, da jemand schuldig
wird: Denn unser Leben – das ist die anthropologische Grundsituation des philo-
mythischen Paradigmas – besteht aus Schuld und Befreiungvon Schuld sowie
Läuterung. Von hier gehen auf die Folgezeit starke Impulse aus. 

Zum anderen erläutert der Mythos durch Bilder und personengebundene Zuwei-
sungen oder Attribuierungen unsere äußere Welt als Vielfalt und Einheit. Erläute-



Odysseus



48

rung der Vielheit heißt soviel wie Sinngebung, System- und Strukturfindung mit
Hilfe von Personen, die Sachen bündeln, wie z.B. in HEPHAISTOS die Gewalt des
Feuers, in POSEIDON die Macht des Wassers gebündelt werden, und zugleich wird
die Einheit der Welt hervorgehoben.

Hier wird aber auch schon ein Stück innerer Entwicklung des Mythos deutlich. Zu-
erst erkannte man die Gewalten und Mächte der Welt und fühlte sich diesen hilf-
los ausgeliefert. Sodann gewannen diese Gewalten (das Feuer und das Wasser)
Form in der Gestalt von Personen, an die ich mich betend und opfernd wenden
kann. Dahin entwickelt HOMEROS das philomythische Paradigma, dass er die ver-
schiedenen Segmente des Kosmos personalisiert und ansprechbar macht – das mö-
gen Regionen wie Himmel und Meer sein, Normen zwischenmenschlicher Bezie-
hungen und diese selbst wie Schuld, Liebe, Hass und abstrakte Bereiche wie Ge-
rechtigkeit oder die Bitte [PLEGER, 1991, S. 17].

ARISTOTELES zeigt in seiner Nikomachischen Ethik, dass Erziehung nur über
Gewöhnung und Belehrung erfolgen kann. Hier erleben wir die Belehrung, fast
eine verzweifelte religiöse Unterweisung [496-526].

Zunächst aber hören wir den Appell des Lehrers: „Reiß dich zusammen! Du hast
diese Unerbittlichkeit nicht nötig; sie ist deiner unwürdig!“ [496-497].

Im Glauben an die göttliche Ordnung des Seins weist er durch die beiden Mythoi
auf diese Ordnung hin. Er geht noch weiter und belehrt: 

Selbst Götter lassen sich umstimmen, wenn sie mit Reue gebeten werden. Und er
legt aus: 

Die BITTE ist eine Gottheit, die jeder – also auch ACHILLEUS – achten muss. Das
Ergebnis der Interpretation eines religiösen Sachverhalts wird zur erzieherischen
Norm erhoben und trägt insoweit noch höhere Verbindlichkeit als eine Lebensge-
schichte, ein Mythos aus dem persönlichen Umfeld. Appell und Interpretation auf
den Menschen hin dürfen aber nicht alles sein. Sie sind nur unter einer Vorausset-
zung zulässig – wenn Einfühlungsvermögen dazu kommt.

In der gegenwärtigen Erziehungspsychologie z. B. von Reinhardt und Anne-Marie
TAUSCH ist [1970, S.178 ff.] die Rede vom „einfühlenden ... Verstehen als
förderliche Dimension erzieherischen Handelns“. Im Unterschied etwa zu dem aal-
glatten ODYSSEUS, dem Diplomaten und Befehlsempfänger, und auch zu dem
schlichten AIAS bringt der Lehrer dieses Einfühlungsvermögen auf [523]:

„Nicht tadelnswert ist deine Wut!“

Oder mit unseren Worten:

„Ich kann dich schon verstehen“.

Doch nun der Höhepunkt im Seelendrama, im Ringen des Lehrers um seinen Schü-
ler: 



49

Das Leben, der Appell und die Interpretation (als erzieherische Norm) mögen Ver-
bindlichkeit beanspruchen, können aber nicht die Verbindlichkeit schlechthin sein.
Verbindlichkeit schlechthin kann nur der das gegenwärtige Einzelschicksal über-
steigende Mythos beanspruchen, eben der Mythos von MELEAGROS; wir entneh-
men daraus:

Zornige Götter schaden den Menschen, aber zornige Menschen schaden sich selbst.
Sie brechen aus einem lebendigen Kommunikationszusammenhang aus und lassen
es zu ihrem eigenen und anderer Nachteil zu, dass ihre Gefühle sich aus ruhiger Be-
sinnung lösen. Menschenzorn führt zu Uneinsichtigkeit und Unbelehrbarkeit und
damit in die Nacht der Not. 

Wir modernen Menschen haben viele Wörter für denselben Sachverhalt: „Unein-
sichtigkeit“, „Unbelehrbarkeit“, „Schaden“, „Unheil“, „Unglück“. Der Grieche sagt
kürzer und umfassender: ate, ein Wort, das neben der Verblendung im Zorn auch
noch den aus der Verblendung des Herzens entstehenden Schaden meint. Der ME-
LEAGROS-Mythos mit seiner gemeinten Verbindlichkeit stellt zwischenmenschli-
ches Geschehen, wie es hunderttausendfach vorkommt, in einen theologischen Rah-
men und bedeutet insofern ein Stück verbindlicher Auslegung einer elementaren
zwischenmenschlichen Situation. 

Wir dürfen aber vom Denkstil des philomythischen Paradigmas eine theoretische
Erörterung oder eine vom konkreten Fall abgehobene abstrakte Deutung einer Fun-
damentalsituation nicht erwarten. Die Erklärung und Auslegung z. B. einer die
Existenz ergreifenden Grenzsituation geschieht so, dass dieser Grenzsituation ein
bildhaltiger Mythos zugewiesen wird. Ein solcher Mythos selbst steht aus der
Sicht dessen, der ihn einem anderen zuspricht, nicht mehr zur Disposition. Er darf
aus dem paradigmatischen Zeitgeist heraus Gültigkeit auf Dauer und Verbindlich-
keit beanspruchen. Man kann ihn allenfalls zurückweisen, wie ACHILLEUS es
macht. Zur Diskussion steht er nicht mehr.

ACHILLEUS also ist blind geworden, diejenige Persönlichkeitsschicht, die dem
Offiziellen einer Kultur (Religion, erzieherische Normen) zugeordnet ist, wird von
der anderen Schicht des Dämonischen überlagert. HOMEROS lässt PHOINIX vom
Daimon [600] sprechen. Gleichwohl ein letzter Appell. Er ist nicht nur ohne die ge-
wünschte Wirkung, er bewirkt das Gegenteil. Der Lehrer kann jetzt nur noch eines
tun, was er besser gleich getan hätte: Er hätte schweigen sollen, wie sein Schüler
empfahl, schweigen, sich das Nachtlager richten lassen und auf die göttliche MOR-
GENRÖTE warten sollen.

Wir bleiben beim philomythischen Paradigma. Was dessen Dimension von der des
Logos unterscheidet, sehen wir ganz deutlich in dieser Szene:

Es ist das Verhältnis zur Zeit: 

Ohne jeden Bruch geleitet PHOINIX von sich jetzt zu sich damals und von dort
noch weiter zurück. Je entfernter das bildgefüllte Ereignis der Vergangenheit liegt,



50

desto mehr prägt es die Gegenwart. Es besteht also das Verhältnis direkter Proporti-
onalität. Gegenwart ist für dieses Paradigma höchst wirksame Vergangenheit. ME-
LEAGROS steht insofern nicht als reines Bild aus der Vergangenheit, sondern er
füllt mit seinem Fleisch die Gegenwart. 

Der Marburger Rudolf OTTO prägte in seinem Buche „Das Heilige“ [1917] den
Begriff des Numinosen. Das Wort ist abgeleitet vom lateinischen numen (=
Wille/Wink des Göttlichen) und meint das ganz Andere, das schauervolle (tremen-
dum), anziehende (fascinosum) Göttliche, das als das Heilige hinter allem, was ist,
steht. Im philomythischen Paradigma gewinnt dieses Numinose Namen und bilder-
reiche Form. Namen und Bilder sind Zeichen (numina); sie weisen auf etwas hin
von Zeitdimension zu Zeitdimension, und sie lenken den Sinn dessen, der anbetet. 

Namen und Bilder stehen aber zugleich auch für die Einheit dessen, was war, ist
und sein wird, sie stehen für die Einheit der Zeit; denn sie weisen auch vor, nicht
nur zurück. Und so legt das philomythische Paradigma den Grund für die Erkennt-
nis, dass das Sein nur in der Einheit der Zeit existiert. Sofern es alle Zeiten zu-
gleich umfasst, steht es aber jenseits der Zeitdimensionen. Das Jenseitige aber ist
das ständig Gegenwärtige. 

Ein Gedicht HÖLDERLINs (Patmos) kann hier zum weiteren Verständnis unserer
Szene beitragen:

„Nah ist
und schwer zu fassen der Gott...
Still ist sein Zeichen
am donnernden Himmel“.

Aus der Einheit der Zeitdimensionen im philomythischen Paradigma leuchtet noch
eine weitere Einheit hervor, die der Nähe und Distanz. Nähe ist Nähe der Person
zum Zeichen und zur Deutung. Diese Dimension ist zutiefst persönlich, weil die
Person am heiligen Geschehen teilnimmt. 

Doch es gibt auch den Ausschluss. 

„Göttliches trifft Unteilnehmende nicht“ (Die Titanen), 

sagt der Dichter. Der „Unteilnehmende“ bei HOMEROS ist der Verblendete, der
Ohren hat zu hören und doch nicht hört. Man spürt, wie das philomythische Para-
digma über die Jahrhunderte hinweg bis ins Neue Testament und sogar bis in die
Dichtung unserer Tage reicht.

Der „Unteilnehmende“ kann aber auch der kühl-distanzierte Vertreter des logi-
schen und kritisch-rationalen Paradigmas sein: Dann sind wir bei den Vertretern
theoretischer Konzepte, die man der Wissenschaft unserer Tage zuordnen kann. Das
philomythische Paradigma weist am Beispiel des ACHILLEUS schon sehr früh ver-
schlüsselt hin auf die äußerst schweren Folgen einseitiger Betonung einer der Kom-
ponenten Nähe/Distanz.



Odysseus und der alte Argos



52

Bei HOMEROS ist es nur der persönliche Bereich: 

Ein Mensch ist getroffen, verliert jegliche Nähe zu anderen und seine Ohren versa-
gen den Dienst; er bringt aber damit anderen Menschen Elend ohne Maß. Der mo-
derne Vertreter des durch den Zerfall der Einheit von Nähe und Distanz überhaupt
erst konstituierten kritisch-rationalen Paradigmas hat per se die Nähe nie gehabt
oder nicht zugegeben. Kühl und distanziert muss er, in Wirklichkeitssegmenten
denkend, seiner Wissenschaft folgen und meint, er gehe nur ihren Weg durch Da-
sein und Zeit. Dabei kann das Dasein durch diese Auffassung seiner Fülle beraubt
oder gar zerstört werden, ob dieses nun Namen hat wie Hiroshima oder namenlos
und unbekannt ist, wie die vielen griechischen Soldaten, die durch das Verschulden
des ACHILLEUS vor Troia fielen.

All das hallt nach, z. B. bei Paul CELAN in der „Niemandsrose“ (1963):

„Ich ritt durch den Schnee, hörst du,
ich ritt Gott in die Ferne – die Nähe, er sang,
es war unser letzter Ritt über die Menschenhürden.
Sie duckten sich, wenn
sie uns über sich hörten, sie 
schrieben, sie
logen unser Gewieher
um in eine 
ihrer bebilderten Sprachen.“
(Sperrungen durch den Verfasser)

Wir gehen bei HOMEROS noch einen weiteren Schritt. Dieses Mal aber stammt der
ausgewählte Text aus der Odyssee, die etwas jünger ist und etwa 720 v. Chr. schrift-
lich niedergelegt ist.

Während nun die Handlung der Ilias im zehnten Kriegsjahr spielt, beginnt die
Odyssee im zehnten Jahr nach Troias Fall. Sie handelt von den Irrfahrten des
ODYSSEUS bis zu dessen Heimkehr nach Ithaka, seiner Heimatinsel. Die An-
fangsverse des ersten Buches lauten in Auszügen [1-43]:

„Von dem Manne mir erzähle, Muse, dem weitgereisten, der gar oft 
verschlagen wurde, nachdem er Troias heilige Stätte zerstört hatte...
Viele Kümmernisse erlitt der auf dem Meere in seinem Herzen;
denn bewahren wollte er sein Leben und gewinnen die Heimkehr der Kame-
raden.
Doch trotzdem: Die Kameraden rettete er nicht, wie sehr er sich mühte;
denn an ihren eigenen Schandtaten gingen sie zugrunde,
die Uneinsichtigen, die die Rinder des in der Höhe wandelnden HELIOS 
auffraßen. Aber der raubte ihnen den Tag der Heimkehr.
Von wo immer ausgehend, Göttin, Tochter des ZEUS, erzähle auch uns!“



Die Göttin Kalypso



54

HOMEROS erzählt nun weiter, dass ODYSSEUS auf der Insel Ogygia von einer
entzückenden Nymphe festgehalten wird. Ihr Mann soll er werden, das ist nach dem
beglückenden Liebeserlebnis ihr Wunsch – doch er möchte heim. Da kommt es zu
einer Götterversammlung, auf der ZEUS, der Vater der Götter und Menschen, das
Wort nimmt. Er spricht das Schicksal des AIGISTHOS an, den des AGAMEMNON
Sohn ORESTES getötet hat. Er sagt [32 ff.]:

„Nein! Es ist nicht zu fassen, welche Vorwürfe gegen die Götter die todge-
weihten Menschen erheben.
Von uns nämlich, behaupten sie, komme das Elend, dabei schaffen sie sich
auch selbst 
durch eigene Schandtaten über ihr Maß hinaus Schmerzen. 
Beispielsweise hat auch jetzt AIGISTHOS, über sein Maß hinaus, des ATRI-
DEN 
eheliche Frau geheiratet, den aber brachte er um nach seiner Heimkehr.
Kannte er doch sein eigenes jähes Verderben; denn wir haben es offengelegt,
indem wir HERMES schickten...
dass er weder ihn töten noch seine Frau heiraten solle,
‚denn von ORESTES wird Vergeltung kommen für den ATRIDEN,
wenn er herangewachsen ist und sein Heimatland sehen will.’
So sprach HERMES, doch der konnte den AIGISTHOS nicht umstimmen –
dabei meinte
er es so gut! Jetzt aber hat er auf einmal alles abgebüßt.“

Dass viele Menschen sterben mussten, erfuhren wir schon in den Eingangsversen
der Ilias. Aber diese waren Opfer fremden Fehlverhaltens – Opfer der Verblendung
ihres Kommandeurs AGAMEMNON und des in seiner Ehre unheilbar verletzten
ACHILLEUS. Sie starben nicht aufgrund eigenen Fehlverhaltens. Jetzt, in der
ODYSSEE, ist das ganz anders:

Sie werden der Nacht ihres eigenen Gutdünkens überlassen. Sie müssen sterben,
weil sie selbst durch ihr auf sich selbst bezogenes Denken versagt und Normen ver-
letzt haben. ODYSSEUS hatte ihnen ausdrücklich verboten [Buch 12], die Rinder
zu schlachten und zu essen, denn sie waren dem HELIOS, „dem Sohne der Höhe“,
heilig – und das eben wussten die Kameraden. So mussten sie als Seeleute auf dem
Meere sterben „an ihren eigenen Schandtaten“. Der Schuld folgte die Pein bis zum
Tode.

Auf der Götterversammlung war es ZEUS, der seinen Ärger kundtat über die Men-
schen – HOMEROS nimmt als Wort „brotoi“, das meint „dem Tode Verfallene“. Er
nennt damit ihr specificum in deutlicher Abgrenzung von dem der Götter: „theoi
athanatoi“ = Götter ohne Tod“, oder wie man auch in Abgrenzung von den „Sterbli-
chen“ übersetzt, „Unsterbliche“.

Schlimm genug, dass ein Wesen, das dem Tode ausgeliefert ist, überhaupt Klage
führt oder, modern gesprochen, Kritik übt; jetzt wird auch noch zweckrational den



Abschied von Ogygia



56

Göttern die Schuld für das Elend in der Welt gegeben, welches doch Ergebnis ei-
genen, nicht göttlichen Fehlverhaltens ist.

Wir müssen Gesagtes nochmals aufnehmen:

Distanz schafft Leid. Erstere kann zurückgehen auf verhängnisvolle Verblendung
(ACHILLEUS), auf individualistisches, selbstbezogenes und selbstsüchtiges Den-
ken (Kameraden des ODYSSEUS), das gesetzte Normen nicht achtet oder so tut,
als gäbe es sie nicht. Wer so tut, als gäbe es von außen gesetzte Normen nicht, ob-
wohl er weiß, dass es sie gibt (HERMES – AIGISTHOS), ist verlogen.

Wenn es eine fundamentale Dimension im philomythischen Paradigma gibt, dann
ist es die Einheit von Nähe und Distanz. HOMEROS zeigt uns diese Einheit schon
als aufgebrochen und vor allem die Folgen. Zerschlagen wird die Einheit erst in
späteren Jahrhunderten im Rahmen des sich entwickelnden kritisch-rationalen Para-
digmas, das das noch zu beschreibende Paradigma des Logos überwindet und der
fachwissenschaftlichen Entwicklung den Weg bahnt.

Der Dichter lässt den obersten Gott darstellen, dass die Menschen mit wachsendem
Selbstbewusstsein und wachsender Freigabe ihrer Person an das emanzipierte Be-
wusstsein durch ihre eigenen Verbrechen (und an ihnen) leiden bzw. die Folgen der
Verbrechen am eigenen Leibe erleben. Als signifikantes Beispiel wird die traurige
Mordgeschichte des AIGISTHOS genannt:

Obwohl er gewarnt worden ist (so wie ODYSSEUS seine Kameraden gewarnt hat),
bringt er AGAMEMNON um und heiratet dessen Witwe (seine Geliebte) bzw. lega-
lisiert das seit langem bestehende Liebesverhältnis: Sehenden Auges geht er ins Un-
glück. Kurzum:

Er handelt nach eigenem Gutdünken und nach eigenen Interessen, baut sich ei-
gene Normen, indem er andere, überkommene zerschlägt: Er bringt also Unglück
und Not. HOMEROS stellt damit religionsgeschichtlich und – vielleicht auch philo-
sophisch – als erster die Frage, wodurch Unglück in die Welt kommt, und wie sich
das Elend in der Welt angesichts göttlicher Allmacht rechtfertigen lässt.

Das heißt in der Sprache unserer Zeit:

Wie lassen sich Auschwitz und Treblinka vereinbaren mit Gottes Allmächtigkeit
(und Güte)? 

Bei HOMER, insbesondere in der Odyssee, stehen wir an der Wiege einer ganz
neuen Frage, der wir seit Gottfried Wilhelm LEIBNITZ den Fachausdruck Theodi-
zee geben. Eine Antwort auf die genannte Frage gibt in einem letzten Brief an die
Eltern jener junge Soldat vor Stalingrad: Angesichts des Grauens kann er nur noch
Friedrich NIETZSCHE [Die fröhliche Wissenschaft, Abschnitt 125; vgl. auch: Also
sprach ZARATHUSTRA, vierter und letzter Teil] zitieren: 



57

„Gott ist tot.“

[vgl. FRIES/STÄHLIN, 1968, passim]

HOMEROS gibt seine Antwort: Menschen haben „ihren Teil“ oder „ihr Maß “, das
Gott ihnen gibt. Der Dichter HOMEROS spricht vom moros, was soviel wie „Teil“,
„Anteil“ bedeutet und sich weitet zu der Bedeutung „Schicksal“. Doch was über
diesen Teil – hyper moron – hinausgeht, dadurch dass der Mensch frei ist in seinem
Handeln, selbstbestimmt, auch gegen gesetzte Normen, ist atasthalia = Dreistig-
keit, Frevelmut (altindisch: dhrstah = frech) und dafür hat der Mensch zu zahlen.
AIGISTHOS hat alles auf einmal gebüßt. Er starb unter den Händen dessen, der ge-
kommen war, den Mord an seinem Vater zu rächen. 

Auf der einen Seite stellen wir fest: Das in der Dichtung des HOMEROS manifes-
tierte philomythische Paradigma umfasst als Bestandteile, die den Menschen betref-
fen:

• eine einheitliche, auf Ausgleich angelegte kosmische Ordnung,

• Freiheit des Willens,

• Möglichkeit emanzipatorischen Handelns,

• Verantwortung für dieses Handeln.

Zum anderen wird aber auch – indirekt über die Darstellung der Folgen – eine Be-
wertung vorgestellt.

Dem Gedanken einer universalen Ordnung, die Grundlage für das Heimischwerden
der Menschen in der Welt sein kann oder soll, wollen wir im Folgenden nachgehen.
Als Beispiel diene der zweite große Epiker: HESIODOS. 





59

§2 Das mythologische Paradigma: 

HESIODOS (1. Teil: Die Systematik)

Ein kurzes Wort zur Chronologie: Die Ilias und Odyssee sind wohl auf die Zeit um
730 v. Chr. anzusetzen, die Ilias früher, die Odyssee später. Als Zeit des HESIO-
DOS werden die Jahre um 700 angegeben. Die erneut aufgekommene Vermutung,
HESIODOS sei älter als HOMEROS (M. L. WEST), soll hier nicht weiter erörtert
werden; desgl. soll an dieser Stelle nicht darauf eingegangen werden, in welcher
Zeit ORPHEUS gewirkt hat [s. S.  67]. Jedenfalls ist dieser ganz anderen Sozial-
schichten zuzuordnen als z. B. HOMEROS. Das gilt auch für seine Stellung im
Glauben der Hellenen.

HESIODOS stammt aus Askra in der Landschaft Böotien (Mittelgriechenland), die
bis heute landwirtschaftlich geprägt ist. Sein Vater, so hören wir [Op. 635 ff.], sei
aus Äolien (Kyme) an der kleinasiatischen Küste eingewandert; er betrieb ohne ge-
schäftlichen Erfolg Seehandel und war schließlich in große Armut geraten. Wäh-
rend wir von Homer, abgesehen von „stories“, die mitgeteilt werden, nichts Ge-
naues wissen, ist das bei HESIODOS ganz anders:

Er stellt sich namentlich vor [Th., 22] und sagt selbst, dass er am Musenberg Heli-
kon, an dessen Fuße Askra lag, Lämmer gehütet hat. Auch lesen wir [Op. 653 ff.],
dass er in Chalkis auf der Insel Euböa im Gesang gesiegt hat und den Preis, einen
Dreifuß, den helikonischen Musen geweiht hat.

Und damit sind wir mitten im Thema:

Er hatte am Helikon, beim Hüten der Lämmer, eine Vision, so würden wir heute sa-
gen: Die Musen kamen herab vom Helikon über die Hänge, er war ein „tumber
Knabe“ ohne Anspruch, wie seine Mithirten, Lumpenpack und „nur aus Bauch be-
stehend“ [Th. 26]. Und sie hauchten ihm „Gesang ein, der Gott ansagt“ [Th. 31 ff.],
auf dass er verkünde das Künftige und Gewesene. Zu besingen hießen sie ihn das
Geschlecht der ewigen Götter – beginnend mit ihnen selbst und auch mit ihnen en-
dend.

HESIODOS ist nun berufener Sänger, die Musen geben ihm den Lorbeerstab, den
er selbst schnitzt – und nun ist er ihr Instrument. Nicht er spricht, sondern sie spre-
chen aus ihm! Eine auffällige Systematik wird bei der Nennung der Themen nahe
gelegt:

Das Sein als Einheit aller Zustände, des gegenwärtigen, des künftigen und des ver-
gangenen [Th. 38], und die Götter selbst, wie er bereits sagte [Th., 33].

Diese Stelle werden wir besser verstehen, wenn wir auf eine wenige Verse zurück-
liegende Stelle verweisen. Sie lautet in Übersetzung [Th., 27-28] „... wir wissen viel
Trügerisches zu sagen, dem Seienden Ähnliches, und wir wissen, wenn immer wir es
möchten, Wahres zum Klingen zu bringen.“



60

Während das Trügerische im Wort (legein) liegt, kommt das Wahre durch den ge-
hobenen Spruchvortrag, vielleicht sogar erst durch den Klang (gerysasthai) ans
Licht. Seiendes (etyma), das zugleich als das Wahre im Dunkeln west, wird seiner
Verborgenen entrungen und durch Klang in die Unverborgenheit und an das Licht
geholt. Das griechische Wort (alethea), das wir mit „Wahres“ übersetzen, meint auf
Grund seiner Etymologie eben dieses: Unverborgenes [HEIDEGGER]. Dieses
liegt weniger im gesprochenen Wort als im Klang, wie er z.B. in der klingenden
Rede sich findet. Das heißt: Insbesondere der Dichter ist Verkünder des Wahren,
und indem er es verkündet, liegt es im Lichte. Dem HESIODOS geht es dabei nicht
darum, Teilaspekte zu benennen, sondern das Sein als Ganzes und Einheit (das Ge-
genwärtige, das Künftige und das Verborgene) zu entbergen, die Fülle des Seins
dem Hörer zu präsentieren [Th., 38]. Das Entbergen des Seins aus vielfältigem Ver-
decktsein bedeutet Ursprünge offen legen, vielleicht sogar schon in einem theologi-
schen Rahmen – erst die späteren physikoi lösen sich davon, ganz oder teilweise. 

HESIODOS legt (das wird im Folgenden „mythologisch“ genannt) reflexiv die
Ursprünge offen – die Musen sind ihm nicht Helferinnen wie bei HOMER, der auf
festem mythisch-religiösen Fundament Geschichten entfaltet; sie helfen ihm, den
Anfang zu sehen und klingend zum Ausdruck zu bringen. Das Wort für „Anfang“
im reflektierenden Sinne als ein In-das-Sein-Gehen – arche – findet sich bei
HOMEROS noch nicht.

Erst HESIODOS besetzt arche mit einer Bedeutung, die in die Ontologie weist.

Für den Zusammenhang ist es wichtig, mit wenigen Worten auf den Inhalt des Wer-
kes einzugehen, das soeben angesprochen wurde. Es handelt sich um die „Theogo-
nie“, d. h. Götterentstehung, auch Göttergeburt.

Auffällig ist allein schon die Überschrift, die wohl nicht auf den Dichter unmittelbar
zurückgeht, sich aber aus dem Texte ergibt: „Göttergeburt“. Götter haben also wie
alles, was ist, einen Anfang. Sie gehen in das Sein, wenn sie geboren werden. Aus
dem präsentischen Geborenwerden ergeben sich sogleich die Fragen nach dem Ur-
sprung und nach dem Ziel: 

Was war vor Gott, als er noch ein Nicht-Gott war, wie ist sein Quellgebiet zu be-
schreiben und was wird nach ihm sein, wenn er, obwohl unsterblich, ein Nicht-
mehr-Gott ist? Was ist Ziel Gottes? Dass überhaupt eine solche Frage gestellt wer-
den kann, ist für HESIODOS das Bemerkenswerte, und das ergibt sich mit aller
Konsequenz aus seinem mythologischen Paradigma. Die Antworten werden wir
noch hören. 

Doch zunächst zum Aufbau, der sich aus den eben genannten Fragen ergibt:

Die ersten Verse [1-115] sind eine Mischung aus Privatem und Offiziellem. Da sind
Einzelheiten, die wir von HOMEROS nie erfahren hätten: Name, Herkunft, ehema-
liger Beruf, Berufung durch die Musen und Lob der Musen, Themen, um die es geht
und Lobpreisung dessen, was geworden ist: 

die Herrschaft des ZEUS. 



61

Nicht der Dichter selbst preist die Schöpfung, sondern die Musen, Töchter des
ZEUS. Sie geben dem Sänger, also ihrem Instrument, das Vermögen, das Sein durch
den Klang der Rede dem Dunklen und Verborgenen zu entbergen. Sie sind es, die,
durch den Mund des Sängers, die Schöpfung, d. h. Welt, Götter und Menschen, be-
schreiben und auslegen. Die Schöpfung kulminiert in der gegenwärtigen Herrschaft
des ZEUS und der HERA. Doch diese ist eine gewordene. Also ist die Frage nach
dem Quellgebiet zu beantworten; was war vorher?

Da waren kosmische Urwesen [116-153] wie CHAOS und GAIA (Erde) und auch
EROS, „der ... bei allen ... das Denken bezwingt und vernünftiges Wollen“ [122].
Dazu kommen die Urfinsternis, die das Licht gebiert, und als Kind der GAIA der
HIMMEL. Kinder der GAIA und des HIMMELs sind die TITANEN (an der Spitze
KRONOS) und noch andere göttliche Wesen. 

Doch diese erste Göttergeneration wurde abgelöst durch KRONOS [154 ff.], der
seinem Vater, dem URANOS (= Himmel), den Penis abschnitt: Entmannen ist
gleichbedeutend dem Entmachten. So entstand eine 2. Göttergeneration. Auch der
Titan KRONOS hatte mit seiner Frau RHEIA Kinder, u. a. ZEUS und HERA
[453 ff.]. 

Diese etablierten mit Riesen als Helfern (KOTTOS, BRIAREOS, GYES) nach
schweren Kämpfen eine 3. Generation von Göttern und verbannten die Titanen in
den TARTAROS (= Unterwelt), der von der Erde ebenso weit entfernt ist wie die
Erde vom Himmel [722 ff.]: 

Neun Nächte und Tage fällt ein kupferner Amboss vom Himmel, bis er in der
zehnten Nacht die Erde trifft; wiederum neun Nächte und Tage fällt ein kup-
ferner Amboss von der Erde, bis er den Tartaros trifft.

Die Nackenhaare sträuben sich, wenn wir die Beschreibung des TARTAROS hören
[726 ff.] – lieber Knecht auf Erden als dort zu sein. 

Doch ZEUS soll nach dem Willen der Musen Anfang und Ende des Gesanges
sein: Und so wird der Segen der ZEUS-Herrschaft am Ende[820 ff.] beschrieben
und die vielen göttlichen Kinder, die er zeugte; auch anderer Götter und auch ande-
rer Göttinnen Kinder werden genannt – fast so, als hätte der Dichter Sorgen, er
könnte eines der vielen göttlichen Wesen vergessen; selbst die werden genannt, die
aus göttlicher und menschlicher Verbindung stammen – „den Göttern gleiche Kin-
der“ (1020).

Eine kurze Gliederung könnte so aussehen:

A Einleitung (Persönliches)  1-115

B Entfaltung:

die 1. Generation  116 ff.
(Urwesen)



62

die 2. Generation  154 ff.
Titanen – KRONOS

die 3. Generation  453 ff.
Kroniden – ZEUS

C TARTAROS  722 ff.

D ZEUS 820-1020

Dreierlei sei als Ergebnis des oben Dargestellten genannt:

Zum Ersten fällt das Bemühen um Vielfalt und Ausführlichkeit auf. HESIODOS
möchte wohl damit alle Griechen des Mittelmeerraumes ansprechen; denn diese le-
ben in Gemeinschaften, die sich auch darin unterscheiden, dass sie verschiedene
Gottheiten mit unterschiedlichem Nachdruck verehren.

Zum Zweiten könnte das ernste Bemühen genannt werden, in die Vielfalt Ordnung,
System und Einheit zu bringen. In der aufgeführten Abfolge der
Göttergenerationen bis zur gegenwärtigen ZEUS-Herrschaft steckt Sinn und Ziel:

Das Chaos entfaltet sich zu einer geordneten Heimat, wo alles seinen Platz hat.
Nicht das Wissen ist es, was Menschen erfüllt, sondern der am geordneten Wissen
sich entfaltende Sinn [HERAKLIT 22 B 40 DK]. Daher gerät der Stolz, mit dem
unsere gegenwärtige Gesellschaft als „Wissensgesellschaft“ gerühmt wird, zur
Dummheit. 

Drittens ist die Auffälligkeit zu nennen, dass HESIODOS zwei Entwicklungs-
stränge aufführt. Er nennt als erstes (protista Vs. 116) den abgründigen, leeren
Raum (chaos). Was immer ist, es ist geworden aus dem Raum und in den Raum hi-
nein. Unheimlich ist dieser, und unheimlich, wie er ist, kann er Unheimliches nur
gebären: die Finsternis (erebos) und die Nacht (nyx), Geschwister also; doch diese
haben ihrerseits als Kinder das Himmelsblau (den „aither“, d. h. „den Strahlenden“)
und den lichten Tag (hemera) – die Finsternis war der Vater, die Nacht die Mutter.

Der erste Strang ist etwas Unangreifbares vor aller Erfahrung. 

Der zweite Strang umfasst (ohne Anfang) als göttliche Personen die Erde und den
Himmel und entfaltet sich über einfache Formen und Gestalten bis in die differen-
zierte Gegenwart. Die Schöpfung wird Einheit von Theogonie und Kosmogonie
und ist selbst ohne Anfang und ohne Vorstufen. Sie geht hervor aus dem, was „Ist“
und „Nicht-Ist“ zugleich übersteigt. Anders ausgedrückt: 

„Nicht gab es das Nicht-Seiende, nicht war das Seiende damals.“ 

Dieser Satz ist dem altindischen Rgveda-Hymnus [X 129] entnommen, der als Aus-
gangspunkte einer Kosmologie die Begriffe „sat“ = „Ist“ und „asat“ = „Nicht-Ist“
setzt und damit die Ontologie eröffnet [vgl. MEHLIG, 1987, S. 68]. In diesem Zu-
sammenhange erweist sich HESIODOS als einer, der reflektierend die indoeuropäi-
sche Erzähltradition widerspiegelt, ohne dass es direkte Verbindungen zwischen
Griechenland und Indien gegeben haben muss. Ein weiterer Hinweis auf die Wir-



63

kung der indoeuropäischen Erzähltradition mag die Übereinstimmung zwischen
Chândogya-Upanischad [4.4-9; vgl. THIEME, 1999, S. 90] und HESIODOS sein:
HESIODOS war ein Lämmerhirte, der in das heilige Wissen berufen wurde, SAN-
TYAKAMA war Kuhhirt. 

Als Vermutung, die nicht hier (aber an anderer Stelle) näher begründet werden soll,
könnte man darauf hinweisen, dass die Orphik eine Vermittlerrolle spielt. OR-
PHEUS (oder wie immer sein Name ist) vermittelte zwischen dem Wissen der Ve-
den und des HESIODOS. 

Das könnte man sich so vorstellen, dass aufgrund der (vermutlich) frühen Lebens-
zeit ORPHEUS der indoeuropäischen Erzähltradition einfach nur näher stand
und sein Wissen anderen frühgriechischen Erzählern weitergab, so wie man über-
haupt in der Frühzeit Erzählungen austauschte. So kam HESIODOS zu seinem Wis-
sen. 

Die eben genannte indoeuropäische Erzähltradition hat sich auf diese Weise als
Quelle in Indien und Griechenland historisch konkret entfaltet. 

Der Unterschied zu HOMEROS liegt im Paradigma und in der Methode der Refle-
xion: HOMEROS erzählt affirmativ (mythisch), HESIODOS vereint Erzählung mit
Reflexion (mytho-logisch). 

Wir wenden uns jetzt einem Text aus der Theogonie zu [104-115]:

“Seid gegrüßt, Kinder des ZEUS, und verleiht mir Gesang, der Liebreiz ver-
strömt!
Preiset der Todlosen heiliges Geschlecht, der immer seienden,
die aus <Gottheiten> hervorkamen <wie> der ERDE und dem HIMMEL,
dem sternereichen,
und der NACHT, der finsteren, und welche das Salzmeer nährte.
Saget, wie zuerst Götter und Erde entstanden 
und Flüsse und Meer, grenzenlos, mit Brechern anrollend,
und die leuchtenden Sterne und der Himmel, der breite, dort oben,
und <saget>, welche Götter von diesen abstammten, Schenker guter Gaben,
und wie sie die Fülle <der Welt> aufteilten und untereinander Ämter verga-
ben
und auch wie sie zum ersten Mal auf dem an Tälern reichen Olymp Wohnung
nahmen.
Dieses mir erzählet, Musen, die ihr auf dem Olymp eure Häuser habt, 
vom Ursprung an, und sagt, was als erstes davon entstand!“

Die Themen werden genannt:

Es geht um den Ursprung all dessen, was ist, was wir sehen und was wir anbeten
können. Letzteres aber steht über allem: Gebet und Lobpreis der jetzt regierenden
Götter und wie sie Welt und Aufgaben aufteilten.



64

So sehen wir eine Dreiteilung:

1. Urgottheiten oder Mächte, die den Grund legen für die jetzige Göttergeneration;
nach dem Ursprung dieser Urgottheiten wird aber nicht gefragt;

2. die jetzige Göttergeneration und

3. schließlich das, was wir mit Welt bezeichnen – etwas, was Ursprünge hat und,
so wie es sich präsentiert, etwas Gewordenes ist.

HESIODOS geht also ein Doppeltes als Einheit an: 

eine systematische Theogonie und eine systematische Kosmogonie. Insofern wirkt
in seinem Denkstil noch das philomythische Paradigma; denn dieses sieht bereits
Komponenten des Kosmos nicht isoliert. Es geht stets um das Ganze und den Zu-
sammenhang des Einzelnen mit dem Ganzen. 

Die Komponente Welt aber wird begriffen als Ergebnis göttlichen Wirkens und als
Spiegelbild der Götter. Das ist eine Erkenntnis, die ohne Zweifel eher noch in den
Bereich der mythologisch orientierten Theologie als schon in das kritisch-rationale
Konzept einer zeitgenössischen säkularen Fachwissenschaft (z.B. der Kosmologie)
passt. 

Doch der Dichter bahnt durch die Vielfalt des Seins zwei Pfade und eröffnet so für
die, die nach ihm kommen, die Möglichkeit, nur einen gehen und diesen reflexiv
(bis zur Elementarteilchenphysik) erweitern zu können.

Der Beginn dieser Entwicklung sollte dann etwa hundert Jahre später einsetzen
durch Aufkeimung des logischen Paradigmas bei den ionischen Philosophen aus
Milet (THALES, ANAXIMANDROS, ANAXIMENES).

ARISTOTELES nannte diese „physiologoi“ oder „physikoi“ und unterschied sie
von Denkern wie HESIODOS. Er nannte sie auch „hoi di’ apodeixeos legontes“, d.
h. „diejenigen, die aufgrund von Beweisen reden“ und schied so die Vertreter des
logischen von denen des philomythischen (z. B. HOMEROS) und mythologischen
(z. B. HESIODOS) Paradigmas, wenngleich er Letzteren auch zugestand, dass sie
in ihrer Weise schon philosophierten; unter denjenigen, die er zu den protoi theolo-
gesantes rechnete [Met., 983 b 20 ff.], war HOMER.

Hier sollte ein möglicherweise aufkommendes Missverständnis ausgeräumt wer-
den. 

Mit der Feststellung dreier Paradigmata ist keine Bewertung verbunden, v. a. aber
bedeutet die Feststellung keine Isolierung oder gar die Unterstellung, das eine Para-
digma habe das andere überwunden oder aufgehoben. Die Paradigmata haben un-
terschiedliche Gültigkeitsbereiche; sie beeinflussen einander, und sie geben
wechselseitige Denkanstöße. Wenn z. B. der neuzeitliche Wissenschaftler FAUST
erkennen will, „was die Welt im Innersten zusammenhält“ oder Werner HEISEN-
BERG u. a. mit der (erweiterten) Feldtheorie eine mathematisch-physikalische Ant-



65

wort geben möchte (Stichwort: „Weltformel“), dann sind sie, wie letzterer selbst in-
direkt sagte, Schüler des mythologischen Paradigmas.



Nausikaa tanzt



67

§3 Das theologische Paradigma: 

ORPHEUS

Wie wir von DAMASKIOS und PROKLOS aus der platonischen Schule wissen
[s. u. S.  70], ist Orpheus u. a. als Theologe hoch geschätzt; daher wird er hier als
hervorragender Vertreter des theologischen Paradigmas angesehen und behandelt.

Zwischen ORPHEUS und HESIODOS gibt es durch gemeinsame indoeuropäische
Erzähltraditionen viele gedankliche – wohl keine persönlichen – Verbindungen:

HESIODOS stellt Komponenten der Lehre, wie sie sich bei ORPHEUS findet, aus-
führlicher, vor allem aber systematisch dar. Über die Lebenszeit des ORPHEUS
können wir nur Vermutungen anstellen, auch sind wir nicht sicher, ob wir mit OR-
PHEUS den richtigen Namen angeben; das ist bei HOMEROS (nicht aber bei HE-
SIODOS) ähnlich. Die älteste bildliche Darstellung findet sich (aus dem 6. Jahrhun-
dert) an einem Schatzhaus in Delphi. Zu Beginn des 6. Jahrhunderts wird er vom
Dichter IBYKOS von Rhegion [Frg. 2, S. 1 KERN] „berühmt“ genannt. Um 500 ist
ORPHEUS beim Dichter SIMONIDES [Nr. 567 PMG] erwähnt. Auf Vasen des 5.
Jahrhunderts findet er sich oft. Die Literatur desselben Jahrhunderts spricht von ihm
mit einer Selbstverständlichkeit, wie wir heute von KANT oder HERDER spre-
chen, deren Leben schon 200 Jahre vor unserem liegt. Von den unter seinem Namen
überlieferten Schriften sind uns mehr als 50, was ihre Titel betrifft, bekannt. Als
Hauptschrift und theologisches Grundbuch kann eine rhapsodische Theogonie in 24
Büchern gelten. Sie ist zwar erst aus christlicher Zeit überliefert, verbindet aber
Neues mit sehr alten, wohl bereits im 8. vorchristlichen Jahrhundert formulierten
(oder noch älteren) Lehren. Otto KERN [Berlin 1922] präsentiert (Frg. 60-235) 175
von insgesamt 363 orphischen Fragmenten. 

Als Heimat des ORPHEUS wird Nordgriechenland genannt, wenn man diese legen-
denumrankte Figur nicht in die schamanistische Tradition [WEST, 1983, S. 6] von
Völkern einbringen möchte, die noch weiter im Norden lebten. Die Überlieferung
nennt ihn einen Thraker (die Thraker siedelten auf dem Territorium des heutigen
Nordgriechenland und Bulgarien). Die Griechen selbst haben ihn später zu einem
der Ihren gemacht; er wurde „hellenisiert“.

Orphisches Denken findet sich schon bei HOMEROS; denn der Gang des ODYS-
SEUS in die Unterwelt erinnert daran, wie der legendäre ORPHEUS sich in die Un-
terwelt begeben hat, um seine Frau zurückzuholen. Das Besondere an ORPHEUS
ist, dass er im Unterschied zu HOMEROS und HESIODOS einem Religionsgrün-
der gleichgestellt wird. Seine Lehre verbreitete sich schon sehr früh über Grie-
chenland (also auch über BÖOTIEN, die Heimat des HESIODOS), und Kleinasien,
sowie über Unteritalien und Sizilien (was man „Großgriechenland“ nannte).



68

Über ihn selbst gibt es nur Legenden, wie wir sie bei HOMEROS kennen: Seine
Mutter soll die Muse KALLIOPE, sein Vater (OIAGROS oder) APOLLON gewe-
sen sein. Auf diese Weise wird seine hohe künstlerische Begabung unterstrichen.
Er wurde als faszinierender Meister des Gesanges und des Saitenspiels verehrt und
in der bildenden Kunst so dargestellt. 

Er bezauberte nicht nur Menschen, sondern auch Tiere und Pflanzen, Bäume, Fel-
sen; sogar Gebirge kamen zu ihm und die Flüsse hörten auf zu fließen. Selbst der
Schnee schmolz dahin. Seine Musik brachte unter die Lebewesen den Zustand pa-
radiesischen Friedens. 

Die Verehrung ging so weit, dass man ihn zum ältesten Sänger, Instrumentalisten
und Dichter machte, also noch vor HOMER, genauer: vor dem troischen Kriege an-
setzte; denn als Teilnehmer am Argonautenzug gehört er zu einer Generation, die
schon vor dem Kriege der Griechen gegen die Troer gelebt hat. Die Wirkung seiner
Kunst soll seine Reise in die Unterwelt belegen: 

Seine Frau EURYDIKE stirbt an einem Schlangenbiss. Da steigt er in das Reich des
Todes, um seine geliebte Frau freizubekommen. Sein Gesang und sein Spiel rühren
selbst den „Höllenhund“ KERBEROS und sogar die Rachegöttinnen weinen, als sie
ihn hören. So lässt sich HADES, der Herrscher der Unterwelt, erweichen und gibt
ihm die Frau frei unter der Bedingung, dass er sich beim Aufstieg nicht umsieht.
Doch von Sehnsucht erfasst, schaut er sich um; nun muss sie für immer in das
Schattenreich zurück.

Über seinen Tod gibt es viele Berichte – einer sei genannt: Nach der Rückkehr aus
dem HADES habe er sich vom Gotte DIONYSOS losgesagt und dem Gotte HE-
LIOS/APOLLON zugewandt. Darauf habe der beleidigte Gott seinen Dienerinnen
den Befehl gegeben, den ORPHEUS zu töten und zu zerreißen. So sei es denn ge-
schehen; aber die Musen hätten dann doch die Teile des Toten gesammelt und in
THRAKIEN beigesetzt. Nur sein Haupt sei mit seinem Instrument, seiner Lyra, auf
den Wogen nach Lesbos (der Insel vor dem nördlichen Kleinasien) gelangt. Alles
habe dort geklungen. Daher sei diese Insel durch ihre hohe Musikalität ausgezeich-
net. 

Man mag über Umfang und Wirkung solcher Berichte verschiedener Meinung sein
[LESKY 1963, S. 183, Anm. 3], sie belegen aber die große Bedeutung, die im the-
ologischen Paradigma neben dem Wort der Musik beigemessen wird. Diese hohe
Bewertung träfe selbst dann zu, wenn es ORPHEUS als historische Person nicht ge-
geben hätte: 

Dann hätte man sie sich ausgedacht, um die Bedeutung der Musik für eine (z.B. re-
ligiöse) Gemeinschaft hervorzuheben. Doch wenn wir z.B. unter der Bedingung der
vorhandenen Schriftlichkeit von Personen, die 200 Jahre vor uns gelebt haben,
sprechen, als seien sie jetzt bei uns, müsste das auch für ORPHEUS (oder wie im-
mer er geheißen hat) zutreffen, wenn 200 Jahre später PLATON oder ARISTO-
PHANES von ihm so sprechen, als sei er gegenwärtig.



Die Sirenen



70

Gesichert ist nur, dass eine archaische Geheimlehre des 8. Jahrhunderts – vermut-
lich aber schon früher – auf den Theologen ORPHEUS als Stifter zurückgeführt
werden kann und dass diese Lehre sich über Jahrhunderte durch Interpretationen
weiterentwickelte, weitergereicht wurde und auch von anderen Denkern übernom-
men wurde. 

In dieser Geheimlehre spielte der Gott DIONYSOS die zentrale Rolle. Wie bei einer
jeden Geheimlehre fehlt uns die Kenntnis des inneren Bereiches (z.B. von den Zere-
monien), aber es ist noch einiges erhalten, das zentrale Aussagen zu Mensch, Welt
und Gott enthält.

Über die Beziehung zwischen HESIODOS und der Orphik ist viel nachgedacht
worden. Beide haben in der indoeuropäischen Erzähltradition liegende gemeinsame
Quellen, wobei die Orphik noch vor HESIODOS liegt [vgl. BÖHME, 1953, passim,
auch NILSSON, 1992, I, S. 680].

Das möchte ich doch etwas erläutern: es geht mir dabei weder um Quellenkritik
oder eine literaturwissenschaftliche Analyse, sondern um die Erläuterung zweier
Systeme, die für das Denken der Folgezeit wichtig sind.

Begonnen sei in Umschreibung mit der orphischen Theogonie [vgl. KERN, S. 80
(Frg. 1) und 1 B 12-13 DK]:

„Ein klaffender (leerer, abgründiger) Raum (CHAOS) war <da> und NACHT und
schwarze FINSTERNIS als erste und <der> weite <Bereich der> UNTERWELT
(TARTAROS), ERDE gab es nicht, nicht LUFT, nicht HIMMEL. In den grenzenlosen
Busen der FINSTERNIS legt die NACHT – ein Vogel mit schwarzen Flügeln – ohne
Befruchtung als allererstes ein Ei. Daraus schlüpfte ... mit zwei leuchtenden golde-
nen Flügeln auf dem Rücken die verlangende LIEBE (EROS), ähnlich windschnel-
len Wirbeln.“ Der EROS ist PROTOGONOS – der Erstgeborene unter den Göttern.
Manchmal wird er auch PHANES genannt. Das Wort bedeutet „der an das Licht
Bringende“.

Er brachte also ans Licht, was sonst im Ei noch war: oben den HIMMEL und unten
die ERDE.

Dieser Gott bewirkte, dass beide sich paarten und bald wurden geboren der OKEA-
NOS und die TETHYS, Geschwister und Liebende zugleich. Und diese, so heißt es,
paarten sich ihrerseits und aus ihnen und ihren Kindern gingen weitere
Göttergeschlechter hervor, ZEUS und PERSEPHONE sowie DIONYSOS.

In der Abfolge handelt es sich bis zur Jetztzeit um sechs Generationen. PLATON
bestätigt das ausdrücklich [Phlb. 66 c 8 ff.].

Während nun insbesondere der erste Teil der Abfolge sich bei ARISTOPHANES
[Vögel 693 ff.] findet, gibt es aus späterer Zeit eine differenziertere Darstellung
[KERN 66, 70, 109] dessen, was spätantike Autoren wie DAMASKIOS und PRO-
KLOS „Theologie“( d. h. orphische Theologie) nennen; diese Darstellung ist wohl



71

dem bereits genannten sehr alten Grundbuch der Orphiker, den „Heiligen Reden in
24 Rhapsodien“, entnommen. Es heißt da [66 KERN]:

„Den Äther (AITHER) brachte hervor diese Zeit (CHRONOS), ohne Alter
und von unzerstörbarer Einsicht, sowie einen großen, riesenhaften klaffen-
den Raum (CHASMA)...“ [70 Kern]: „Dann aber fertigte die große Zeit
(CHRONOS) im strahlenden Äther (AITHER) ein silbernes Ei.“ 

Wir haben also an folgendes Schema zu denken:

Das Schema lässt sich noch weiter differenzieren [ROHDE, 1903, II 113 f.; vgl.
KIRK/RAVEN/SCHOFIELD, 1994, S. 25 ff.; 1 B 12 DK], doch reicht es hier, das
mythologische Paradigma weiter zu entfalten in Bezug auf die Vorstellung von
„Zeit“. 

Wir hörten bereits bei HOMEROS und HESIODOS von der Einheit der Zeit; hier
nun bekommt Zeit eine theogonische Funktion; sie war vor allem und schuf Göt-
ter, Welt und Menschen. Sie alle sind der Zeit unterworfen. Zeit ist Ursprung alles
dessen, was ist und „packt“ so zu, dass alles verändert wird. In diesem Paradigma
entsteht eine zweite, erhöhte Reflexionsebene. Für das Verständnis hilfreich kann
eine etymologische Betrachtung werden, die sicherlich im Bewusstsein der damali-
gen Griechen nicht mehr vorhanden war: 

CHRONOS (= Zeit) hängt mit dem griechischen Wort cheir zusammen; cheir heißt
Hand. Zeit ist also etwas, was alles mit der Hand ergreift und anpackt. In dem ge-
nannten Fragment [KERN 66] wird die Zeit „ohne Alter“ genannt, griechisch: age-
raos. Der Stamm des Attributs gehört in die Wortfamilie, die auf das indoeuropäi-
sche *gher = fassen zurückführt. Zeit ist also dasjenige, das selbst nicht „gefasst“
werden kann. Da sie kein Etwas ist, ist sie unangreifbar und unantastbar. Es gibt
auch nichts vorher; vor der Zeit ist aber auch nicht nichts; denn „nichts“ kann man
nur vor dem Hintergrund eines Etwas denken. 

Aither Uranos Okeanos Zeus

Chronos Ei Phanes  Dionysos

Chaos (Eros) Gaia Tethys Persephone

1 2 3 4 5 6



72

Ich glaube, die ORPHIK liefert uns mit der eben genannten 2. Reflexionsebene die-
jenige, die den Ursprüngen indoeuropäischer Denkentwicklung sehr nahe ist und ei-
gentlich die erste und ursprüngliche Reflexionsebene darstellt; im Rgveda-Hymnus
X 129 (Vers 1 – 2) heißt es: 

„Nicht war das Nichtseiende, und nicht war das Seiende damals…Nicht der
Tod noch die Unsterblichkeit war damals, nicht gab es ein Anzeichen von
Tag und Nacht“ [MEHLIG 1982, S. 68]. 

Eine solche Feststellung führt beim Nachdenken in den Zustand der Sprachlosigkeit
und der Verzweiflung. Denn Sprache verbindet „mich“ mit „anderen“ zu „uns“
durch ein Band, das an einem Grunde befestigt ist. Dieser aber fehlt – noch. Und so
muss man nochmals mit dem Denken anheben – ein zweites Mal auf neuer Ebene
der Reflexion. Und da „machten die Weisen … das Band des Seienden im Nicht-
sein ausfindig“ (Vers 4).

In der Orphik wird der Gott DIONYSOS, Gott des Lebens und des Todes, beson-
ders verehrt. Diese Verehrung geschah in geschlossenen kultischen Vereinigungen,
die intensiv um Mitglieder warben. Wir würden heute von Sekten sprechen; in der
Tat ist uns vieles unbekannt geblieben, weil die Sekten, die übrigens in Athen be-
sonders ausgeprägt waren, eine Geheimlehre pflegten, sozusagen eine Mysterien-
religion betrieben. Wir kennen Interna daher nicht, nur Offizielles: Ihr bevorzugter
Gott war DIONYSOS, der bei HOMEROS und bei HESIODOS keine besondere
Rolle spielt. Der orgiastische Dionysoskult gestaltete sich zu einer Art Erlösungs-
religion. Danach (z. B.) ist dieses Leben eine Strafe – es ist der eigentliche Tod, und
der Tod ist das eigentliche Leben. Eine Gruppe von Orphikern [Hdt., V4] ging so-
gar soweit, dass sie die Neugeborenen beweinten und Gestorbene mit Freuden zu
Grabe trugen [vgl. auch Friedrich NIETZSCHE im Rheinischen Museum, 28, 1873,
S. 215]. Was das Leben sei, ist durch DIONYSOS offenbart worden:

„Nicht geboren zu werden ist für die irdischen Menschen das Allerbeste...;
sind sie aber geboren, so früh als möglich die Tore des HADES zu durch-
schreiten“ [THEOGNIS 425 ff. Diehl].

Doch auch Götter unterliegen der Zeit. Einen für die spätere christliche Zeit folgen-
reichen Beitrag zum Gottesverständnis im theologischen Paradigma liefert folgen-
der, einem Hymnos entnommener Text [168 KERN]:

„ZEUS wurde der erste, ZEUS wurde der letzte, mit hellem Blitze, 
ZEUS ist Haupt, ZEUS ist die Mitte, aus ZEUS alles geschaffen ist. 
ZEUS war männlich. ZEUS war eine unsterbliche Nymphe. 
ZEUS der Grund der Erde und des sternereichen Himmels, 
ZEUS der König, ZEUS selbst ist Urzustand von allem ...“

Dies sind die ersten 5 von 32 uns erhaltenen Versen [EUS., P.E., III 9 = 168 KERN].
In 10 kurzen Sätzen (gedichtet im daktylischen Hexameter) ist 10 Mal ZEUS aus-



73

drücklich als Subjekt genannt. Er umfasst die Dimensionen der Zeit und des Rau-
mes; er ist im Großen, was man im Kleinen sieht; für alles ist er Quelle; die Polari-
tät alles Lebens – ausgedrückt in den zwei Geschlechtern – vereint er in seiner Per-
son; was man den Kosmos nennt, Erde und Himmel, er ist dieses, und er regiert
darüber, und er ist von allem, was ist, der Schöpfer und Erhalter.

EUSEBIOS, Christ und seit 313 Bischof von Caesarea, war von diesen 32 orphi-
schen (ta ORPHEOS) Versen so beeindruckt, dass er sie dem Hymnos entnahm und
zitierte. Er fand darin die theologische Weisheit der Griechen repräsentiert, v. a.
wie sie ihren ZEUS als den Geist des Kosmos empfanden und das in den Versen des
großartigen Hymnos ausdrückten – eine echte Vorbereitung auf das Evangelium
JESU CHRISTI.

ZEUS steht für alles, ZEUS ist alles, ZEUS ist in allem. Die differenzierte Vielfalt
des Kosmos mündet in den Einen, dieser entfaltet sich in das Viele. Hier gibt es
nicht mehr die bei HOMEROS und HESIODOS definierten göttlichen Zuständig-
keiten. Hier ist alles Gott und Gott ist alles.

ZEUS ist eigentlich der Name für alles Gewordene; denn er hat im Sinne des an an-
derer Stelle [KERN 167] aufgeführten mythischen Bildes alles in sich aufgenom-
men; er ist das All und er repräsentiert dieses: 

Den Gott PHANES hatte er verschluckt. Er nahm in sich auf Sonne, Mond und die
Elemente; Äther, Himmel, Meer, Erde, Okeanos und Tartaros, Flüsse und alle un-
sterblichen Götter und Göttinnen; und was immer war und noch später sein sollte,
das hatte Werden in ihm, in des ZEUS Leib wuchs es zusammen zu einer Einheit.
Der, der den Namen ZEUS trug, machte die Welt, eben alles, zu seinem Wesen.
ZEUS war das Wesen der Welt.

Dieser Strang des Mythos – man spricht auch von Theokrasie [ROHDE, 1903, II S.
114] – geht noch weiter, denn er führt zur Geburt des Menschen: Aus ZEUS ema-
nieren verjüngt die Götter. Mit seiner Mutter RHEIA, nach seiner Geburt DEME-
TER genannt, zeugt er PERSEPHONE. Diese gebiert, von ZEUS vergewaltigt, den
DIONYSOS, dem ZEUS die Herrschaft überträgt. Doch aus Neid töten diesen die
Titanen, zerteilen und fressen ihn. ZEUS kommt dazu und verbrennt die Unholde
durch einen Blitz. Aus den Resten schafft Zeus die Menschen. Daraus ergibt sich
die Doppelnatur: Menschen haben einerseits in sich das Titanisch-Böse [PLAT.
Lg. 3, 701, c3: titanike physis], andererseits das Dionysische. 

DIONYSOS selbst aber, dessen Herz ATHENA gerettet hatte, wird von ZEUS neu
geschaffen und teilt sich mit seinem Vater die Herrschaft. Er hilft den Menschen im
Kampf gegen das Titanische und kann Erlösung bringen.

Ein neues Stichwort ist genannt; man kann es in die orphische Anthropologie und in
die Kosmogonie einordnen. Hinter allem steht das uralte Denken um Kreisläufe
und um das Ziel der Erlösung davon. Das Wort lautet [229 KERN]: kyklos tes ge-
neseos , d. h. Kreis des Werdens, und es ist einem Vers entnommen, der in einen
späten Platonkommentar eingeflossen und der in 24 Gesängen eingeteilten rhapso-



74

dischen Theogonie des ORPHEUS entnommen ist. Diese stammt etwa aus dem 7.
oder 8. Jahrhundert v. Chr. Es handelt sich bei dem Vers um den Teil eines Gebets,
in dem der Orphiker darum bittet, dass er den Kreis des Elends (oder sittlicher
Schlechtigkeit) in seinem Leben beenden und sich davon erholen (d. h. aufatmen)
darf. 

Dieser Vers drückt das dahinter stehende Dogma von der periodischen [kata tinas
periodûs, 224 KERN] Wiederkehr (nicht nur der Einzelseele, sondern) der gesam-
ten Welt aus. Die ewige Wiederkunft der Seelen (in den jeweiligen Personen [224
KERN]) und der Welt ist eine schwere Belastung, von der befreit zu werden man
nur den DIONYSOS unter Vermittlung durch ORPHEUS bitten kann; darum wird
DIONYSOS auch lyseus = Erlöser [232, KERN] genannt.

Wir müssen uns das nach den Texten so vorstellen, dass die vom Winde getragene
Seele aus dem All in den <ihrem Läuterungsgrad entsprechenden> Körper eingeht
[ARIST., de An. 1,5, p 410 b 28 ff.]. So begleitet die Seele viele Körper (von Tieren
und Menschen) und erlebt periodisch das Gleiche; es ist das Phänomen „eines auch
den Menschen in den Wirbel seiner ziellosen Selbstumkreisung ziehenden, ewig
zum Anfang zurückkehrenden Naturlaufs“ [ROHDE, 1903, S. 123 f.].

DIONYSOS ist hier der Retter; ORPHEUS steht da als einer, der zwischen Gott
und Menschen den Weg weist als Herr (anax), vgl. EURIP. Hipp. 954. ORPHEUS
ist wie später Jesus als der Christos Mittler und zeigt den Weg zum Leben, eben den
orphischen Weg; dieser besteht in der Askese (z. B. vegetarische Lebensweise;
Verbot, Eier oder Bohnen zu essen), die die Seele reinigt und in der Buße; der Be-
fleckung und Schuld folgen nach Strafe und Buße im Sinne ausgleichender Gerech-
tigkeit die Reinigung und schließlich die Erlösung.

Wenn man nicht ganz sicher sein könnte, dass die uns sehr spät (also aus christlicher
Zeit) überlieferten Texte in die (vorchristliche) Frühzeit orphischen Denkens gehö-
ren [vgl. NESTLE, 1975, S. 61, Anm. 33; (insbes. PLAT., Cra. 400 c 4 ff.)], dann
müsste man an die Christologie des Neuen Testaments denken, die sich auf die erst
spät mitgeteilten Vorstellungen und Texte ausgewirkt hat. Es ist wohl anders herum
an das Problem zu gehen:

Im Mittelmeerraum des 1. nachchristlichen Jahrhunderts lebte mit dem Griechi-
schen als Weltsprache auch der griechische Geist. Dessen theologisches Paradigma
geht mit der Sprache der christlichen Predigt in die Christologie ein. Darum ist JE-
SUS zwar nicht lyseus = Erlöser, sondern soter = Retter, was man gewöhnlich als
„Erlöser“ übersetzt. Man könnte auch noch [NILSSON, 1992, I S. 687] einen
Schritt weitergehen und eine Parallele zum Tode des JESUS von Nazareth ziehen: 

Auch ORPHEUS starb für seine Lehre den Märtyrertod unter den Händen von
Frauen, die Dienerinnen des Gottes waren, von dem sich ORPHEUS abgewandt
hatte.

Wenn also im 1. und 2. nachchristlichen Jahrhundert JESUS als der CHRISTOS –
bildlich dargestellt als Fisch – gepredigt wurde, dann konnten die Apostel und deren



Der Seher Teiresias im Hades



76

Nachfolger an Vorstellungen anknüpfen, die der griechischsprachigen Welt vertraut
waren, bis hin zur Darstellung der Gottesmutter, die als Menschenfrau die Mutter
eines Gottes wird.

Wir können noch präziser werden: Die Paradigmata des Philomythischen und des
Mythologischen, deren Wesen Attribuierung, Segmentierung und Systematik als
Komponenten hat, stehen neben dem theologischen Paradigma des ORPHEUS.
Hintergrund dieses Paradigmas ist religiöse Bewertung und Verständnis dessen,
was ist. Hieraus lebten und leben wir. Ort aber der Unterbreitung und Verkündung
ist die Sprache des Dichters, deren Wesen Musik ist [z.B. 168 KERN].

Diese drei paradigmatischen Dimensionen sind – jede für sich – unüberwindbar und
leben in Parallelität zum logischen (z.B. bei THALES) und zum kritisch-rationa-
len Paradigma, dessen erster Repräsentant HIPPOKRATES in Europa die Fachwis-
senschaft der Medizin begründete.

Signifikante Vertreter der frühgriechischen Paradigmata sind:

• des theologischen ORPHEUS,

• des philomythischen HOMER,

• des mythologischen HESIODOS,

• des logischen die ionischen Philosophen (THALES, ANAXIMANDROS,
ANAXIMENES).

Dazu kommt später als Vertreter des kritisch-rationalen Paradigmas z. B. der Arzt
HIPPOKRATES.

Freilich bestehen diese Paradigmata nicht im Sinne einer chronologischen Abfolge
oder ohne Beziehung nebeneinander – es ist wohl eher so, dass sie sich gegenseitig
befruchten. Die Gesellschaften des Wissens z. B., die es weltweit für jede Men-
schengeneration immer neu gegeben hat und gibt, würden durch die in ihren Wirk-
lichkeitssegmenten wirkenden Zentrifugalkräfte zerstört, wenn es nicht die dem
Mythos entstammende Haltung gäbe, Verstand haben und durch System und Ord-
nung verstehen zu wollen. Der später lebende HERAKLEITOS [22 B 40 DK] sagt
dazu:

„Vielwissen lehrt <noch lange> nicht, Verstand zu haben...“

Ein weiteres Merkmal des theologischen Paradigmas der Orphik könnte man noch
darstellen: 

Kurz zuvor war die Rede vom periodischen Weltgeschehen; auch im Menschenge-
schehen gibt es eine Periodik, die man Kulturentwicklung nennt. Festgehalten
werden sollte hier zunächst, dass zwischen Welt und Mensch ein Parallelismus ge-
sehen wird. Später (z.B. in der spekulativen Medizin) konnte man sagen: Was die
Welt im Großen, ist der Mensch im Kleinen, eben ein Mikro-Kosmos. So hat denn
auch der Mensch – die Texte sprechen von Geschlechtern oder Generationen – seine



77

Entwicklung von einem rohen (kannibalischen), faustrechtbestimmten zu einem hö-
heren gesetzgeprägten Zustand [292 KERN] vollzogen.

Dieser Gedanke, Ausfluss insbesondere des theologischen Paradigmas bei OR-
PHEUS, begegnet uns immer wieder als Idee schlechthin: Man ordnet ihn der Ge-
schichtsphilosophie zu. Als neuzeitliche Vertreter dieser Philosophie könnte man
Karl MARX oder Oswald SPENGLER nennen oder auch Karl JASPERS [siehe
auch unten S.  87 f.].

Die Orphik wirkte (über den Pythagoreismus und neben diesem) auch in anderer
Hinsicht lange nach, vor allen Dingen in der Lehre von der Seelenwanderung, von
der Reinigung der Seelen und vom unreinen Körper, der die Seelen fesselt; sie mün-
det in die Lehre von der ewigen Wiederkunft des Gleichen (Friedrich NIETZ-
SCHE) und in die Esoterik unserer Tage.





79

§4 Das mythologische Paradigma: 

HESIODOS (2. Teil: Der vordere Orient)

Der 2. Abschnitt des HESIODOS soll wiederum mit einem Text begonnen werden
[Theogonie 116-136]:

„Wahrlich, zu allererst entstand eine gähnende Leere (CHAOS), aber dann
die Erde, breitbrüstig ... und EROS, welcher der Schönste ist unter den un-
sterblichen Göttern.
Er löst die Glieder... 
Aus dem CHAOS wurden die FINSTERNIS (EREBOS) und die dunkle
NACHT (NYX).
Aus der NACHT aber entstanden andererseits der ÄTHER und der TAG,
welche beide sie gebar, schwanger geworden durch die liebende Vermi-
schung mit der FINSTERNIS.
Die ERDE aber brachte als erstes hervor den ihr selbst <an Größe> glei-
chenden 
Himmel, reich an Sternen, damit er sie gänzlich umhülle ... 
Später gebar sie, vom HIMMEL begattet, den OKEANOS mit seinen in die
Tiefe ziehenden Strudeln und ... 
den HYPERION und ... 
die liebliche TETHYS ...“

Weiter [137 ff.] brachte sie hervor den krumm denkenden KRONOS als Letzten der
Titanen. Des Weiteren gebar sie Gruselwesen wie die KYKLOPEN, hundertarmige
und fünfzigköpfige Riesen.

Weiter geht es mit der systematischen Darstellung der Titanen und deren Kinder
und der wohlgegründeten Herrschaft des ZEUS, der nun seinerseits den Göttern
ihre Kompetenzen gab [885]. Natürlich war auch ZEUS (mit vielen anderen
Frauen) Vater vieler Kinder. So zeugte er z.B. [901 f.] mit der THEMIS die EUNO-
MIA, die DIKE und die EIRENE.

Auf die bis ins Detail gehende Herleitung aus dem Grundmythos wird hier verzich-
tet. Sie geht bis zur Darstellung der Göttin des Streites, der ERIS, oder des REGEN-
BOGENS.

Insgesamt haben wir unter religionswissenschaftlichen Gesichtspunkten alle nur
denkbaren göttlichen Mächte bei HESIODOS vertreten:

Die Urpotenzen, wie die NACHT und das CHAOS, Urgottheiten wie ERDE und
HIMMEL, Augenblicksgottheiten wie REGENBOGEN und STREIT und auch
Begriffsgottheiten wie EUNOMIA, die den durch gute Gesetze geordneten Zu-



80

stand eines Gemeinwesens bezeichnet, EIRENE = Friede und die DIKE = Recht.
Letzterer ist ein Schlüsselbegriff, zu dem bald mehr gesagt werden wird. 

Der Vergleich der in Übersetzung [116-136] oder Paraphrase [137] gegebenen Texte
mit ORPHEUS liegt nahe:

Bei ORPHEUS finden wir den Anfang differenziert und facettenreich: Vor dem
CHAOS liegt noch ohne Alter CHRONOS und neben ersterem noch AITHER, dazu
kommt noch das Ei und PHANES [= rhapsodische Version orphischer Theologie,
vgl. 1 B 12 DK]. In einer anderen, noch mehr differenzierten Version [1 B 13 DK,
bei DAMASKIOS] liegt vor CHRONOS noch MATERIE (in einer anderen Lesart
heißt es: SCHLAMM), WASSER und ERDE, nach dem Ei ein unkörperlicher Gott
mit Flügeln und Tierköpfen. Da gibt sich (bis zu ZEUS) die Mythologie des HESI-
ODOS weniger gegliedert.

Geringere Vielfalt und geringere Ausgestaltung des kosmischen Werdens sind nicht
zufällig, sondern ergeben sich aus den Paradigmen, die beide vertreten: Die Mytho-
logie des HESIODOS stellt Entfaltung ohne Wertung dar, ORPHEUS verbindet
mit der Theologie eine Wertung: 

Aus dem Vielen, Differenzierten wird die Einheit in ZEUS; aus dieser Einheit ent-
faltet sich neues göttliches Sein, doch so, dass ZEUS Haupt und Zentrum bleibt
[168 Kern: kephale, messa]. Auf diesen Gott läuft alles zu, von diesem Gott geht al-
les aus. An ihm wird das Unvollkommene (Differenzierte – Viele) vollkommen (ei-
nes, ganz), aber was sich entfernt, wird das Viele und wird unvollkommen. Im phi-
lomythischen und mythologischen Paradigma bis HESIODOS fehlt die Wertung
dessen, was sich auf der Ebene des Göttlichen und Kosmischen durch Zeugung und
Geburt entfaltet. Es ist eben da: Das CHAOS [Th. 116], die klaffende Leere, ist der
Uranfang und die FINSTERNIS [EREBOS, Th.123] als Urfinsternis sowie die
NACHT [NYX, a. a. O.] als Dunkelheit schon persönlich oder wenigstens sehr kon-
kret gedacht.

Zu beachten ist, dass HESIODOS zwischen EREBOS und NYX unterscheidet.
KIRK, RAVEN und SCHOFIELD [1994, S. 39] vermuten in EREBOS hethiti-
schen Ursprung. Man könnte aber auch schon ein entwickeltes begriffliches Den-
ken vermuten; denn das dem philomythischen, v. a. aber dem mythologischen Para-
digma eigene Differenzieren geht nicht nur auf die Kosmogonie, sondern auch auf
die Sprache selbst über. HESIODOS verwendet Ober- und Unterbegriff. EREBOS
ist der Oberbegriff und meint überhaupt Finsternis; mit NYX meint der Dichter
Nacht, die die Differenzierung in „hell“ und „dunkel“ zulässt. Dass aus deren
Schoß der Tag gleitet, kann man sich leichter vorstellen.

Sein als Ganzes differenziert sich aus. Die Urpotenzen, die Urwesenheiten sowie
kosmischen Urprinzipien entfalten sich und werden immer bestimmter und auch
vorstellbar: EREBOS und NYX zu HEMERA und zu AITHER.

Aus diesem Denkstil ergibt sich zwangsläufig, dass der Theogonie sowie Kosmogo-
nie die Anthropogonie (die Lehre von der Entstehung des Menschen und seiner
Kultur) folgt. Man könnte verallgemeinernd für beide Paradigmata, vor allem aber



81

für das mythologische, sagen, dass es sich um ein genealogisches, auf Erfassung ei-
ner Abfolge zielendes gedankliches Schema handelt.

Theogonie und Kosmogonie sind also eng miteinander verquickt, und HOMER, vor
allen Dingen aber HESIODOS und ORPHEUS sind nicht die Einzigen, die das ge-
nealogische Schema nutzen, um ihre Sicht von Gott, Welt und Mensch darzustellen.
Hier sei an das Buch Genesis des Alten Testaments erinnert. Im ersten Schöp-
fungsbericht, der so genannten Priesterschrift (P), heißt es: „Finsternis lag über
dem Abgrund ... Gott sprach. „Es werde Licht!“, und es ward Licht ..., und Gott
schied zwischen dem Licht und der Finsternis. Gott nannte das Licht Tag und die
Finsternis Nacht ...“.

Im Unterschied zu HOMEROS haben wir es hier schon (wie bei ORPHEUS) mit
Theologie zu tun: Zum einen wird Gott (oder CHRONOS) dargestellt als der Han-
delnde, zum anderen wird eine Bewertung vorgenommen; denn wiederholt heißt es
[I 4; I 10; I 12]: „Und Gott sah, dass es gut war.“ 

Es gibt aber nicht nur semitische Zeugnisse. Der CHRONOS AGERAOS APHTHI-
TOMETIS [66 KERN] als die Zeit ohne Alter und mit unzerstörbarer Weisheit
weist sprachlich unmittelbar auf das altpersische kosmogonische Konzept des
ZRVAN AKARANA hin: AKARANA wird mit „endlos“ übersetzt und entspricht
dem orphischen a-ger-aos [vgl. KIRK, RAVEN/SCHOFIELD, S. 24, Anm. 11].
Noch älter (um 1500 v. Chr.) sind die Aufzeichnungen der Mythen der Churriter
und der Hethiter auf der so genannten Kumarbi-Tafel [KIRK/RAVEN/SCHO-
FIELD, 1994, S. 49 f.]. Die Übereinstimmung innerhalb des genealogischen Kon-
zepts geht ziemlich weit; die Kumarbi-Tafel präsentiert uns die Reihe ALALU,
ANU (Himmelsgott) KUMARBI (KRONOS), Sturmgott (= ZEUS) als Himmelskö-
nig [vgl. PRITCHARD, J.B: Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testa-
ment, Princeton 1955, bei KIRK/RAVEN/SCHOFIELD, a. a. O.]. 

Lehren wie die der Seelenwanderung, der Reinigung der Seele und des Dualismus
von Diesseits und Jenseits finden wir in den Veden des alten Indiens.

Während nun die ORPHIK sich sehr früh zu einer religiösen, große Teile Griechen-
lands umfassenden Bewegung mit einer eigenen Theologie entwickelte, mündete
der hesiodeische Strang des großen Komplexes in die philosophischen Reflexionen
des logischen Paradigmas der Folgezeit. Grundlage dafür war eben das intensive
Bemühen des HESIODOS, möglichst alles zu erfassen, streng zu systematisieren,
vor allem aber von einer ganzheitlichen Seinsauffassung ausgehend immer mehr zu
differenzieren. Wir können den Denkstil des mythologischen Paradigmas festma-
chen an seinem genealogischen Prinzip [SCHADEWALDT, 1978, S. 94].

Der Sukzessionsmythos mit dem genealogischen Prinzip führt im mythologischen
Paradigma zum Denken in allen möglichen Abfolgen. So folgt denn aus dem Um-
greifenden und Allgemeinen im Wege der Differenzierung das Besondere, aus der
Gattung die Art und Vereinzelung. Wenn nun Sache und Begriff zusammenhängen,
ist Sachentwicklung auch Begriffsentwicklung. Von einem schließen wir auf das an-
dere; das Wort also führt zum Sein, wie das Sein zum Worte; Sprachanalyse wird



82

Seinserhellung. So gelangte z. B. ARISTOTELES von der Grammatik zur Onto-
logie. 

Mit dem genannten Sukzessionsmythos verbinden sich zwei wichtige Gedanken:

Sie ergeben sich aus dem Menschenbild im mythologischen Paradigma und sind,
modern gesprochen, säkularer Natur:

1. Menschen brauchen für ihre Existenz Ruhe und Orientierung nach Maß; sie
müssen wissen, woran sie sich halten können. Und das wissen sie erst, seitdem
die Abfolge göttlicher Mächte, die einander – kämpfend – ablösten (Geschlecht
für Geschlecht), in der Herrschaft des ZEUS zur Ruhe gekommen ist. In dieser
Feststellung steckt noch ein Stück Theologie, wie sie im theologischen Para-
digma der orphischen Rhapsodien entfaltet ist. 

2. Der Kampf der göttlichen Potenzen bezieht sich nicht auf beliebige Macht. Es
ist nicht so, wie wenn ein orientalischer Potentat einen anderen ermordet oder
wie im churritischen Mythos, wo ALALU durch ANU und ANU durch
KUMARBI abgelöst wird, ganz animalisch:

KUMARBI beißt ANU die Schamteile ab, speit sie aber wieder aus und schwängert
so die Erde, die den Wettergott hervorbringt, der nun bald die Herrschaft des KU-
MARBI beendet. So finden wir es auch bei HESIODOS, aber mit einem Unter-
schied:

Im griechischen Mythos taucht anstelle beliebiger Macht die für die Folgezeit fun-
damentale Rechtsidee auf; denn: Der Titan KRONOS, jüngster Sohn von GAIA
und URANOS, schneidet auf Bitten der Mutter dem Vater die Scham ab und wird
nun Herr der Welt. Doch noch schlimmer als sein Vater URANOS, der seine Kinder
nur gefangen hielt, hat er (KRONOS) seine Kinder verschluckt – außer ZEUS. Der
war ihm entgangen; denn die Mutter RHEIA hatte ihn dem Vater vorenthalten. Und
ZEUS sühnt nun den schweren Rechtsbruch und errichtet eine Herrschaft der Ge-
rechtigkeit.

Der Kampf der Göttinnen und Götter unter Führung des ZEUS hatte als Ziel den
Rechtsfrieden. So werden denn auch bei HESIODOS [Th. 901 ff.] als Töchter des
ZEUS und der THEMIS die EUNOMIA, die DIKE und die EIRENE genannt. Im
Sprachgebrauch der Griechen meint themis das (nicht geschriebene Gewohnheits-
)Recht [vgl. DORNSEIFF 1933, S. 21], eunomia das Verhalten dessen, der Recht
und Brauch achtet, also gesetzestreues Wohlverhalten [z. B. SCHADEWALDT in
seiner Übersetzung der Odyssee, 17. 487]; dike meint ebenso wie themis das ge-
wachsene Recht [WEST, 1966, S. 407], auch Gerechtigkeit; und eirene bedeutet
Frieden, hier insbesondere fundamentalen Rechtsfrieden innerhalb einer Gesell-
schaft. 

Die genealogische Aufteilung grundlegender Begriffe ist ein weiteres Merkmal des
mythologischen Paradigmas. Während es sich bei HESIODOS in diesem Para-
digma um eine umfassende, die Ansammlung von Menschen zu einer Gesellschaft
formende umfassende Rechtsidee handelt, denkt HOMEROS noch an Schlichtung



Hades: Der frevelhafte Tityos



84

bei Verletzung von Normen und daran, die Grundharmonie wiederherzustellen
oder zu erhalten.

HESIODOS geht vor allem in seinem zweiten Werk („Werke und Tage“ genannt)
viel weiter: DIKE ist nicht nur Tochter des ZEUS, sie ist seine Beisitzerin [Op.
255 ff.] und fordert bei Verstößen die Wiederherstellung des Rechtsfriedens und der
Gesetzlichkeit. Sie gibt Rechtsweisungen, wie bei HOMEROS Könige es tun
[Odyssee, 19, 109 ff.]; aber darüber hinaus ist ihr Wesen auf „Ausgleich“ und „Ord-
nung“ [SCHADEWALDT, 1978, S. 112] bedacht, denn nur so kann eine Gemein-
schaft leben. Ihr Anliegen ist Gerechtigkeit, die „Universale Seinsidee“ [SCHADE-
WALDT a. a. O.].

HESIODOS ist mit solchen Vorstellungen dem Ursprung des Wortes nahe. DIKE
„zeigt, wo es lang geht“. Das Substantiv DIKE hängt zusammen mit dem Verb de-
iknynai, und das heißt „zeigen“. Der Ursprung unseres Verbs „zeigen“ ist der glei-
che wie der des griechischen; es ist der indoeuropäischen Wurzel *deik-/dik – zuzu-
ordnen; letztere erscheint im Gotischen als gateihan (=anzeigen), im Althochdeut-
schen als zihan, was „anschuldigen“ (neuhochdeutsch: zeihen) bedeutet.

Die Idee selbst aber von einem Sein, dessen Fundament die DIKE ist, ragt über die
ionischen Philosophen hinaus bis weit in die Philosophie des PLATON hinein.

Eine Frage nun steht, abgehoben vom konkreten Einzelfall, im Raume. Wenn Aus-
gleich und Harmonie die Klammern einer Rechtsordnung und die Götter wie DIKE
machtvolle Garanten sind, warum muss es denn dann überhaupt zur Störung der
Balance kommen? Es könnte mit der Macht der Götter doch gleich der Grundzu-
stand (Harmonie) erhalten bleiben. Was soll dieser leidvolle Umweg, vom Gleich-
gewicht über die Störung des Gleichgewichts (z.B. durch Rechtsverstöße) wieder
zum alten Zustand des Gleichgewichts, dem der Balance, zu kommen? 

Das philomythische Paradigma bei HOMEROS unterstellte dem Menschen freien
Willen in der bilderfüllten Form des AIGISTHOS-Mythos. „Es gibt neben dem
göttlichen noch einen anderen Willen“, lehrte das dem Sachverhalt zugeordnete
Bild. 

HESIODOS hat wohl ein ganz anderes Gottesverständnis – wir nennen es „mytho-
logisch“ – und gibt uns zwei Geschichten (mythoi) zur Seite. Die eine handelt von
PANDORA und wird gleich zwei Male erzählt [Th. 565 ff. und Op. 54 ff.]:

PANDORA ist eine Frau; ihren Namen kann man übersetzen wie man den Schwer-
punkt im Mythos legt – entweder die „Gabenreiche“, die, die „alles gibt“ [KERE-
NYI, 1951, S. 214] oder (wie HESIODOS selbst es sieht) „Allgeschenk“, d. h. Ge-
schenk aller (olympischer Götter). ZEUS ließ sie vom HEPHAISTOS schaffen,
merkwürdigerweise zur Bestrafung der bisher nur aus Männern bestehenden Men-
schenwelt, obwohl diese sich nichts haben zu Schulden kommen lassen: PROME-
THEUS hätte er eigentlich strafen müssen, weil dieser gegen den erklärten Willen



85

des Götterkönigs den Menschen das Feuer gebracht und diese damit aus ihrer Hilf-
losigkeit befreit hatte. 

Geschaffen war PANDORA aus Erde, ein zauberhaftes junges Mädchen. ATHENE
kleidete und schmückte sie mit dem Allerfeinsten. Mit einem Silbergewand und
wallendem Schleier, mit Blumenkränzen und einem Goldreif um das Haupt; dieser
hatte als Verzierung Fabelwesen, die so gestaltet waren, dass man meinte, sie lebten
und man könnte ihre Stimme hören. 

„Und Staunen ergriff die unsterblichen Götter und die sterblichen Menschen“ [Th.
588]. An anderer Stelle [Op. 70 ff.] heißt es genauer, dass diesem liebreizenden,
wunderbaren Wesen Lug und Trug und die verführerische Rede, Schamlosigkeit des
Hundes sowie Kleptomanie eingegeben wurde, von jedem der Götter und Göttinnen
kam ein Beitrag [Op. 81 f.]. Die Gabe des ZEUS (als Strafe zugleich gedacht) be-
steht darin, dass niemand in ihr Inneres schauen kann und dass von ihr alle Frauen
auf der Welt abstammen [Th. 590]. 

„So ... schuf ZEUS ... den sterblichen Männern zum Unglück die Frauen“. 

Diese Pandora wurde dann dem einfältigen Bruder des PROMETHEUS EPIME-
THEUS gesandt als Geschenk. Zwar hatte der voraussehende PROMETHEUS den
„nach“-denkenden EPIMETHEUS vor einem Geschenk des ZEUS gewarnt. Doch
er nahm die zauberhafte Frau, „ebenso schön wie durchtrieben“ [Th. 585]. Und die
Süße öffnete auch gleich das Gefäß, in welchem ZEUS alle Übel der Welt (der
zweite Teil seiner Strafe) versteckt hatte – denn bis zu diesem Zeitpunkt lebten die
Menschen ohne jedes Leid, ohne Zahn- und Bauchschmerzen, ohne Mühen und
Qualen. Alle Übel entflohen nun der Büchse der PANDORA. Bevor die ELPIS (die
Hoffnung) noch entfliehen konnte, klappte die törichte Frau den Deckel zu. Jetzt ha-
ben wir nur Unglück und nicht eine einzige Hoffnung: Eine andere Deutung läuft
darauf hinaus, dass jetzt uns eigentlich nur noch eines geblieben ist: die Hoffnung.

Und mit den Übeln, wozu auch der Krieg gehört, kam noch der Tod zu den Men-
schen. Und so wurde vollendet die Trennung von Gott und Mensch. 

Der eben vorgestellte Bericht schwankte hin und her zwischen den beiden Haupt-
werken des HESIODOS, der „Theogonie“ und den „Werken und Tagen“. Das mag
die innere Entwicklung des Dichters zeigen, dessen Denken sich vom philomythi-
schen zum mythologischen Paradigma entwickelt.

Die Frage nach der Ursache des Unglücks auf der Welt wird in der Theogonie ganz
allgemein mit der Schaffung der Frau (einer Strafe des ZEUS) beantwortet;
diese wird als ebenso schön wie ausgekocht und durchtrieben beschrieben. Hier
bleibt HESIODOS wohl noch im philomythischen Paradigma; denn das zugewie-
sene Bild ist die Erklärung.

Den Namen (mit weiteren Einzelheiten) bekommt die Frau aber erst in den „Werken
und Tagen“. Dort wird die Ausgangsfrage im Sinne einer theologischen Reflexion
erweitert: 



86

Gefragt wird nach dem Verhältnis zwischen Göttern und Menschen überhaupt. Fest-
gestellt wird die Trennung beider genera voneinander und dass mit dieser Tren-
nung Leid und Unglück verbunden ist, oder auch, dass der König der Götter mit
der Schaffung des Unglücks durch die genannte Frau eine Absonderung vor-
nimmt. Es wird also die theologische Verdeutlichung und Deutung einer Fundamen-
talsituation, nicht nur die Feststellung derselben in der Form eines zugewiesenen
Bildes vorgenommen. 

Von der in die AIGISTHOS-Geschichte eingekleideten Feststellung, dass mit der
von den Menschen selbst gewählten Trennung von der Gottheit Unglück und
Strafe verbunden ist, geht der Weg zur Deutung im gesamten mythologischen Para-
digma: Sondern ist Sünde. Wir stehen hier zwar noch nicht im christlichen
Verständnis von Sünde, die der Gegenpol zur Gnade Gottes ist. Doch liegt im My-
thologischen und der Art, wie Fragen gestellt werden, die Weiche. Die Verselbstän-
digung der Menschen oder gar deren Autarkie und Autonomie (durch das Feuer ge-
schaffen) bedeuten ein neues, distanziertes Verhältnis zu Gott. Und dieses ist nun
auffälligerweise gottgewollt und gleichzeitig unverständlicherweise strafwürdig.
Denn gestraft werden nach HESIODOS die Menschen nicht für ihr eigenes Fehlver-
halten, sondern für fremdes, göttliches Fehlverhalten – das des PROMETHEUS.

Der zweite Mythos wechselt die Ebene: Bisher bewegte sich das Denken auf der
Ebene der Götter, jetzt neigt sich die Erzählung zum Menschen und seinem Han-
deln; doch Ausgang und Anfang sind beim philomythischen wie beim mythologi-
schen Paradigma Götter und Menschen [Op. 108]:

 „Den gleichen Ursprung haben Götter und sterbliche Menschen.“

HESIODOS erzählt von fünf von den Göttern geschaffenen menschlichen  Gene-
rationsgestalten [Op. 109 ff.]. 

Als erste gab es die goldene Generationsgestalt, die in Hülle und Fülle lebte, frei
von Krieg, Krankheit und Alter – die Menschen starben im Schlafe.

Die zweite, die silberne Generationsgestalt, lebte kürzer und mit allerlei Leiden;
denn sie achtete und ehrte die Götter nicht. ZEUS ließ sie in seinem Zorne ver-
schwinden.

Die dritte, durch den bevorzugten Umgang mit gehärtetem Kupfer gekennzeich-
net, war ursprünglich aus Eschen gewachsen; den Menschen dieser Generation ge-
fiel nur dieses: Gewalt, Kupfer und Waffen aus Kupfer; selbst ihre Häuser waren
aus diesem Metall; das harte Eisen kannten sie noch nicht. Stark war die Generation
und gewalttätig, so dass sie sich selbst vernichtete – es bedurfte nicht der Handlung
des ZEUS.

Und nun schuf Gott als vierte <gute> Generationsgestalt die der Heroen; Halb-
götter waren sie, und sie führten die Kriege um Troia (z. T. von HOMEROS in der
Ilias beschrieben) und Theben (in den nicht erhaltenen Epen Thebais und Epigonoi
dargestellt). Sie erwiesen sich als so gerecht, dass sie auf die Insel der Seligen ka-
men, wo KRONOS herrscht und der Acker, von OKEANOS umspült, dreimal im



87

Jahr süße Frucht bringt. Diese Generation fällt aus dem dargestellten Dekadenz-
schema heraus. Sie ist wohl vom Dichter hineinkomponiert worden; denn an
HOMEROS und seiner Komposition kam damals wohl niemand mehr vorbei.

Die fünfte, eiserne Generationsgestalt [Op. 173 ff.] ist so voll von Verbrechen, dass
HESIODOS lieber davor oder danach gelebt hätte. Das ist ein Geschlecht, das jedes
Schamgefühl verloren hat. Es gilt nur der Ellenbogen, auch gegen die eigene Fami-
lie. Von den Kindern werden selbst Vater und Mutter beschimpft – eine durch Neid
und Häme gekennzeichnete Generation von Leuten, die nicht mehr zuhören, son-
dern nur noch einander das Wort abschneiden können, ein schadenfrohes Pack, das
andere verhöhnen, sich selbst aber nicht mehr ehrlich freuen kann, kurzum:

Es handelt sich da wohl um die Vorwegnahme der medienlüsternen, geldgierigen
und machtbesessenen Lumpen in Politik und Gesellschaft, die die Physiognomie
unserer Zeit – leider! – bestimmen.

„Und da nun“, so sagt der Dichter [Op. 196 ff.], „zum OLYMPOS, fort von der Erde
mit ihren breiten Wegen, in leuchtende Gewänder ihre schöne Gestalt verhüllend,
zur Sippe der Unsterblichen wenden sich beide, die Menschen verlassend: die
AIDOS (Achtung) und die NEMESIS (Schamgefühl/Unwille)“ [FRÄNKEL, 1976, S
134].

Hier wird, ausgehend von sehr persönlichen Erlebnissen im Rahmen des mythologi-
schen Paradigmas, ein Geschichtsgemälde entworfen und eine Geschichtsdeutung
vorgenommen, deren pessimistischer Grundton nicht zu überhören ist. 

Mit der Lehre von den fünf Weltaltern bzw. Generationen stehen wir an der Wiege
europäischer Geschichtsphilosophie; sie reicht bis in unsere Zeit (VOLTAIRE,
HERDER, HEGEL, NIETZSCHE, DILTHEY, O. SPENGLER, TOYNBEE,
BERDJAJEW, JASPERS). 

Karl JASPERS z. B. hat das Anliegen der Geschichtsphilosophie zum Titel eines
Buches gemacht: „Vom Ursprung und Ziel der Geschichte“ [München 1955]. Die
fundamentale Forderung, Menschen aus dem Zustand unglücksgefüllter Orientie-
rungslosigkeit herausbringen zu müssen, ist vielleicht das bedeutsamste (und ein
pädagogisches) Ergebnis des mythologischen Denkstils. Auch wenn die Darstellung
des HESIODOS pessimistischen Charakter trägt – SCHADEWALDT spricht von
einer Dekadenztheorie [1978, S. 111; vgl. auch NESTLE, 1975, S. 50] -, so gibt es
doch für den Einzelnen Grund zur Hoffnung:

 „Alles sieht das Auge des ZEUS“ [Op. 266], und vom Gesamtsinne her könnte man
sagen: „Gesegnet sein wird, wer gerecht ist“. 

Die Abfolge der Zeitalter ist durch wachsende Gottesferne vor dem Hintergrund der
universalen DIKE-Idee gekennzeichnet.

Nun hat man wiederholt [FRÄNKEL 1976, S. 132, Anm. 14] darauf hingewiesen,
dass als Quellgebiet für das Sukzessionsdenken der Vordere Orient in Frage
kommt. Man könnte da z. B. auf AMOS (8. Jahrhundert v. Chr.) hinweisen oder auf



88

die älteren Teile der unter dem Namen des DANIEL überlieferten Prophetien (die
vier Tiere als vier Weltalter); die spezifisch griechisch-hesiodeische Variante dazu
ist die DIKE-Vorstellung, die das griechische Denken der Folgezeit, wie wir bei
SOLON als Beispiel sehen werden, stark beeinflusst hat. 

Bei den christlichen Denkern des 1. Jahrhunderts fließen beide Ströme wieder zu-
sammen: In der Apokalypse des JOHANNES vereinen sich das eschatologische, auf
Gottes Handeln fixierte Denken der Juden (und ihrer Propheten) mit dem universa-
listischen DIKE-Denken der Griechen. Was den Griechen vielleicht (mit Ausnahme
der Orphiker) weniger vertraut war (die Hoffnung auf den Menschensohn, auf den
Erlöser, der da ist Gottes Sohn), präsentieren die Juden; was diesen fehlt (Himmel
und Erde, unter der DIKE stehend, in sich vernetzt, ein einheitliches Universum und
die Analogie von Mikro- und Makrokosmos) geben die Griechen. 

Und hinter allem steht das mythologische Paradigma, das im Einzelwesen die
Geistesgeschichte der Menschheit vertreten sieht und den Menschen als Spiegel-
bild Gottes präsentiert.

Gewiss sind nun im Austausch zwischen Europa und Asien viele Einzelheiten ver-
loren gegangen. Die Mythen des Vorderen Orients denken, vordergründig gespro-
chen, linear wie HOMEROS und HESIODOS (nur an einigen Stellen könnte man
zyklisches Denken vermuten). Doch die Frage ist schon nach der Schnittstelle zu
stellen zwischen dem linearen und dem zyklischen Denken in Weltperioden, wie
es ORPHEUS in Griechenland oder in Persien ZARATHUSTRA und der Parsismus
(eine Periode = 12.000 Jahre) oder auch HERAKLIT aus EPHESOS vertreten. 

Das jüdische und christliche Denken hat in seiner Eschatologie das mythologische
Periodenschema aufgegeben; denn die Jetztzeit ist die Endzeit; erwartet wird der
Herr, der alles auf ewig neu macht: „Nun ist das Weltkönigreich unseres Herrn und
seines Gesalbten aufgerichtet, und er wird herrschen auf ewig.“ [Apok. 11.15] Und:
„Siehe, ich mache alles neu“ [Apok. 21.5].

Für HESIODOS endet die Sukzession in der Geschichte des 5. Zeitalters. Diesem –
das so schlecht ist, dass er darin eigentlich nicht geboren sein wollte, – ist aber
durch die Einsicht der Bürger die Chance gegeben, besser zu werden – mit des
ZEUS strafender Hilfe. Eine radikale Besserung ist das nicht; Besserung vollzieht
sich immer nur am Einzelnen (darum auch seine Hoffnung auf später). 

Bis an die Wurzel hingegen geht die Veränderung bei DANIEL, AMOS oder JO-
HANNES: Dort wird aus der „Endzeit“ [DANIEL 8.17] eine radikale Erneuerung
so vorgenommen, dass im Wege des Gerichts das Alte getilgt [DANIEL 7.26] und
das neue Reich der Heiligen auf ewig errichtet wird.

Bei HESIODOS muss man aber auch das Positive insgesamt sehen:

Indem Generationsgestalten gehen mussten, die die Grundordnung menschlicher
Gemeinschaft nicht mehr achten konnten, wird positiv hingewiesen darauf, was
Grundlage politischen Lebens ist und Leben in Gesellschaft überhaupt lebenswert
macht:



89

Es ist die Ausgeglichenheit, die Harmonie, oder auch der durch Recht geregelte
Ausgleich divergierender Interessen. Wo diese HARMONIA gestört ist – durch
HYBRIS (Hochmut) oder gar Rechtsbruch -, tritt DIKE auf den Plan, mit dem Ziel,
die HARMONIA wiederherzustellen. Ein anderes Wort macht HARMONIA noch
deutlicher: EUNOMIA. Sie wird wie EIRENE (=Friede) als Schwester der DIKE
bezeichnet.

Gemeint ist mit diesem Wort insgesamt ein Ordnungszustand, der, durch gute Ge-
setze und deren Beachtung (aidos) sowie Empörung (nemesis) über Verstöße be-
dingt, selbst ein guter ist. Dieses Wort geht vom Grundsinn noch weit über DIKE
hinaus: DIKE bezeichnet ursprünglich die rechtliche Einzelweisung ohne gesetzli-
che Grundlage: 

EUNOMIA meint aber den Zustand der Gesetzestreue und der Bindung an das Ge-
setz, wodurch eine polis erhalten wird – und damit ist DIKE in Verbindung mit EU-
NOMIA eben mehr: Es ist die Gerechtigkeit, für die ZEUS steht: Nicht eine sä-
kular-politische, sondern fast schon eine philosophische Dimension ist angespro-
chen: DIKE hat eine ontische Qualität: Sie macht politisch-gesellschaftliches Sein
als Sein überhaupt erst möglich [SCHADEWALDT a. a. O.].

Bei HESIODOS können wir die Bedeutung seiner Entwicklung zum mythologi-
schen Paradigma für die Entwicklung der Philosophie überhaupt ermessen. Eine
persönliche, vielleicht sogar sehr persönliche Situation (Enttäuschung über eine
Frau und über den Bruder) ist der Ausgang für ein Denken, das ein nur feststellen-
des, am Bilde wirksam klärendes Denken (wie wir es im philomythischen Para-
digma finden) übersteigt. Die Menschen, die bisher nur als sich selbst ausgeliefert
betrachtet werden, sind jetzt die Hilflosen, die in die Willkür anderer gegeben sind.
Das ist Faustrecht, das uns die Götter als Strafe auferlegt haben:

„Fressen werde ich dich, wenn immer ich es will, oder ich lasse es“, sagt [Op. 208]
bei HESIODOS der Habicht zur Nachtigall, und weinend geht DIKE durchs Land
[Op. 221]. 

Gewalt und Willkür sind – auch wenn sie letztendlich gottgewirkt sind – nicht
menschenwürdige Maße. Sie sind auch nicht das Maß unter Göttern im makrokos-
mischen Bereich. Deren ontisch-theologische Maße sind Recht, Gerechtigkeit, Har-
monie und Ausgleich. 

So gibt es durch die DIKE die enge Verbindung zwischen Gott und Mensch.
Wenn HESIODOS [Op. 108] allgemein sagt, Götter und Menschen haben die glei-
che Quelle, dann können wir jetzt der Quelle einen Namen geben: DIKE. 

Diese ist keine rein innerweltliche säkulare und keine rein göttliche Größe – sie ist
diejenige Größe, die beide Sphären, das Menschliche und das Göttliche, so verbin-
det, dass sie von einer Sphäre auf die andere hinweist. Sie ist sozusagen grenzüber-
greifend und grenzüberschreitend; lediglich die Tatsache, dass „transzendent“
schon in seiner speziellen Bedeutung besetzt ist, hindert daran, von einer transzen-
denten Idee des Rechts zu sprechen. 



90

DIKE ist ein Zeichen und ist unser Weg, Gott zu verstehen. Alles, was ist, steht un-
ter der Krone des Rechts, welche heißt 

• Ordnung, 

• Ausgleich und 

• persönliche Achtung im Sinne von Scheu (aidos), gegen Recht zu verstoßen und
Empörung (nemesis) bei tatsächlichen Verstößen. 





Dike



93

§5 Das mythologische Paradigma: 

SOLON
(die politisch-religiöse Komponente)

Wer in den einschlägigen Philosophiegeschichten nach einem Abschnitt über SO-
LON sucht, wird sich vergeblich bemühen. SOLON wird sehr ausführlich in den
Abhandlungen über die griechische Geschichte oder zur Geschichte der griechi-
schen Literatur oder zur Rechtsgeschichte behandelt; dort gehört er auch hin.
Doch innerhalb der Darstellung der Geschichte der Philosophie ist er deswegen ab-
zuhandeln, weil die im mythologischen Paradigma des HESIODOS geborene
DIKE-Idee sich bei ihm in intensiver Weise ausgewirkt hat: 

Er wollte die von HESIODOS für das 5. Zeitalter (das „eiserne“) jeweils nur einzel-
nen Personen eingeräumte Chance der Umsetzung dessen, was als übergreifende
Idee des Rechts erkannt worden war, als Staatsmann und engagierter Politiker auf-
nehmen und Gerechtigkeit realisieren. Dieser Tatsache, dass SOLON auch Philo-
soph ist, trugen lediglich Wolfgang SCHADEWALDT [1978, S. 113 ff.] und Her-
mann FRÄNKEL [1976, S. 249 ff.] Rechnung, indem sie den politisch-religiösen
Philosophen des mythologischen Paradigmas in ihre Abhandlungen zur frühen grie-
chischen Philosophie aufnahmen. Leider fehlt eine Darstellung zur Philosophie SO-
LONs auch bei KIRK/RAVEN/SCHOFIELD und insbesondere bei LONG. Letzte-
rer wird dem Anspruch, ein Handbuch herauszugeben, sicherlich nicht gerecht.

Das Wirken des SOLON als Staatsmann in einer Zeit schwerer sozialer Spannungen
wurde bereits in der Antike hoch geschätzt; er gilt als Begründer der Demokratie.
Er wurde für 594/93 zum Archon gewählt, und er war der nomothetes sowie diallak-
tes, Gesetzgeber und Versöhner. Seine soziale Großtat war, dass er alle öffentlichen
und privaten Schulden aufhob:

Jetzt konnten auch die Bauern, auf deren Feldern Schuldsteine (hypothekai) stan-
den, neu anfangen; Menschen aus Athen und Attika, die in Schuldknechtschaft stan-
den, wurden freigekauft, und es wurde überhaupt das Rechtsinstitut der
S c h u l d k n e c h t s c h a f t  b e s e i t i g t.

Damit die Macht breiter verteilt wurde, richtete er den Rat der Vierhundert ein und
setzte als Prinzip der Entscheidung die M e h r h e i t s e n t s c h e i d u n g
durch. Schließlich: Beschlossene Gesetze machte er öffentlich, indem er sie öffent-
lich aufstellen ließ: Nun konnte jeder, ob arm oder reich, sich auf Gesetze berufen.

SOLON war etwa drei Generationen jünger als HESIODOS.

Anhand von einigen übersetzten Fragmenten [Frg. 3 DIEHL, Vers 1 ff.] sollen Ge-
danken, die sich aus dem bereits Gesagten ergeben, dargestellt werden:

„Unsere Stadt wird nach des ZEUS Entscheidung und nach der seligen Göt-
ter Meinung, der unsterblichen, niemals untergehen...



94

Doch sie selbst wollen zerstören die große Stadt durch Unverstand, 
die Bürger, materiellem Besitz knechtisch ergeben,
und des Volkes Führer ohne rechtlichen Sinn; ihnen allen ist es bestimmt,
nach ihrem großen Frevelmut viele Schmerzen zu erleiden...
Weder der Tempel Besitz noch staatliches Eigentum 
achtend, stehlen und schleppen sie weg, wo immer einer etwas findet.
Und sie beachten nicht <eine Macht wie> die verehrungswürdige,
alles begründende DIKE.
Diese, auch wenn sie schweigt, kennt das, was kommt und was davor war.
Und mit der Zeit – auf jeden Fall – kommt sie zu strafen...
Dieses die Athener zu lehren, befiehlt mir das Herz:
Unglück in sehr großer Menge bringt der Stadt fehlende Achtung vor
dem Gesetz.
Die Achtung vor dem Gesetz aber – gut geordnet und passend
bringt an den Tag sie alles
und oft legt sie die, die Unrecht tun, in Ketten.
Das Rauhe glättet sie, beendet <den Ekel der> Übersättigung,
zieht aus dem Rampenlicht das protzige Großmaul
und dörrt aus die wachsenden Blüten der Verblendung...
Sie macht ein Ende dem bitteren, schmerzensreichen Streit; sie ist es,
die alles unter den Menschen passend und sinnvoll gestaltet.“

SOLON nennt die Leiden der Polis:

Die Bürger und die Politiker handeln aus Unverstand, Habgier, Willen zum Un-
recht, aus angeberischem Hochmut (d.h. aus fehlendem Respekt vor den Rechtsräu-
men anderer) und Verblendung (ate). Dieses Handeln ist Ursache für den Zustand
allgemeinen Leidens und Ausdruck der Tatsache, dass eine göttliche Macht wie die
DIKE, die höchste Achtung verdient, nicht geachtet wird. Doch die DIKE, ganz als
göttliche Person gedacht und noch nicht abstrakte Rechtsnorm oder abstraktes
Recht im säkularen Raume eines Staates, wird die Bürger zahlen lassen. Kommen
wird die Zeit „auf jeden Fall“, nicht sofort (vielleicht erst nach fünf Generationen)
wird Strafe folgen – sie steht schon bereit. Abrufbereit sind viele Schmerzen.

Die Absurdität der Situation wird gleich durch die ersten Verse deutlich: 

Für Athen ist eigentlich ein anderes Los bestimmt: Nach dem Willen der Götter
wird diese Polis nie untergehen – doch es bricht ein das Moment der Schuld und
Verantwortung: Ihre Bürger handeln nicht nach dem Willen des ZEUS und der Göt-
ter allgemein und auch nicht nach dem Willen der DIKE insbesondere, sie werden
schuldig und zugleich verantwortlich für das, was folgt – sie handeln unrechtmäßig
nach eigenen Interessen und zum Teil nach freiem Willen und eigenem Ermessen.
Diesen Zustand des Gemeinwesens nennt SOLON DYSNOMIE; das Gegenteil ist
EYNOMIE, welch letzteres wohl auch als die Überschrift des Gedichtes gedacht
ist. 



95

Hinter dem Gedicht, der Gattung nach eine Elegie, steht gewiss noch ein Denkstil,
den wir bei HESIODOS als mythologischen erkannt und bezeichnet haben: 

Neben der Feststellung eines bestimmten Zustandes und der Zuweisung eines Bil-
des wird die Ursache beschrieben und auch dieser ein Bild zugeordnet. Hervorhe-
ben sollte man, dass im Unterschied zu HOMER, HESIODOS oder dem Propheten
AMOS hier ein Staatsmann seine Reflexionen niederlegt. Diese umfassen im Zen-
trum der Elegie eine Beschreibung des Ist-Zustandes. Der Friede und die Versöh-
nung in Athen und Attika, die dem SOLON während seiner Zeit als Politiker und
Staatsmann gelungen waren, sind in höchster Gefahr; denn Athen bietet dem aus
dem Staatsdienst ausgeschiedenen SOLON „das Bild eines von persönlichen Riva-
litäten der Adelsgeschlechter aufgewühlten Ständestaates“ [BENGTSON, 1969, S.
127].

Das Schema des mythologischen Paradigmas gestaltet den Rahmen des Gedichts.
Da wird (anders als bei HOMEROS in der Form des Berichts über AIGISTHOS)
nun keine Geschichte komponiert und eingeschoben, sondern drei für den Gläubi-
gen zentrale Gestalten bemüht: ZEUS am Anfang, DIKE im Übergang und EUNO-
MIE am Ende. In diesen Rahmen eingefügt ist ein Stück auf Gott bezogener Refle-
xion:

Der Wille der Gottheit ist das eine (Athen soll nie untergehen), der Wille der Bürger
und ihrer führenden Politiker ist das andere: Während bei HESIODOS die Sonde-
rung sogar eine gottgewollte war (ZEUS wollte es so), ist hier die Sonderung eine
souveräne Entscheidung der auf ihre Autonomie pochenden Menschen der Gegen-
wart SOLONs (HOMEROS hingegen komponiert Geschichten der Menschen alter
Zeit). Ihr Abfall von den Göttern, insbesondere von DIKE, zeigt sich darin, dass sie
den Bestand der Gesetze, in denen die Göttin DIKE konkret wird, nicht achten
(AIDOS) und auf Gesetzesbruch nicht mit Empörung (NEMESIS) reagieren. Aus-
druck der Sonderung ist die Gleichgültigkeit, ihre Folge ist das Bild, das den Rah-
men füllt. 

Dieses ist vielleicht ein weiteres Merkmal der religiösen Komponente im mytholo-
gischen Paradigma: Wer der Rechtsordnung in der Form von guten und veröffent-
lichten Gesetzen seinen Respekt zeugt, achtet nicht so sehr den Gesetzgeber – wer
er auch sei – , sondern schreitet mit der Hinwendung zum Göttlichen zugleich zu ei-
ner Daseinsordnung, deren Fundament die Einheit von Gesetz und Gott ist. Die
Resignation des alten Staatsmannes ergibt sich nicht nur daraus, dass man seine Ge-
setze nicht achtet, sondern daraus, dass mit einer solchen Missachtung die gesamte
Ordnung des Daseins berührt ist und gefährdet wird. 

Aus der genannten religiösen Komponente des mythologischen Paradigmas bei SO-
LON ergibt sich folgendes gedankliche Schema, eine merkwürdige Denkbewe-
gung: 

Die gesamte Seinsordnung ist eingespannt in das Streben nach Einheit und Ganz-
heit von Gesetz und Gott und in die Trennung (und Ausdifferenzierung) beider. Was



96

wir heute zu Recht mit Stolz Rechtsstaatlichkeit nennen, erkennen wir jetzt am Bei-
spiel des SOLON als aus dem mythologischen Paradima gewachsen. SOLON sieht
die Einheit von Gesetz und Gott, wir begnügen uns mit der säkularen Variante
dessen, was von den Griechen als Ganzheit verstanden worden ist und nennen das
Rechtsstaatlichkeit. Bei den Griechen wurde sie geboren.

Bisher war die Rede von der religiösen Komponente des mythologischen Paradig-
mas. In der Elegie kommt aber noch eine weitere Komponente zum Ausdruck; diese
wird sich als folgenreich für das aufkommende neue Paradigma, das logische Para-
digma, erweisen.

In Vers 34 der Elegie heißt es: 

„Sie (d. h. die Achtung vor dem Gesetz) glättet das Rauhe“ (trachy). Das griechi-
sche Adjektiv trachys (= rauh) findet sich vor allem im 8. und 7. Jahrhundert im Zu-
sammenhang mit Objekten der äußeren Natur, mit Steinen, Felsen, der Küste des
Meeres, Wegen und Pfaden und sogar mit der Insel des ODYSSEUS Ithaka [Od. 10.
417]. SOLON überträgt das Wort und kennzeichnet damit Verhältnisse in der Ge-
sellschaft; der Rest des Verses spricht von Überdruss, der sich aus Sattheit ergibt,
und von protzigem, großsprecherischem und extravertiertem Gehabe in der Öffent-
lichkeit: 

Beide fänden ein Ende und würden nicht mehr beachtet (sie verschwinden von der
Bildfläche), wenn man den Gesetzen ihre Geltung verschaffte. Es gibt also keinen
prinzipiellen Unterschied zwischen Natur und Gesellschaft; daher kann man der
uns umgebenden Natur entnommene Vorstellungen wie trachys auch auf die
menschliche Gesellschaft übertragen. Was eigentlich aus der physikalischen Kom-
ponente des mythologischen Paradigmas folgt, mag auf kleinem Umweg ein ande-
res Fragment zeigen [Frg. 11]:

„Von Winden das Meer aufgerührt wird. Wenn es aber niemand bewegt, ist
es das allergerechteste.“

Den Weg der Zuordnung von trachys kann der zeitgenössische Hörer/Leser noch
nachvollziehen: Von der äußeren Natur auf die menschliche Gesellschaft. 

Doch bei diesem Fragment [11] scheint es anders zu sein: Hier überträgt der Staats-
mann und Dichter ein Adjektiv aus dem Rechtsraum (oder dem zwischenmenschli-
chen Bereich) der menschlichen Gesellschaft auf die äußere, uns umgebende Na-
tur. Wie kann das Meer das sein, was das Wort (das mit DIKE zusammenhängt) di-
kaios bedeutet, nämlich „gerecht“? Gerecht kann doch nur ein Urteil sein, das ein
Richter(kollegium) spricht oder ein einzelner Mensch mit seiner Meinung oder sei-
nem Urteil im Umgang mit anderen (außerhalb der Sphäre des amtlichen Recht-
sprechens). Aber etwas, was in die physikalische Geographie oder die Physik ge-
hört, kann das „gerecht“ sein? Wie kann die logische Aktivität eines Richters vor
Gericht oder eines einzelnen Menschen im Umgang mit anderen auf das Meer
übertragen werden? Der Richter z. B. erhebt möglichst genau einen Tatbestand
(eine logische Tätigkeit), ordnet diesen (z.B. einen Diebstahl oder einen Forstun-



97

fall) den gesetzlichen Bestimmungen zu (auch eine logische Tätigkeit) und kommt
zu einem Urteil. Ziel seiner (logischen) Tätigkeit ist es, den durch Fehlverhalten
oder Interessensgegensätze in Aufruhr oder Verwirrung, also in ein Durcheinander,
geratenen Zustand der Gesellschaft wieder ins Lot zu bringen; die anderen Ziele
sollen hier nicht weiter behandelt werden. Das Ende des Durcheinander ist Sühne,
Genugtuung (auch Ärger), kurzum eine gewisse Balance, Ausgleich der Interessen
und Ruhe (des Streits: causa finita). Eine Gesellschaft ist nur so überlebensfähig: 

Von der Ruhe des Ausgleichs führt der Weg zum Streit, vom Streit durch Entschei-
dung (eines Schiedsmannes, Richters, politischer Gremien) ggf. zum Ausgleich (der
Interessen) und wieder zur Ruhe. 

Dabei ist nicht jede Ruhe gemeint (z. B. nicht die, die ein Diktator schafft), sondern
nur die, deren Fundament der Ausgleich (griechisch: harmonia) der Interessen ist.
Dann ist alles „passend und sinnvoll“ [Frg. 3.39: artia pinyta]. Die Interessen (Ein-
zelner oder von Gruppen) sind es, die als Sturm die Gesellschaft aufrühren und
durcheinander bringen, wie Winde das Meer aufwühlen. Riesenwellen können da
entstehen. Wer auf dem Mittelmeer schon gefahren ist, weiß das. Und es geht ge-
rade dort sehr schnell: Innerhalb von wenigen Minuten briest der Wind auf von
Stärke zwei auf Stärke neun – bei klarem Himmel und strahlender Sonne. Den dann
entstehenden gefährlichen Wellengang gibt es eben nicht bei Flaute oder geringem
Wind. Dann ist das Meer glatt, ohne Wellenkämme und Wellentäler, eben „ausgegli-
chen“. Das nennt der Dichter „dikaios“. SOLON belegt also ohne weiteres ein Na-
turereignis, vielleicht sogar eine Naturgesetzlichkeit, mit einem Begriff aus dem
Rechtsraum der Polis. DIKE wird also aus der Sphäre der Menschen in die Sphäre
der Natur gehoben und aus dem Gesetz der Menschen wird ein Naturgesetz: DIKE
regiert als Recht und Gesetz Natur und Gesellschaft. 

So kurios das klingt: Die gesellschaftliche Dimension eines Wortes ist in der Lage,
Ereignisse in der Natur zu klären; und das Erleben des Seemannes auf See lehrt die
Menschen als Bürger: Wenn ich den Widerstreit unterschiedlicher Interessen, den
Ausgleich in den sich vollziehenden gesellschaftlichen Prozessen und die neue
Ruhe richtig verstanden habe, dann ist mir der Bereich des Physikalischen zugäng-
lich und klar. 

Eine Sphäre der Welt erklärt die andere, und eine jede wird in der Folge aus sich
selbst erklärbar. Hier beginnt ein logischer Vorgang: Die Gründe für die Bewegung
der Gesellschaft oder des Meeres werden nicht durch zugewiesene Bilder geliefert,
sondern durch den eigenen Logos: Von der Welt im Kleinen (der Einzelne, die Ge-
sellschaft) schließe ich auf die Welt im Großen (das Meer, die Natur) und umge-
kehrt.

Man könnte auch darüber hinaus an einen Analogieschluss denken: Danach wird
das Sein des einen durch das Sein des anderen erschlossen. Dem Schema wechsel-
seitiger Übertragung, das von der physikalischen Komponente des mythologischen
in das logische Paradigma weist, liegt also die Erkenntnis von der Analogie des
Seins zugrunde. Wiederum stehen wir an der Wiege eines Denkens, das von hier



98

über PLATON [z.B. PHAIDON] und ARISTOTELES [Met. IV] zu Thomas von
AQUIN [STh I] Thomas de VIO [de nominum analogia] bis in die Neuzeit ragt
[KANT, Proleg., § 58; PRZYWARA, Analogia entis] und im Modelldenken der
zeitgenössischen Wissenschaft seine Ausprägung gefunden hat.

Das Analogieschema kann noch an einem anderen Fragment deutlich gemacht wer-
den [Frg. 10]: 

„Aus der Wolke regt sich Gewalt des Schnees und Hagels. 
Donner entsteht aus gleißendem Blitz.
Von großen Männern wird die Polis zerstört, in eines Alleinherrschers
Knechtschaft fällt durch Dummheit das Volk.“

Nach SOLONs Meinung trägt die Rechtsstaatlichkeit den Charakter eines Natur-
gesetzes. Sie ist für die Polis so sehr konstitutiv, dass er von deren Zerstörung
spricht, wenn ein monarchos durch Dummheit des demos die Macht ergreift und
diesen knechtet. Dann folgt die Zerstörung mit der Notwendigkeit eines Naturgeset-
zes, so nämlich, wie aus der Wolke der Hagel fällt oder der Donner dem Blitze
folgt.

Rechtsstaatlichkeit fällt in das Naturrecht, und die sich ergebende Bürgerfreiheit
wird nicht als Sache der Vernunft und der Zweckmäßigkeit angesehen. 

Das die gedankliche Entwicklung des SOLON und die Veränderung der Paradig-
mata am deutlichsten dokumentierende Fragment [16] lautet:

„Unsagbar schwer ist, des Erkannten unsichtbares Maß zu denken, welches allein
von allem die Grenzen umfasst“ (d. h. als Inhalt hat).

Es gibt also für alles, was man erkennt oder erkannt hat, ein Maß. Aber dieses Maß
ist nicht sichtbar, sondern nur denkbar. In älterer Zeit haben, wie wir bereits sa-
hen, die Griechen Wissen an sinnliche Wahrnehmung [vgl. ARISTOT. Met. I, 980 a
21 ff.] gebunden (eidenai heißt „gesehen haben“, „wissen“). SOLON geht darüber
hinaus und abstrahiert nun dieses Wissen von der sinnlichen Wahrnehmung: 

Wissen erwirbt man (nur) im Wege des Denkens, des Logos. Dieser Logos findet
nun in allem, was ist – also in dem durch ihn Erkanntem – ein Maß, das nicht unmit-
telbar den Sinnen zugänglich ist (aphanes). Diesen Gedanken nimmt übrigens direkt
HERAKLEITOS von Ephesos [22 B 54] auf, indem er davon spricht, dass „unsicht-
bare (aphanes) Fügung stärker als sichtbare“ ist oder gar [22 B 123], dass „<das>
Wesen die Eigenart hat, sich zu verbergen“. 

Unter dem von SOLON genannten Maß haben wir Grenzen zu verstehen. Alles,
was ist, hat (schwer zu erkennende) Grenzen, und, im Umkehrschluss – alles, was
Grenzen hat, ist. Seinsgewissheit ergibt sich also aus Grenzbewusstsein. Das gilt
für die gesellschaftliche Sphäre des Rechts und der Gesetze ebenso wie für die Na-
tur; beiden eignet eine ontologische Dimension – nennen wir sie nun DIKE oder
übergeordnet ZEUS. Beide werden im wachsenden logischen Paradigma des SO-



99

LON, der vielleicht hier aus der DIKE-Religion ausbricht, zu dem, was alles um-
fasst und die verschiedenen Sphären (z.B. Mikrokosmos, Makrokosmos, Gesell-
schaft, Natur) aufeinander bezieht und vergleichbar macht: Das Sein als Sein.



Athene



101

§6 Exkurs:

philosophein, sophia, theoria

Der griechische Historiker HERODOTOS aus dem an der kleinasiatischen Küste
gelegenen Halikarnassos (heute BODRUM) berichtet in seinem „historiai“ („Nach-
forschungen“) genannten Werk [I 30], dass SOLON nach seiner Tätigkeit als Staats-
mann Athen verlassen und sich für 10 Jahre auf Reisen begeben habe. Dabei sei er
nach Ägypten zum Pharao AMASIS sowie nach Lydien in Kleinasien zum König
KROISOS gekommen. Letzterer habe ihm am dritten oder vierten Tage nach seiner
Ankunft seine fast unermesslichen Reichtümer zeigen lassen. Danach geruhte er,
den SOLON zu empfangen. In der Überzeugung, dass nach der gezeigten und auch
bewusst zur Schau gestellten Pracht der wegen seiner Weisheit berühmte SOLON
ihn für den glücklichsten Menschen auf der Welt halte, fragte er den athenischen
Gastfreund, wen er denn nun für den glücklichsten Menschen auf der Welt halte und
sprach ihn so an: 

„Athenischer Gast, zu uns gelangten über dich umfangreiche Berichte ..., du habest
viele Länder besucht philosopheon ... theories heneken.“ Das heißt „als einer der
philosophiert ... wegen der Schau“.

Das soll ein wenig erklärt werden. 

Es werden für die Reise zwei Motive genannt:

das Philosophieren und das Schauen.

Diese beiden Motive weichen erheblich von dem ab, was sonst Menschen der da-
maligen Zeit zum Reisen trieb. Abgesehen einmal von den bekannten Motiven wie
Flucht vor Hunger, Seuchen oder Krieg war in „normalen“ Zeiten das Motiv der Er-
werb: 

Ich reise, weil ich als Kaufmann verkaufen und kaufen oder tauschen möchte. Die-
ser Reisegrund ist eng umgrenzt, also klar zu definieren. Wir sprechen von der
Zweckrationalität eines solchen Reisens. Das war es aber bei SOLON eben nicht.
Darum betont das der griechische Historiker (bzw. seine Quelle) so sehr. Er benennt
das Motiv mit dem Verbum „philosophein“ (philosophieren). Ein Bestandteil dieses
Wortes lautet „sophia“. Dieser Bestandteil meint einerseits „Fachwissen“ oder
„Sachwissen“, was man als Kaufmann oder Staatsmann erworben hat, oder sonst
irgendwie erwirbt und präsent hat. Aber an solchem Wissen ist der reiche König
wohl nicht interessiert; vielleicht verfügt er sogar selbst über volkswirtschaftliche
Informationen. Er möchte mehr oder anderes wissen, etwas, was seine eigenen
Grenzen übersteigt. Das meint nämlich das Wort sophia auch. Man könnte es mit
„Weisheit“ umschreiben. Das zugehörige Adjektiv ist „sophos“, als dessen Bedeu-
tung man „weise“ angeben kann.

Hier soll ein wenig eingehalten werden: Denn „weise“ nennen wir in aller Regel ei-
nen erfahrenen Menschen, dessen Lebenskreis sich zu schließen im Begriffe ist.
Die Definition ist schwierig, wenn nicht unmöglich. Aber sophos meint eben dieses,



102

doch auch noch ein Weiteres. Soeben wurde die Bedeutung ein wenig abgerückt
von der Sphäre des Berufes, d. h. von der mit dem Berufe zusammenhängenden
Zweckrationalität. Und doch gehört Berufswissen irgendwie dazu; denn die Grie-
chen nennen auch einen Steuermann „sophos“ oder den Zimmermann und den
Maurer. Da kommen wir schnell zu dem Begriff der Geschicklichkeit, die einer-
seits eine Anfangsgröße im Beruf, andererseits aber auch eine Tatsache der berufli-
chen Erfahrung ist.

Geschicklichkeit ist den eben genannten und auch anderen Berufsgruppen gemein-
sam. Hier geht es aber schon nicht mehr nur um das, was man so gelernt hat als Ver-
treter eines Berufes oder einer Berufsgruppe. Der griechische Dichter PINDAROS
hebt in einem Gedicht auf THERON aus AKRAGAS, der 476 v. Chr. mit dem Wa-
gen einen olympischen Sieg davongetragen hat, das Wort sophos von mathon (plu-
ralis: mathontes) ab: Diejenigen, die etwas nur gelernt haben – das bedeutet ma-
thontes -, gleichen Elstern, die zwar heftig und äußerst geschwätzig, doch letztlich
kümmerlich gegen den göttlichen Vogel des ZEUS (den Adler) ankrächzen [OL. 2,
156 ff. SCHRÖDER]. Der „sophos“ hingegen [OL. 2, 155] wisse viel „aus eigenem
Wesen“ [DORNSEIFF, 1965, S. 24] oder „innerem Wuchs“ [SCHADEWALDT,
1978, S. 178]. Das dort sich findende griechische Wort phye, zu dem sich Wolfgang
SCHADEWALDT [a. a. O. S 201 ff.] ausführlich äußert, heißt „Wuchs“; dabei ist
sowohl der körperliche als auch der geistige gemeint. Ersterer wird oft als „Schön-
heit“, letzterer als „Anlage, geistige Beschaffenheit“ übersetzt. Das Wort hängt eng
mit dem schon bekannten „physis“ zusammen. 

Die Übersetzungen weder von DORNSEIFF noch von SCHADEWALDT machen
den Hintergrund klar, der gemeint ist. 

Über den Charakter des Vielwissens hatten bereits die frühen Griechen [vgl. HE-
RAKLIT 22 B 40/41 DK] klare Vorstellungen wie wir. Vielwissen, das man (aus
welchen Gründen auch immer) „in sich hineinzieht“ – der Zimmermann zur Gesel-
lenprüfung, der Schüler zur Abiturprüfung – ist relativ schnell vergessen, weil es
nicht „eingewachsen“ ist, v. a. aber, weil (und vor allem wenn) es nicht ständig in
wechselnden Situationen als notwendiger Handlungshintergrund präsent ist (d. h.
sein muss). 

Der „sophos“ hat nicht das Vielwissen, das ein Prüfling sich allein für einen be-
stimmten Zweck erwirbt; es handelt sich bei dem Wissen des sophos vielmehr um
„gewachsenes“ Wissen, das im Wachstumsprozess mit der Person eine Einheit ein-
gegangen ist. Angesprochen ist also weniger das vielfältige Sachwissen als das ein-
gewachsene Wissen, das als Wesenswissen in Erscheinung tritt. Sachwissen ist eine
Frage des guten Gedächtnisses, Wesenswissen berührt zutiefst die eigene physis
(oder phye) und die Struktur des Wissens: Wesenswissen ist ein Wissen über Äuße-
res und Inneres, über die Welt und ihre Ordnung (Kosmos), das in die Person einge-
wachsen und von ihr so übernommen ist, dass es sich in menschlicher Handlung äu-
ßern kann.

Mit dem Wissen von Welt verkörpert der sophos die Welt, handelt er Welt, macht er
Welt.



103

ARISTOTELES [E. N. 1141 a 9 ff.] bringt die Erörterung auf den Punkt: Er weist
die sophia dem Bereich der Handlung zu und bescheinigt Künstlern wie PHIDIAS
und POLYKLET die sophia. Er definiert die sophia als arete technes, d. h. Vollen-
dung des Könnens. sophia liegt also dort, wo menschliche Handlung zur Vollen-
dung gelangt, z. B. bei Künstlern, die mit Stein, mit Metall oder auch Tönen Vollen-
detes in Gestalt bringen. Wer Vollendetes schafft, hat auch Vollendung in seinem
Wissen und in seiner Erkenntnis. Er hat sophia.

Und nun kommen die zwei wichtigen Sätze [a. a. O. a 17 ff.]:

„Der sophos muss nicht nur das wissen, was von den Prinzipien abgeleitet ist, son-
dern er muss auch von Prinzipien (Anfangsgründen) selbst ein Wissen haben, das
den Charakter der Wahrheit trägt. Daher verbindet die sophia nûs und episteme“
(d. h. intuitives Vermögen mit dem Bereich des kognitiven Wissens, bzw. mit dem
Bereich des Wissens, das durch Diskurs gewonnen wird). Sie ist Wissenschaft in
Vollendung [DIRLMEIER, 1983, S. 129]. Diese höchste Wissensart ist demjenigen
zu Eigen, dessen Wesen von dem Wissen so durchdrungen ist, dass ihm Wissen
Fleisch geworden ist. Da einen solchen Zustand der sophia eigentlich nur Gott errei-
chen kann, nicht aber der Mensch, kann der Mensch nur versuchen, mit der Wahr-
heit in Fühlung zu kommen, sie sich „anzueignen“, eben: philosophein als die so-
phia sich aneignen (philein), sie sich zu eigen machen wollen. 

Es gibt unter den vielen Belegstellen noch eine ganz aufschlussreiche, die wohl
auch in das fünfte Jahrhundert v. Chr. fällt, also vorplatonisch ist. Sie findet sich im
Corpus Hippocraticum. Da gibt es eine Schrift „Über die alte Heilkunst“. Es heißt
im zwanzigsten Kapitel: 

„Es behaupten einige Ärzte und Naturphilosophen, man könne von der Heil-
kunst nichts verstehen, wenn man nicht wüsste, was der Mensch sei ... Es ge-
hört jedoch das <von ihnen geforderte> Wissen in die Philosophie“.

Wir können hier klar erkennen, dass Philosophie von Anfang an als etwas verstan-
den worden ist, was außerhalb der Grenzen einer Fachwissenschaft liegt oder aus
ihrem Rahmen heraus Grenzen überschreitet. Auf jeden Fall wurden schon sehr früh
bei den Griechen zwischen der Fachwissenschaft und der Philosophie Grenzen ge-
zogen. Während die Fachwissenschaft sich für einen bestimmten Gegenstand inter-
essieren muss, interessiert sich die Philosophie für das Allgemeine, auch Gemein-
same der Wissenschaften, also für das Wissen von den obersten, den Wissenschaf-
ten gemeinsamen Sätzen und Anfangsgründen (archai), die sich im Konkreten
entfalten. So ist Philosophie von Anfang an strukturell angelegt als Wissenschaft
von der Wissenschaft, als Wissen vom Wissen auf höchster Ebene. Philosophie ist
grenzüberschreitendes Ordnungswissen.

Doch die Griechen interessiert noch mehr. Das macht ein Satz aus dem Werk des
griechischen Historikers THUKYDIDES deutlich: THUKYDIDES lässt den Staats-
mann PERIKLES bei der Gelegenheit einer Trauerfeier für gefallene Athener fol-
gendes programmatisch sagen [II 40]. „Wir lieben das Schöne in der Weise der
Schlichtheit und wir lieben Geistiges (philosophûmen) ohne Verweichlichung“.



104

Während der Autor der eben aufgeführten medizinischen Schrift das Wort philoso-
phia im technischen Sinne verwendet, meint THUKYDIDES bzw. PERIKLES das
Wort wohl noch ursprünglicher und umgangssprachlich, eben im Sinne von einer
Vorliebe für das Geistige und für die Handlung, also den handelnden Umgang.
Möglicherweise ist der programmatische Satz, den man getrost über den gesamten
Unterricht in Athen setzen kann, mit Blick auf den Kriegsgegner Sparta gesagt;
denn dort findet man eben die Pflege des Schönen und des Geistigen nicht – dort
wird der Einzelne in den militärischen Apparat integriert und bespitzelt, und man
gibt die Parole aus, dass das Schöne nur prunksüchtig und dekadent und das Geis-
tige nur schlapp mache. PERIKLES hingegen proklamiert den Umgang mit dem
Geistigen als einen handelnden und tätigen Umgang. Philosophia umfasst das
Ganze der menschlichen Person, betrifft menschliche Urprobleme und berührt ein
Geschehen, das sich in unterschiedliche Formen kleidet, von der Dichtung zum My-
thos und vom Mythos zur Dichtung wandert, bis es schließlich, ausgedrückt in Pro-
saworte, unmittelbar angesagt wird, im Logos. Die „sophia“ besteht eben darin,
dass ein Höchstmaß an gereiftem Handlungswillen vereint ist – Wissen wird in der
Handlung gegenwärtig; das aber ist das Gegenteil von „malakia“, vom müden,
schlappen und selbstbezogenen Dahinreflektieren.

„philosophein“ ist außerdem stets auch Ausdruck eines Wissens, das auf Verstän-
digung zielt, SCHADEWALDT spricht vom „sozialen Wissen“ [1978, S. 15].

Nach diesem Umweg kehren wir zu HERODOTOS zurück, weil dieser noch einen
zweiten Begriff verwendet:

SOLON, so heißt es in dem Bericht, sei wegen der theoria auf eine weite Reise ge-
gangen. Beiden Motiven, dem philosophein und der theoria gemeinsam ist die
Handlung um ihrer selbst willen, die zweckfreie Handlung. Die theoria meint noch
nicht unser Fremdwort „Theorie“ – es meint einfach ein Schauen, ein Zuschauen,
so, wie ein Grieche als Mitglied einer Gruppe oder Gesandtschaft (auch das kann
theoria bedeuten) an den Olympischen Spielen oder an einer Reise zu kultischen
Veranstaltungen teilnimmt. Es ist ein Schauen wie bei einer Wallfahrt mit dem Ne-
bensinn des Feierlichen, Festlichen. Der theoros, der offizielle Festgesandte, ist ei-
ner, der schauend beteiligt ist am heiligen Geschehen, und auch einer, der dem hei-
ligen Geschehen gegenüber geöffnet ist. SCHADEWALDT [a. a. O. S. 18] weist
darauf hin, dass mit theoria eine bestimmte „Weise geistigen Seins“ gemeint ist. So
geht SOLON geöffnet für die Welt durch die Welt: Er ist an ihr als einer kultischen
Veranstaltung beteiligt. Und durch die Teilnahme wird er weiter geöffnet für die
Welt als Existenz, die in der Gestalt geistiger Strukturen und Ordnungen dem Be-
trachter gegenübertritt.

Doch der Weg von dieser theoria zu unserem Fremdwort „Theorie“ ist weit und
führt ebenso weit vom Ursprung weg. Wir meinen den aktiven geistigen Entwurf,
die Bildung einer oder einer Reihe von Hypothesen – die Griechen meinten einen
zweckfreien geistigen Zustand, das unmittelbare Geöffnetsein für das Heilige.



105

Die Geschichte von SOLON und KROISOS ist aber so interessant und voll von Be-
gebenheiten, dass sie – Grundlage für das dann Folgende – an dieser Stelle zu Ende
erzählt werden muss [vgl. Hdt. I 29-91].

Bisher kennen wir eigentlich nur den Anfang der Geschichte, deren Verlauf jetzt
nachzutragen ist. Denn unser bisheriges Interesse galt nur den beiden Wörtern phi-
losophia und theoria. 

Das ist nun die Geschichte vollständig: 

KROISOS regierte zu SARDEIS (in Kleinasien), das von Reichtum nur so strotzte.
Er hatte mit Glück und Skrupellosigkeit ein Riesenreich im mittleren Kleinasien
aufgebaut und es zu einem Wohlstand gebracht, der seinesgleichen sucht – bis
heute; denn auch jetzt nennen wir noch einen Menschen, der sehr reich ist, einen
Croesus. So blieb es nicht aus, dass viele kluge Hellenen den König in seiner Resi-
denz besuchten, auch SOLON. Dieser hatte in Athen politische Ordnung geschaf-
fen, die Athener auf seine Gesetze eingeschworen und war dann für 10 Jahre außer
Landes gegangen. Reiseziele waren u. a. Ägypten, wo er Pharao AMASIS besuchte,
Zypern und eben Lydiens Hauptstadt Sardeis, wo auch die Residenz des KROISOS
lag. 

Hohe Herren umgeben sich gern mit berühmten Menschen, einerseits, damit deren
Glanz auf sie zurückfalle, andererseits, damit diese aufgrund ihrer Berühmtheit den
Glanz der hohen Herren ins Land tragen. So hatte KROISOS die eitle Hoffnung,
dass durch SOLONs Besuch sein Prestige und seine Bekanntheit weiter wachsen
und sein Glück in aller Munde sei. Das heißt konkret: Seine Macht und sein Reich-
tum sollten darin den Höhepunkt finden, dass andere ihn für den Glücklichsten hiel-
ten. 

In sich selbst ruhenden Menschen reicht es, wenn sie selber wissen, dass sie glück-
lich sind. Aber Geld und sonstiger materieller Besitz, politische und militärische
Macht sowie Selbstdarstellungssucht korrumpieren die Inhaber so, dass es für sie
wichtiger ist, dass andere eine bestimmte Meinung von ihnen haben: Korrupt wie
sie sind, korrumpieren sie andere und sind zufrieden, wenn sie andere ebenso kor-
rupt finden. 

Doch SOLON durchbrach dieses Denkschema: Vier oder fünf Tage war er der Hülle
und Fülle ausgesetzt und sah, was man sonst kaum sieht. In der Hoffnung, dass SO-
LON, von der Großartigkeit des Gesehenen und Erlebten überwältigt, ihn (den
KROISOS) nun auch als einen besonderen Menschen ansehe (und nicht nur einen
reichen Machthaber), fragte er ihn: „Gastfreund aus Athen, zu uns sind deine Person
betreffend viele äußerst positive Berichte gekommen; hervorgehoben wird insbe-
sondere deine große Liebe zur Weisheit und die vielfältige Weltsicht. Daher möchte
ich dich fragen, wen du von all den Großen, die du gesehen hast, für den Glück-
lichsten hältst.“

Die Frage müsste er eigentlich sich selbst stellen und im Sinne seiner Erwartung be-
antworten. Doch der Angeber, dessen Name „Politiker“ lautet, stieß auf ein atti-



106

sches „Schlitzohr“; schnell könnte SOLON den König auf den Boden, von dem er
sich abgehoben hatte, wieder zurückholen – doch dann könnte er ihn verletzen, weil
er ihn als dumm und ohne Verstand sowie Einsicht in die Merkmale des Glücks
bloßgestellt hätte. So wählte SOLON den Umweg. Höflich nannte er den, den er für
den Glücklichsten hält: „TELLOS aus Athen“. „Kenne ich nicht, nie gehört davon;
warum soll der der Glücklichste sein?“ SOLON erklärte nun, TELLOS sei ein bra-
ver und erfolgreicher Handwerker in Athen – gewesen. Er habe gute Kinder und
Kindeskinder alle lebend aufwachsen sehen; er habe gut gelebt und sei schließlich
als Soldat in einem für seine Stadt siegreichen Gefecht gefallen und hoch geehrt auf
öffentliche Kosten auf dem Gefechtsfeld beigesetzt worden. 

Das mochte der König gar nicht einsehen: Ein toter Soldat der Glücklichste, glück-
licher als er, der lebende Herrscher? So stellte er, ein wenig gereizt, die Frage nach
dem zweiten, den er nach jenem bereits Dahingeschiedenen als den Glücklichsten
gesehen habe. Die Antwort kam sofort: „Das waren zwei, KLEOBIS und BITON!“
„Von denen“, sprach der König, „habe ich schon mal gehört; das sind doch Olympi-
asieger!“ „Ja, das sind Olympiasieger gewesen; jetzt sind sie tot. Es war nämlich in
Argos ein Fest zu Ehren der Göttin HERA. Die hochangesehene Mutter der beiden
sollte auf einem von Stieren gezogenen prächtigen Festwagen zum Tempel trans-
portiert werden. Doch die Stiere waren noch auf dem Felde und die Zeit drängte: 

Da haben sich ihre Söhne KLEOBIS und BITON, starke junge Männer, in das Joch
gespannt und den Festwagen mit ihrer Mutter zum Tempel gezogen, zehn Kilome-
ter! Da staunte das Volk, das zum Feste erschienen war, und pries die Mutter, dass
sie so großartige Söhne habe. Und die stolze Mutter trat an das Bild der Göttin und
bat diese, sie möge KLEOBIS und BITON, ihren geliebten Söhnen, das geben, was
sie für das Beste halte. 

Nach diesem Gebete speisten die jungen Männer, gingen abends im Tempel zur
Ruhe und entschliefen. Sie standen nicht wieder auf, sondern fanden ihr Ziel. „An
ihnen zeigte der Gott, dass es für einen Menschen besser sei, tot zu sein als zu leben
[Hdt, I 31.3].

Heftig aufgebracht war da der hohe Herr, Politiker, Staatsmann, und er sagte: „Ach-
test du, SOLON, mein Glück im Vergleich zu diesem Bürgervolk so gering?“ SO-
LON versuchte nun doch, möglichst keinen weiteren Anstoß zu erregen und meinte,
das menschliche Leben, das siebzig Jahre dauere, umfasse also – mit Schaltjahren –
26.250 Tage; und kein Tag gleiche dem anderen. „Der Mensch ist voll und ganz ein
Werk des Zufalls“ [Hdt I 32.4]! ... „Deinen Reichtum sehe ich wohl; doch das, wo-
nach du mich fragst, beantworte ich nicht eher, als bis ich dich habe glücklich enden
sehen! ... Auf das Ende muss man achten; denn Vielen hat Gott das Glück nur wie
den Hauch des Frühlingswindes leicht spüren lassen, und dann hat er sie im Sturm
gefällt“.

Doch nun war SOLON völlig in Ungnade gefallen. Ohne Achtung und Ehre durfte
er sich entfernen; war er doch auch einer von diesen Dummen, die das Ende wie den



107

dürren Spatzen auf einem Dache betrachten, die fette Taube aber – Hab und Gut,
Macht und Einfluss – beachten sie nicht. 

Doch KROISOS vergaß, dass Gott nicht dort ist, wo die stärksten Divisionen, son-
dern dort, wo die besten Scharfschützen sind.

Macht sättigt nicht; sie macht immer hungriger – es ist der Hunger nach dem
„Mehr“: Doch was nützt das „Mehr“, wenn es am Ende ein „Weniger“ ist? KROI-
SOS war vor den Folgen seiner Habgier gewarnt; das persische Nachbarland aber
jenseits des Grenzflusses Halys, regiert vom König KURASCH dem Großen(KY-
ROS II), bot überhaupt nichts, was eines Krieges hätte wert sein können. 

Das wollte er erobern.

„Wenn du nun siegst, was willst Du den Leuten dort nehmen; denn die essen
nicht, was sie wollen, sondern nur, was sie gerade haben, und statt des Wei-
nes trinken sie faules Wasser. Und wenn du verlierst? Siehe Du zu, worum du
dich dann gebracht hast!“ 

So lautete die Stimme der Vernunft. 

Aber im Grunde war der König längst zum Waffengang entschlossen – nur, er war,
wie wir heute sagen, abergläubisch; damals nannte man das gottergeben und
fromm. Und so schickte er zur PYTHIA nach Delphi Boten mit folgender Frage:
„Soll ich gegen die Perser unter KURASCH zu Felde ziehen oder nicht?“ Und der
Gott APOLLON zu Delphi ließ folgenden Spruch ergehen: 

„KROISOS, wenn du den Halys überschreitest, wirst du ein großes Reich
zerstören.“

Gott APOLLON nun wurde nach dieser, wie KROISOS meinte, guten Nachricht
reich beschenkt. Der König war voll der großen Freude und bereitete den Krieg vor,
nachdem er noch auf Rat des Gottes die Spartaner als Bundesgenossen gewonnen
hatte. 

Nun gab es ein Hindernis von der Art, die auch heute noch den Militärs den Kopf
zerbricht: ein großer Fluss, der, wie es heißt [Hdt. I 72.3], fast das ganze Vordera-
sien von der Höhe des Meeres um Zypern an bis zum Schwarzen Meer nach Osten
hin nicht nur begrenzt, sondern diesen Teil Asiens vom anderen abschneidet. Den
Halys zu überwinden erfordert viel Kunst und Verstand. 

Da war wieder ein Grieche, diesmal nicht aus Athen, sondern aus Milet, THALES
mit Namen; dieser ermöglichte den Übergang des Heeres, ohne Brücken (denn die
waren gewiss vom Gegner längst zerstört worden) und trockenen Fußes! Wie das
gelang, wird weiter unten im Abschnitt über THALES berichtet werden.

Alsbald stießen die Heere des KROISOS und des KURASCH aufeinander. Nach ei-
nem schweren Kampf trennten sie sich bei Einbruch der Nacht – unentschieden. 



108

Während sich nun KROISOS wieder nach Sardes zurückzog, stieß KURASCH
schnell entschlossen nach. Gegen die noch immer vorhandene Übermacht der Rei-
ter des KROISOS setzte er Kamele ein; denn er wusste, dass Pferde vor Kamelen
scheuen und vor allem deren Geruch nicht aushalten können. So verlor KROISOS
das zweite Gefecht und musste sich in seine Stadt zurückziehen. Diese wurde nun
belagert und schließlich nach vierzehn Tagen erobert. Vierzehn Jahre war KROI-
SOS Herr von Sardes; nach vierzehn Tagen wurde er Knecht. 

Doch um die Ersteigung der Mauer der Stadt rankt Gottes Wille:

Die Nebenfrau eines Vorfahren des KROISOS hatte anstelle eines Kindes einen jun-
gen Löwen zur Welt gebracht. Das Orakel nun lautete: Die Mauer der Stadt werde
niemals eingenommen, wenn der König das Löwenjunge auf der Mauer ganz um
die Stadt trüge. Das tat er auch – nur eine Stelle ließ er (in Missachtung des
göttlichen Spruches) aus; denn die war so abschüssig und exponiert, dass es seiner
Meinung nach niemandem gelingen könnte, diesen Teil der Mauer zu überwinden. 

Doch der Wille des Menschen ist das eine – das andere ist der Wille Gottes. Auf je-
den Fall gelang es den Soldaten des KURASCH, genau diese Stelle der Mauer zu
überwinden und die Stadt zu erobern. KROISOS und zweimal sieben kleine Jungen
aus Sardeis saßen nun auf dem Scheiterhaufen, und KURASCH war gespannt, ob
der Gott des KROISOS diesen jetzt erretten werde, so dass er mit den Knaben nicht
den Feuertod sterben müsse. Und da plötzlich kam dem KROISOS die Eingebung,
eine Erleuchtung sozusagen. Nach langer Stille rief er dreimal laut den Namen des
SOLON. 

KURASCH ließ den KROISOS durch seine Dolmetscher fragen, was es mit diesem
Namen auf sich habe. Da antwortete er: „Alle Schätze der Welt wiegen ein Ge-
spräch mit diesem Griechen aus Athen nicht auf!“ 

So erzählte er seine Geschichte und ließ durchklingen [Hdt I 86.5], dass diese wie
für ihn selbst so auch eine Lehre für die ganze Menschheit (pân anthropinon) dar-
stellt. KURASCH fragte: „Wie kann jemand anstelle des Friedens und der Freund-
schaft mit mir Krieg und Feindschaft wählen?“ 

„Das muss wohl der Wille der Götter gewesen sein! Was diese meinten, habe ich so
nicht verstanden – daher habe ich zu meinem Unglück, aber zu deinem Glück ge-
handelt“, sagte KROISOS. 

KURASCH ließ die Fesseln seines Gegners (und auch der kleinen Jungen) lösen,
setzte ihn an seine Seite und behandelte ihn mit Aufmerksamkeit und Respekt.
Meinte er doch, in KROISOS einen gottesfürchtigen Mann kennen und schätzen ge-
lernt zu haben.

Aber KROISOS hatte nur den ersten Teil der Lehre begriffen, nämlich, dass alle
Schätze der Welt nichts über das persönliche Glück eines Menschen aussagen; es
sei denn, der Betrachter kennt das Ende dessen, der mit großem Besitz gelebt hat. 

Den zweiten Teil der Lehre gab ihm in Delphi die PYTHIA, als er mit Erlaubnis des
KURASCH Boten dorthin gesandt hatte, die zugleich mit der Aushändigung seiner



109

Fesseln fragen sollten, ob Undank Brauch griechischer Götter sei [Hdt I 90.4].
Glaubte er doch, den Gott von DELPHI für seinen damaligen Spruch reich entlohnt
zu haben. 

PYTHIA, die sprechende Priesterin des APOLLON, teilte den Boten mit, sie sollten
dem KROISOS sagen, dass es selbst für einen Gott völlig unmöglich sei, dem ver-
hängten Schicksal zu entgehen. So habe KROISOS für die Eigenmächtigkeit sei-
nes fünften Stammvaters (also seines Ur-Ur-Urgroßvaters), der den jungen Löwen
nicht vollständig um Sardeis auf der Mauer herumgetragen habe, bezahlt und habe
zudem den Spruch, er werde „ein großes Reich“ zerstören, nicht begriffen. Sich sel-
ber und seiner Uneinsichtigkeit müsse er die Schuld für das Unglück geben; denn er
hätte ja zurückfragen lassen können, ob es denn nun der Meder Reich oder sein ei-
genes sei, das er zerstören werde.

Diese Botschaft der PYTHIA vernahm er, und er sah ein, dass er selbst es war, der
in Verblendung gehandelt und Schuld auf sich geladen hatte [Hdt I 91.6], nicht aber
der Gott.

So erteilte der weise SOLON eine theologische Lektion, ohne es zu wollen, und
KROISOS war durch diese Lektion gerettet, ohne es zu merken. Das Göttliche
wirkt wieder einmal, wo es will; niemand kann ihm entgehen, auch Götter nicht!



Die Welle



111

§7 Das logische Paradigma: 

1. THALES

THALES begegnete uns schon einmal in einem militärischen Zusammenhang; denn
er soll, wie HERODOTOS uns berichtet [I 75], dem KROISOS (im Jahre 546 v.
Chr.) geholfen haben, den Grenzfluss Halys mit dem Angriffsheere zu überschrei-
ten. Doch der Vater der Geschichtsschreibung bezweifelt diese Information. Wir
werden gleich sehen, dass der Wahrheitsgehalt der Information gar nicht so wichtig
ist, wichtiger ist der in Bezug auf THALES formulierte geistige Hintergrund, d. h.
das Paradigma, das hinter einer solchen Mitteilung steht. 

Wir verbinden mit dem Namen THALES den Namen der Stadt Milet (an der kleina-
siatischen Küste), wie wir mit Berlin den Namen Zille verbinden. Und doch stammt
Zille nicht aus Berlin, sondern aus Radeburg bei Dresden. 

So haben wir über THALES den auf HERODOTOS [I 170] fußenden Bericht des
DIOGENES LAERTIOS [D.L. I 22], der sagt, dass er seinem Ursprung nach aus ei-
ner phönizischen Familie stamme und nach der Vertreibung aus Phönizien (das war
ungefähr das Territorium des heutigen Libanon) in Milet das Bürgerrecht erhalten
habe [11 A1 ff. DK]. 

Aus einer anderen Quelle geht hervor, die Familie sei in Theben ansässig gewesen,
habe KADMOS, der aus Phönizien stamme, als Ahnherrn und sei von dort nach Mi-
let ausgewandert. 

Der Name des Vaters EXAMYES ist kleinasiatisch, der seiner Mutter KLEOBU-
LINE griechisch. Wo immer das Ursprungsgebiet der Familie gewesen sein mag, in
der damaligen Weltstadt Milet kamen die Vertreter vieler Völker und Kulturen zu-
sammen, ein ungewöhnliches Klima der Anregungen, die auf THALES stark wirk-
ten. Dass man Phönizien als Heimat des THALES bezeichnete, ist vielleicht darauf
zurückzuführen, dass man ihn schon im Altertum als Spezialisten der Seefahrt an-
sah, der praktische Vorschläge zur Sicherheit auf dem Meere gemacht hatte; dabei
könnten viele Anregungen aus Phönizien, das über eine ungewöhnlich hochentwi-
ckelte Technik in der Seefahrt verfügte, mitgebracht worden sein.

Er soll im ersten Jahr der 39. Olympiade [KIRK/RAVEN/SCHOFIELD, 1994, S.
84, Anm. 1] geboren sein, nach unserer Zeitrechnung 624 v. Chr., und im Alter von
78 Jahren gestorben sein, also 546 v. Chr. als Zeitgenosse des bereits genannten
KROISOS. DIOGENES berichtet des weiteren, einige Autoren behaupteten, er
habe überhaupt keine Schrift hinterlassen. Ein Lehrbuch der Astronomie für den
seemännischen Gebrauch (nautike astrologia) sei ihm nur zugeschrieben; zwei
Briefe gelten als gefälscht.

Gleich zu Beginn sieht man den Schleier, der Leben und Leistung des THALES
umhüllt. Wir haben, von HERODOTOS abgesehen, keine unmittelbaren, zeitlich an
THALES herankommende Berichte, sondern Berichte darüber, dass über THALES



112

dieses und jenes gesagt worden sei. Das mag man unterschiedlich einschätzen und
gewichten. Nur eines ist schon jetzt deutlich. THALES muss eine Persönlichkeit
gewesen sein, die in sich vielfältige Begabungen vereinte. Sein Name war 140
Jahre nach seinem Tode schon Legende. Und wer mit besonderer Hochachtung und
Bewunderung ausgezeichnet werden sollte, der wurde „ein zweiter THALES“ ge-
nannt: „ho anthropos THALES“ heißt es bei ARISTOPHANES [Vögel 1009] von
dem Astronomen und Stadtplaner METON.

Auf jeden Fall hat THALES wohl keine eigenständige philosophische Schrift ver-
fasst bzw. es ist eine solche nicht bekannt geworden.

In der Ausgabe von DIELS/KRANZ findet man nur Fragmente zu Leben und Lehre
(also A-Fragmente), nicht aber einen einzigen Satz im Original. Aufgeführt sind un-
ter B nur drei „angebliche Fragmente“.

Gleichwohl ist uns THALES vertrauter als viele anderen Griechen; denn jeder, der
in der Schule Dreiecke konstruiert hat, wird sich mehr oder weniger genau an den
Kreis des THALES erinnern und den zugrunde liegenden Lehrsatz: 

„Der Winkel im Halbkreis ist ein rechter“. 

Oder:

„Der Kreis als geometrischer Ort aller Punkte, die zusammen mit einem
Durchmesser ein rechtwinkliges Dreieck bilden, wird THALES-Kreis ge-
nannt.“

Dieses ist der älteste Lehrsatz der abendländischen Mathematik. Für jeden Schüler
ist dieser Lehrsatz von großer praktischer Bedeutung; denn er hilft, rechtwinklige
Dreiecke schnell und ohne Umstände zu konstruieren. 

Aus dem 5., z. T. aus dem 4. Jahrhundert v. Chr. sind uns über THALES Geschich-
ten überliefert, die im Folgenden vorgestellt werden sollen. Ob sie nun im histori-
schen Sinne echt sind, lässt sich nicht sagen. Es ist ihnen aber etwas Gemeinsames
(das sie auch mit den Möglichkeiten des eben genannten Lehrsatzes verbindet) zu
Eigen; vielleicht lässt sich über das Gemeinsame dasjenige Authentische finden, das
auf die geistige Haltung hinweist; es geht also um das bei THALES zutage tretende
Paradigma. 

1. Es war in Kleinasien wieder einmal Krieg: Die kleinasiatischen Lyder unter dem
Vater des KROISOS ALYATTES (605-560 v. Chr.) kämpften gegen die Meder
unter KYAXARES um die Herrschaft über Kleinasien. Da geschah es im sechs-
ten Kriegsjahr (585 während der Schlacht am Halys), dass der Tag plötzlich
Nacht wurde. Dass diese Veränderung des Tages eintreten werde, hatte THA-
LES von Milet den Ioniern vorausgesagt, indem er als Zeitraum dieses Jahr
setzte, in welchem die Veränderung auch tatsächlich stattfand [Hdt. I 74 = 11 A
5 DK]. Hier wäre noch hinzuzufügen, dass es sich nach den Berechnungen unse-
rer Astronomen um die Sonnenfinsternis handelt, die am 28. Mai 585 v. Chr.
stattgefunden hat.



113

2. Eine zweite Geschichte

THALES wurde wegen seiner Armut oder auch wegen seiner Weltfremdheit
gern verspottet; man hatte so seine Zweifel, ob die Philosophie zu etwas Rech-
tem tauge bzw. man hielt sie für eine brotlose Kunst. Eines Tages, noch im tiefen
Winter des Mittelmeeres, brachte THALES sämtliche Ölpressen der näheren
und weiteren Umgebung an sich für einen Spottpreis, niemand bot neben ihm.
Als Seefahrer oder doch der Seefahrt sehr nahe stehend und als Astronom
(damals sagte man noch Astrologe) verfügte er wohl über langjährige Wetterbe-
obachtungen. Jedenfalls kam die Ernte, eine reiche, und plötzlich wurden, so
schreibt ARISTOTELES [Pol. 1259 a 6 ff. = 11 A 10 DK], alle Ölpressen
zugleich benötigt. Da war es nun THALES, der die Preise und damit ein Riesen-
geld gemacht hatte. 

Natürlich tat er das nur, um zu beweisen, wie leicht auch philosophoi reich wer-
den können, wenn sie es nur wollen: 

„Aber das ist es nicht, worum sie sich bemühen“ [Pol. a. a. O.], fügte ARISTO-
TELES hinzu.

3. Eine dritte Geschichte, die zwei Episoden zusammenführt:

PROKLOS berichtet [11 A 11.13 ff. DK], THALES habe die Geometrie von
Ägypten nach Griechenland gebracht. Wir schließen daraus, dass er in Ägypten
wichtige Lehrjahre verbracht hat. AETIOS [I 3,1 DIELS] sagt sogar, dass er in
Ägypten philosophiert habe und erst als älterer Mensch nach Milet gekommen
sei. So ganz abwegig ist das nicht. Denn Milet hatte in Ägypten die Kolonie
Naukratis, und es ist durchaus möglich, dass seine Eltern ihm daselbst einen län-
geren Aufenthalt ermöglicht haben. 

Die Eigenständigkeit seines Denkens und wohl auch seine Kreativität zeigen
sich in Entdeckungen bzw. Lösungen verschiedener Probleme: 

Er habe z. B. (natürlich ohne irgendwelche technische Hilfsmittel) die Höhe der
Pyramiden gemessen [11 A 1 (27) DK].

Wie hat er das getan? Nach dem einen Bericht hat er gewartet, bis sein eigener
Körperschatten die tatsächliche Länge seines Körpers erreicht hatte; zu eben
dieser Zeit konnte er an der Größe des Pyramidenschattens die wirkliche Höhe
der Pyramide ablesen. Diese Lösung ist, wie ich meine, einleuchtend und genial
einfach.

Es gibt aber auch noch eine andere Lösung; an diese dachte der Schriftsteller
PLUTARCH [11 A 21 DK]:

Zur selben Tageszeit steht nämlich der Schatten der Pyramide zu ihrer wirkli-
chen Höhe im selben Verhältnis wie des THALES Körperschatten zur tatsächli-
chen Höhe seines Körpers.

Wohl auf Anregung des ARISTOTELES hat EUDEMOS, sein Schüler, eine
Geschichte der Astronomie und eine Geschichte der Geometrie verfasst. Das



114

geschah wohl deswegen, weil ARISTOTELES das bis zu seiner Zeit gewach-
sene und auch für die Philosophie interessante Wissen in seiner Entwicklung
dargestellt sehen wollte. 

In seiner Geschichte der Geometrie berichtet nun EUDEMOS [11 A 20 DK],
THALES habe den Abstand von Schiffen auf dem Meere berechnet und zwar
mit Hilfe des so genannten zweiten Kongruenzsatzes, wonach zwei Dreiecke
kongruent sind, wenn sie in einer Seite und in den beiden anliegenden Winkeln
übereinstimmen; diesen Satz habe THALES entdeckt. 

Das soll hier kurz erläutert werden:

Das Schiff Nr. 1 sei S1, das Schiff Nr. 2 S2 genannt. Gesucht ist die Entfernung
von S1 zu S2, d genannt. Zu diesem Zwecke wird am Strande die Linie AB gezo-
gen und gemessen; sie sei 1000 Fuß lang und im Maßstab 1 : 1000 auf ein Blatt
umgerechnet gezeichnet, als AB = 1 Fuß. Von Punkt A aus bestimme ich jetzt
den Winkel α1, der die Schenkel AS1 und AB hat; diesen zeichne ich ein.
Sodann bestimme ich den Winkel ß1 mit den Schenkeln BS1 und AB; das Glei-
che geschieht mit den Winkeln α2 und ß2. Die Winkel α2, ß1 und ß2 zeichne ich
ebenfalls ein. Die nun zu zeichnende Strecke S1S2 messe ich jetzt auf dem Blatt
und rechne sie zurück auf den Maßstab 1 : 1000. Ich habe dann die Entfernung d
der beiden Schiffe in Fuß (vgl. auch beigefügte Zeichnung auf S.  115 ).

4. Wiederum HERODOT, der ja von allen Berichterstattern dem THALES zeitlich
noch am nächsten steht, berichtet [I 75 = 11 A 6 DK], dieser habe auf einem
Feldzuge gegen die Meder den Lyderkönig KROISOS begleitet, und es sei ihm
gelungen, das lydische Heer über den Fluss Halys zu führen, ohne Brücken
benutzen zu müssen und auch zu können – es gab nämlich keine!

Hinzugefügt werden sollte, dass er das natürlich ohne schweres Gerät getan hat,
sondern nur mit Hilfe seiner Augen und seines Kopfes: Und wie?

Das Heer stieß im Marsch so auf den Fluss, dass dieser vom rechten Flügel über
die Front bis zum linken Flügel die Soldaten umgab. Da THALES nun das im
Rücken des Heeres verlaufende Urstromtal des Flusses erkannt hatte, ließ er
oberhalb des Heeres an dessen rechtem Flügel den Fluss angraben und dessen
Wasser so durch dieses Urstromtal strömen, bis es am linken Flügel das alte
Flussbett erreichte. So hatten die Soldaten plötzlich das Wasser hinter sich, ohne
irgend eine Brücke benutzt zu haben, und KROISOS konnte den Vormarsch
fortsetzen.

Was ist nun diesen Geschichten gemeinsam?

Zum einen findet sich in allen Geschichten ein starker Praxis- oder Anwendungs-
bezug. Die in den Geschichten präsentierten Leistungen oder Messungen entsprin-
gen dem ausgeprägten Bedürfnis, die Empirie beschreibbar und auch regierbar zu
machen. 



115

Entfernung AB (in der Natur) messen ➞ im Verhältnis (z. B. 1 : 1000) um-
rechnen und als Modell zeichnen.

Winkel α1 und β1 messen ➞ nach Kongruenzsatz WSW (Winkel-Seite-Win-
kel) das Dreieck AS1B konstruieren.

Winkel α2 und β2 messen ➞ nach Kongruenzsatz WSW das Dreieck AS2B
konstruieren.

Die Strecke S1S2 auf dem Modell messen ➞ im Verhältnis (1 : 1000) in die
Wirklichkeit umrechnen.

Auf dem Papier seien AB = 6 cm, S1S2 = 8 cm.

Wenn also in Natur die Strecke AB = 1000 Fuß lang ist, beträgt die Strecke 
S1S2 (= d) 1.333,33 Fuß.

S1 d

S2

Meer

Land
BA

αααα2
ββββ2 ββββ1

αααα1

S1 - Schiff 1

S2 - Schiff 2



116

Es geht also nicht so sehr um die Formulierung abstrakter mathematischer Sätze,
sondern um die Erfassung des Wirklichen im Wege von Sätzen, die ihm beim Lösen
eines Problems mehr oder weniger intuitiv vor den Augen liegen. Natur wird offen-
sichtlich von THALES als etwas angesehen, was berechenbar ist und über Zahlen
zugänglich wird. Und was berechenbar ist, wird dann auch berechnet. Das ist der
Ausdruck der Rationalität und eines sachlichen Verhältnisses zur Welt. 

Hier wird mit dem Ziele der Aufklärung nach Ursachen gefragt, die in den Sachen
selbst liegen, also nicht nach externen, die sich in aufgesetzten bildhaften Erklä-
rungsmodellen niederschlagen, Modellen, die irgendwie etwas mit von außen kom-
mendem göttlichen Einwirken verbindlich erklären. Instrument der Klärung ist
nicht ein wie immer geartetes mythologisches Bild, sondern der eigene Logos. Bei
THALES liegt also der Durchbruch zum logischen Paradigma. Er legt mit seiner
Suche nach Antworten auf die Fragen den Grund für ein emanzipatorisches Men-
schenbild; in diesem kann sich der Mensch von den Zwängen des Bildes und der
Anschauung lösen und in einem neuen Paradigma die Vernunftsfähigkeit entfalten
und weiter entwickeln. 

Wir sehen, dass man unabhängig von der Frage, wie echt die vorgelegten Geschich-
ten sind, doch auf authentische Kerne stößt. Der wohl wichtigste Kern – das sei
wiederholend mit Nachdruck gesagt – ist der starke Praxis- und Anwendungsbezug,
wie wir ihn heute z. B. in den Ingenieurwissenschaften finden. Die sich findenden
intuitiven mathematischen Erkenntnisse gehen ohne Zweifel auf THALES zurück;
wir dürfen da auf die Zuverlässigkeit des bereits genannten EUDEMOS zurückgrei-
fen.

Die mathematischen Hintergrundkenntnisse des THALES sind nach der Darstel-
lung des genannten EUDEMOS [11 A 20 DK]: 

1. Der Kreis wird vom Durchmesser in zwei gleiche Teile geteilt.

2. In jedem gleichschenkligen Dreieck sind die Basiswinkel gleich.

3. Wenn zwei Geraden sich schneiden, sind die Scheitelwinkel gleich. Die Summe
der Nebenwinkel beträgt zwei rechte Winkel.

4. Der Winkel im Halbkreis ist ein rechter.

5. Zwei Dreiecke sind kongruent, wenn sie in einer Seite und in den anliegenden
Winkeln übereinstimmen.

Diese Sätze sind sicherlich nicht mit der von EUDEMOS mitgeteilten Präzision
oder, wie wir sie in der eben genannten Form aus den Lehrbüchern oder aus dem
Unterricht kennen, formuliert worden. Auch handelt es sich hier nicht um die uns
bekannte beweisende Mathematik [SCHADEWALDT, 1978, S. 232].

Wenn wir THALES unter dem Gesichtspunkt der Geschichte der Mathematik se-
hen, steht der Mann aus Milet wohl in der intuitiv – eidetischen Phase dieser Wis-
senschaft, die zweihundert Jahre später in die apodeiktische, beweisende Phase



117

PLATONS und seiner Schüler sowie dann in die systematische Phase übergeht, die
mit dem Namen des EUKLID verbunden ist [SCHADEWALDT, 1978, S. 234].

Aus den eben zusammengetragenen Geschichten könnte man zusammenfassend
entnehmen:

1. Den THALES interessierte die praktische anwendungsbezogene Geometrie.
Auf die hinter den Erscheinungen liegenden Sätze kam er während der Anwen-
dungen im Wege der Intuition.

2. Das bereits im mythologischen Paradigma angelegte Analogiedenken entwi-
ckelte er im Prozesse der Anwendungen geometrischer Erkenntnisse zu einem
Modelldenken, das – selbst anschauungsorientiert – besonderes Merkmal des
logischen Paradigmas ist. Im Modelldenken erweist sich die philosophische
Qualität seines Denkens.

3. Die Geschichten zeigen auch ein breit angelegtes Interesse des THALES an
allen möglichen anderen Wissensfeldern. Ob das Beispiel eines gerissenen
Geschäftsmannes nun der tatsächlichen Begebenheit entspricht, ist weniger
wichtig als die hinter dem Beispiel (es könnten auch beliebig viele andere Bei-
spiele sein) stehende Erkenntnis, dass Grundlage eines Erfolges – sei es in der
Ökonomie oder beim Militär oder in der Wissenschaft – nicht Hoffnungen oder
Wünsche sind, sondern nur die Realität, die der Logos durchdringt.

Beispiel für seine Vielseitigkeit ist z. B. seine Nähe zur Politik und zur Diplomatie
– beides könnte den Betrachter dazu bringen, ihn als Staatsmann zu bezeichnen
[vgl. 11 A 1DK]: So soll er seine Landsleute davon abgehalten haben, mit KROI-
SOS gegen KYROS ein Militärbündnis einzugehen; „das hat“ <später> nach dem
Siege des KYROS „Milet gerettet“.

Überhaupt soll er zu einer Zusammenfassung aller politischen Kräfte Ioniens in
TEOS als Verwaltungshauptstadt und Sitz eines Parlaments (buleuterion) geraten
haben [11 A 4 DK = Hdt. I 170]. 

Selbstverständlich interessierte ihn auch die Seefahrt, insbesondere die Navigation.
So soll er eine Methode gefunden haben, die einzelnen Sterne des Wagens (gemeint
ist wohl der kleine Bär) zu bestimmen [11 A 3a DK], und so die Richtungsbestim-
mung für lange Fahrten der Schiffe über die See zuverlässiger gemacht haben.

Bei dieser Vielseitigkeit konnte nun die Legendenbildung um diesen Mann nicht
ausbleiben. Wir hören, dass DEMETRIOS von Phaleron ihn in der Archontenliste
für das Jahr 582/1 als einen „sophos“ (= „Weisen“) führen ließ. Daher tauchte sein
Name später im Kanon der sieben Weisen der Antike auf; es heißt sogar, dass er „als
erster ein Weiser genannt wurde“ [11 A 3 DK]. Unter seinem Namen sind uns eine
Reihe kurzer, aus der Präzision intuitiver Mathematik geborener, allgemein-
menschlicher Lehrsätze überliefert [10 DK, Abschnitt: THALES]:

„Eine schwere Last ist fehlende Erziehung! Am Maße halte fest! Von deinem
Vater nimm nicht das Schlechte an! Schwer ist die Selbsterkenntnis. Nimm



Schmuck der Helena



119

lieber Neid als Mitleid hin! Einer Bürgschaft folgt der Schaden auf dem
Fuße! Lehre und lerne das Bessere! Vertraue nicht allen! Halte Maß! Werde
nicht reich durch Gaunerei! Etwas Lästiges ist Müßiggang. Etwas Schädli-
ches ist Unbeherrschtheit.“

Diese Sprüche entstammen einer Sammlung, die der bereits genannte DEME-
TRIOS von Phaleron verfasst hat; dieser produktive Schriftsteller entstammt übri-
gens der Schule des ARISTOTELES. 

Sätze wie die mitgeteilten können zwar jedem Philosophen oder auch wort- und re-
debegabten Griechen zugeordnet werden; d. h.: Es ist unmöglich, einzelne Aussprü-
che dem THALES zuzuordnen. Insgesamt aber belegen sie, dass THALES so hoch
verehrt wurde, dass man sie ihm auch zugetraut hat. 

Ein ganz anderer unter seinem Namen überlieferter Typ von Sprüchen und senten-
zartigen Wendungen (apophthegmata) [11 A 1 DK = D. L. I 35] lautet:

„Das Älteste des Seienden ist Gott, denn er ist ohne Geburt (und ohne Wer-
den). Das Schönste ist der Kosmos; denn er ist Schöpfung Gottes… Das
Schnellste ist der Geist; denn er durchdringt alles. Die größte Kraft hat die
NOTWENDIGKEIT (ANANKE); denn sie besiegt alles. 

…Nichts, sagte <THALES>, unterscheide den Tod vom Leben. „Und Wa-
rum“, erwiderte einer, „scheidest du nicht aus dem Leben?“ „Eben, weil es
egal ist“, antwortete da <THALES>. Auf die Frage, was denn früher ent-
standen sei, Nacht oder Tag, antwortete er: „Die Nacht; sie hat einen Tag (=
eine Tageslänge) Vorsprung.“ 

Was ist die Gottheit? „Das, was weder Anfang noch Ende hat.“

Spruchgut dieser Art weist in die Theologie oder doch wenigstens in das Para-
digma, das als theologisch–orphisch gekennzeichnet worden ist. Das kann u. a. an
der Frage nach der Priorität von Tag und Nacht festgemacht werden oder auch an
der Frage nach Leben und Tod. Beide Fragen und die Terminologie entstammen
dem Paradigma der Orphik. Die vorgelegten Sätze mögen nicht authentische Sätze
des THALES sein; doch wiederum weisen sie auf eine Denkrichtung und ein Para-
digma, mit dem THALES sich hat auseinandersetzen müssen. Banal sind die Sätze
jedenfalls nicht [KIRK/RAVEN/SCHOFIELD, 1994, S. 105, Anm. 16].

Jetzt wollen wir dem Philosophen THALES nachgehen. Ausgewählt sei ein Bericht,
der von allen der Zeit des THALES am nächsten steht, wenngleich doch zweihun-
dert Jahre zwischen THALES und dem Verfasser des genannten Berichts liegen.
Mit diesem Bericht beginnt in Griechenland die systematische Beschäftigung mit
der Geschichte der Philosophie.

Der Text ist dem ersten Buch der Metaphysik-Vorlesung [983 b 6 ff.] des ARISTO-
TELES entnommen. 



120

„Von denen, die offenkundig als erste zu philosophieren begonnen haben,
gelangten die meisten zu der Auffassung, dass es als Prinzipien von allem
nur diejenigen gibt, die sich in stofflicher Gestalt präsentieren. Denn wor-
aus alles Seiende ist, und was das Erste ist, woraus es entsteht und was das
Letzte ist, wo hinein es vergeht (wobei das Wesen <selbst> bestehen bleibt,
doch eine Änderung <nur> in den Zuständen vor sich geht), das, so sagen
sie, sei Element (stoicheion) und das sei Prinzip (arche) der seienden
<Dinge>. Und deswegen, so glauben sie, gebe es weder ein Entstehen noch
ein Untergehen, da ja die so geartete Natur stets erhalten bleibe ... [b 17].
Denn irgendeine Wesenheit (physis) – sei es nun <der Zahl nach> eine oder
mehr als eine – müsse es geben, woraus das Übrige entsteht – wobei
<aber> jene <selbst> erhalten bleibt. Über die Quantität und die Qualität
eines derartigen Prinzips gibt es keine allgemeine Übereinstimmung, son-
dern THALES, der Begründer solcher Philosophie, behauptet, dass <diese
arche> Wasser sei (deshalb befinde sich auch die Erde auf dem Wasser, wie
er dartat); er nahm wohl diese Vermutung aus der Beobachtung, dass die
Nahrung von allem feucht ist und dass das Warme <selbst> aus diesem
<Feuchten> entsteht und dadurch lebt – (dasjenige aber, woraus <etwas>
entsteht, das ist das Prinzip (arche) von allem). Durch diese Beobachtung
kam er zu seiner Vermutung und <zudem> deswegen, weil die Samen aller
<Dinge> feuchter Natur sind; das Wasser aber sei Prinzip (arche) der Natur
für das Feuchte.“

Hier soll die Übersetzung des Textes abgebrochen werden. Es muss aber darauf hin-
gewiesen werden, dass ARISTOTELES sich in Folge des Textes [983 b 27 – 28] in-
teressanter Weise auf andere, leider nicht namentlich genannte Philosophen beruft,
die den eben dargestellten Gedankengang schon bei den „ganz alten und ersten the-
ologischen Denkern“ [983 b 28-29] fanden. Zu diesen sind die Dichter [983 b
30 ff.], z. B. HESIODOS, ORPHEUS und vor allem HOMEROS zu rechnen. Die-
ser nennt in der Ilias [XIV 201] den OKEANOS „Ursprung der Götter“ und in Vers
246 spricht er sogar davon, dass OKEANOS Ursprung für alle und alles ist. Aller-
dings bezweifelt ARISTOTELES [983 b 33 ff.], ob es sich bei den genannten Aus-
sagen, auf die sich die ungenannten Philosophen beziehen, schon um Aussagen zum
Wesen <der Dinge> (physis) handelt. Man könnte auch sagen, es handele sich noch
um mythoi. Kurzum:

Es handelt sich wohl um Sätze, die noch nicht dem Logos verpflichtet sind, also
nicht um entmythologisierte Aussagen, sondern um bildhaltige Dichtungen, die
Ursprünge aus der Haltung des philomythischen Paradigmas darstellen sollen.
Demgegenüber muss für THALES als durch ARISTOTELES gesichert hervorgeho-
ben werden, dass er – so ARISTOTELES – eine das philomythische Paradigma
übersteigende Aussage über die physis macht.



121

ARISTOTELES stellt also in den Personen der Dichter (vor allem HOMERs) und
des THALES zwei paradigmatische Haltungen einander gegenüber. Aus dem philo-
mythischen Paradigma des Dichters heraus wird nur nach dem gefragt, woher wir
kommen, und als Antwort werden – anschaulich oder doch wenigstens konkret vor-
stellbar – Personen genannt, OKEANOS, TETHYS und STYX [Met. 983 b 30-32=
Ilias XIV 201, 246, 271]. Doch die Antwort, dass z. B. OKEANOS Ursprung für al-
les [Ilias XIV 246] und zudem ein Gewordener ist, sagt über die physis dessen, was
den OKEANOS als Vater hat, nichts aus; die Antwort präsentiert allenfalls den da-
maligen Menschen in OKEANOS eine Anbetungs- und Respektsperson. Aus dem
logischen Paradigma des THALES heraus geht es bei der Ursprungsfrage zugleich
um die Wesensfrage: Mit Offenlegung des Ursprungs ist zugleich auch die physis
dessen, was geworden ist, erklärt und gedeutet. Mythos, wenn er nach dem Ur-
sprung fragt, präsentiert und erweitert die Anschauung und bietet Personen und
Bilder, Logos aber ist Aufklärung (und Wesensaussage) über das, was <gewor-
den> ist.

So, wie ARISTOTELES versucht, durch den Rückgriff auf HOMER das geistige
Umfeld einer philosophischen Erkenntnis zu beleuchten und Ähnliches zu finden,
müssen wir unsererseits versuchen, die Aussage des ARISTOTELES, es handele
sich beim Wasser des THALES um den alles erklärenden, die Vielfalt auf das Eine
reduzierenden stofflichen Urgrund, vor allem bei ihm selbst einzuordnen. ARISTO-
TELES beschreibt nämlich nicht die Geschichte der Vorsokratiker, sondern er sucht,
– wie namentlich nicht genannte andere Philosophen [983 b 27 f.] – im Rahmen sei-
ner eigenen Lehre nach Belegen für diese Lehre bei seinen Vorgängern.

So unterschied er im vorangehenden Text der Metaphysik vier Arten von Seins-Ur-
sachen, die Wesensursache (die der Definition entspricht), die Stoffursache, die Be-
wegungsursache und die Zweckursache [983 a 24-b 6, vgl. Ph. II 3 + 7]. Und nun
untersucht er bei seinen Vorgängern, ob diese auch schon Ursachen der genannten
Art für das, was ist, kennen oder gefunden haben.

Und THALES ist für ihn einer, der die „Stoffursache“ (hyle-983a 29/30) kennt: Er
nennt das Wasser „erste“ und Stoffursache für das Seiende [983 b 21 und 984 a3].

Was an dieser Vorstellung ist nun THALES, was ist ARISTOTELES? Könnte es
sich bei der Darstellung des ARISTOTELES nicht um das handeln, was Wolfgang
SCHADEWALDT so signifikant „retrospektive Verformung des Materials“ nennt
[1978, S. 216]?

Fragen wir nach dem Interesse des ARISTOTELES. Es liegt wohl darin, die
Gültigkeit und Glaubwürdigkeit seiner Sätze dadurch zu unterstreichen und zu
verstärken, dass er in der philosophischen Tradition vergleichbare Denkergebnisse
aufspürt. Dabei besteht allerdings die Gefahr, dass er eigene Interpretationen in ei-
gene Begriffe fasst und diese dem Vorgänger sozusagen überstülpt.

Ganz wichtig ist der Satz aus der Metaphysik-Vorlesung des ARISTOTELES [984 a
1-2], dass es sich bei der Herausstellung des Wassers durch THALES um eine An-
sicht zur physis handelt. In dieser Form teilt uns der Satz das Ergebnis eines entmy-



122

thisierten Denkprozesses mit. THALES spricht nicht (wie ORPHEUS, HESIO-
DOS oder HOMEROS) vom OKEANOS, sondern nur vom Wasser [983 b 21: …
hydor …]. 

Wenn wir einmal dazu nehmen, dass Milet geistig-kulturell-politisch-ökonomisch
damals eine in die Vielfalt expandierende Hafen- und Weltstadt (wie Shanghai oder
Singapur) mit weltweiten Beziehungen war, wenn wir bedenken, dass in der dama-
ligen griechischen Dichtung das Subjekt sich aus den patriarchalischen Beziehun-
gen gelöst hat und sein individuelles Recht beanspruchte, versteht man vielleicht,
dass eine bereits emanzipierte Persönlichkeit wie THALES aus der unendlichen
Vielfalt für sich (und andere) nach einer Einheit suchte, also danach, ob die Vielfalt
auf Weniges oder gar Eines reduziert werden kann. Und in Anknüpfung an Vorgän-
ger oder Zeitgenossen fand THALES als Größe, auf die alles zurückgeführt werden
kann, den OKEANOS des philomythischen Paradigmas vor; dieser wird nun von
ihm zu Wasser entmythisiert . Das Wandelbare und Veränderliche findet also seinen
vollkommenen Ausdruck im Wasser als einer Größe, auf die die schier endlose Viel-
falt der Welt zurückgeführt werden kann und in der das Viele die Einheit findet.

SCHADEWALDT weist [a. a. O. S 226] mit Recht darauf hin, dass das Wasser
wohl nicht ein abstraktes Prinzip (HEGEL spricht sogar im ersten Teil seiner Vorle-
sungen über die Geschichte der Philosophie [Teil 1, Gesamte Werke Bd. 18, Frank-
furt/M. 1971, S. 2019] bei THALES von „spekulativem Wasser“) oder ein Element
ist, über welches hinaus nichts mehr zu finden ist. Wohl könnte THALES meinen,
dass das Wasser so etwas wie der Ursprung dessen, was wir unsere Welt nennen,
darstellt. Wasser ist also nicht arche oder stoicheion, nicht mehr hinterfragbares
Prinzip. Aber wir können, von allem, was wir sehen, ausgehend, zum Wasser als
Urgrund stoßen. Friedrich NIETZSCHE nannte die Lehre vom Wasser einen meta-
physischen Glaubenssatz, geboren aus Intuition [Sämtliche Werke Bd. 1, hersg. von
COLLI/MONTINARI, München 1980, S. 813].

Immerhin: Auch NIETZSCHE kommt zu der Deutung, dass der Gedanke des THA-
LES den Versuch bedeutet, Welt unter einen die Einheit stiftenden Aspekt zu brin-
gen; das heißt: alles in einem zu sehen. Dieses wollen wir als sehr sicher festhalten:

THALES sucht nach einer (oder „der“) physis, auf die das unendliche Viele
zurückzuführen ist. Das ist wohl sein Verdienst in der Entwicklung des Denkens –
er fing an, alles aus Wenigem oder gar aus dem Einem erklärbar zu machen, ein
Grundbemühen, das wir heute noch in der Elementarteilchenphysik finden. Er
konnte gewiss das in den Paradigmata das HOMER, HESIOD oder ORPHEUS sich
findende sprachliche Material benutzen. Doch der homerische göttliche OKEA-
NOS wurde, des Mythischen entkleidet, „Wasser“; die aufgesetzte Geschichte vom
göttlichen OKEANOS als Quelle des Lebendigen mündete bei den Naturphänome-
nen selbst. Und dabei ergab sich, dass diesen Naturphänomenen nicht mehr my-
thoi zugewiesen werden mussten, sondern sie selbst konnten durch die dem Men-
schen THALES eigenen Rationalität beschrieben und aus sich erklärt werden. Da-
bei ist die Kennzeichnung des Wassers als einer „ersten Ursache“ (prote aitia)
Bestandteil der Fachsprache des ARISTOTELES.



123

Jetzt geht es um die Suche nach einem möglichst authentischen Lehrsatz, der dem
THALES zugesprochen werden kann. 

SCHADEWALDT versucht es in Anlehnung an HOMER und meint, Wasser als
„Ursprung (genesis) von allem“ [Ilias XIV 246] könnte die Formel des THALES
gewesen sein. Mit dieser Formel werde, so SCHADEWALDT, HOMER entmythi-
siert, und zugleich äußere sich das neue Denken in der neuen Art, über die Welt Re-
chenschaft zu geben: „Das Wasser des THALES ... <als> Ursprung lebendiger Art
...“ [a. a. O. 227].

Es kommt mir aber zu einfach vor, wenn man behauptet, dass THALES nur das ho-
merische Vokabular übernimmt und zu qualitativ Neuem überleitet, indem er OKE-
ANOS durch hydor (= Wasser) ersetzt. hydor ist ganz genau so alt wie OKEANOS
und meint schon bei HOMER Trinkwasser, Regenwasser und allgemein Wasser.
HOMER spricht z.B. von Menschen, die nach dem Tode zu Wasser und Erde wer-
den. 

Die Entmythisierung durch THALES kann also nicht bei OKEANOS einsetzen,
sondern müsste bei der Interpretation von genesis (=Ursprung) beginnen. Denn hy-
dor ist schon bei HOMER der realen und rationalen Sphäre zuzuordnen.

Wir müssen nochmals bei ARISTOTELES nachschauen. Er sucht in der Geschichte
nach den Gewährsleuten für seine Ursachenforschung. Das muss nun nicht heißen,
dass er alle wichtigen Begriffe seiner Vorgänger retrospektiv verformt. Die Wörter
für „Element“ und „Prinzip“ sind spätere Fachausdrücke, also die Begriffe stoich-
eion und arche. Doch immer wieder taucht ein Begriff auf, der Werden und Gewor-
densein gleichermaßen ausdrückt und dessen Bedeutung arche und stoicheion nahe
kommt: physis. 

Ein Satz aus der aristotelischen Vorlesung zur Metaphysik [983 b 7 ff.] führt weiter: 

„Die meisten der ersten Philosophen glauben ... [b 12], dass es weder ein
Entstehen noch ein Vergehen gebe, weil die so geartete physis stets erhalten
bleibe“.

Durch die Wahl der Konjunktive („gebe“, „bleibe“) in der Übersetzung soll deutlich
gemacht werden, dass ARISTOTELES hier nicht Eigenes formuliert, sondern zitiert
oder mehrere Ansichten in der Form eines Satzes umschreibend wiedergibt. Der
Philosoph findet in der Überlieferung die Erkenntnis, dass es kein Entstehen und
Vergehen gibt – aber das ist nicht, wie gesagt, seine eigene Erkenntnis. Als Be-
gründung für diese Erkenntnis findet er den Satz, dass dasjenige, was in der Sprache
des Philosophen stoicheion (Element) und arche (Prinzip) genannt wird, die Eigen-
schaft der Konstanz hat: Es bleibt. Die Frage ist, was denn mit „es“ gemeint ist.
Dieses „Es“ nun nennen die Vorgänger, auf die er sich beruft, physis. Und damit je-
der Zweifel an der Wortbedeutung von physis ausbleibt, umschreibt er das, was er
in seinem Zitat [983 b 12/13] „die so geartete physis“ nennt, durch usia, also „We-
senheit“ [983 b 9-10] und durch to hypokeimenon [b 16], also „das Zugrunde lie-
gende“, das Bestand Habende. physis ist in der Sprache des ARISTOTELES usia



124

oder hypokeimenon. Es folgt dann noch der erläuternde Hinweis, dass die Sper-
mata, Samen des Lebendigen, eine feuchte physis haben und dass das Wasser für al-
les Feuchte die arche tes physeos „sei“; den Konjunktiv legt die im Codex Lauren-
tianus 87,12 verwendete Lesart der indirekten Rede nahe ( archen …einai). Da
könnte man übersetzen „Prinzip der (seiner) Natur“ oder „Prinzip seines Wesens“.
Danach ist das Wasser für alles Feuchte „Grundprinzip der Wesenheit“ [SCHA-
DEWALDT, a. a. O. S 225].

Wir sehen demnach, dass ARISTOTELES von seinen Gewährsleuten, vielleicht
von THALES selbst, sicher aber aus Sekundärdarstellungen zu THALES den phy-
sis-Begriff aufnimmt und diesen dann – mit eigenen Begriffen umschreibend – dem
THALES selbst wieder zuordnet. 

Wenn wir nun nach dem Satz suchen, der den eigentlichen Worten des THALES am
nächsten ist – vielleicht sogar ein echter THALESsatz – dann sollten wir nicht wie
SCHADEWALDT „hydor genesis hapanton“, sondern „hydor physis hapanton“
sagen, d. h. Wasser ist Grundqualität (Natur) von allem.

Der guten Ordnung halber möchte ich an dieser Stelle bemerken, dass das Wort
physis in der Literatur vor THALES nur einmal bei HOMER belegt ist, und zwar in
der Odyssee [10, 303]: 

Dort heißt es, dass HERMES dem ODYSSEUS ein „moly“ genanntes Kraut reicht,
nachdem er es aus der Erde gezogen hat. ODYSSEUS sagt: „Und mir die physis
des Krautes er zeigte.“ Das Wort physis meint das Gewachsene, den Wuchs, auch
Beschaffenheit. Denn, wie die Pflanze, die ODYSSEUS gegen die impotent ma-
chende KIRKE schützen soll, aussieht, weiß der Held aus eigener Anschauung;
doch die Qualität, die Wesenheit kennt er nicht. Und nur diese ist für ODYSSEUS
wichtig und nur darauf muss er hingewiesen werden.

Mit der Benennung eines Philosophems des THALES sind wir ein gutes Stück vor-
angekommen. Ob der gefundene Wortlaut nun wirklich der des THALES ist, muss
offen bleiben – doch seinem Denken sind wir vielleicht etwas näher gekommen.

Es handelt sich aber bei dem gefundenen Philosophem nicht um ein beliebiges von
vielen der Art, sondern um eines, das für THALES fundamentalen Charakter hat.
So wollen wir jetzt versuchen, einiges davon abzuleiten oder auch Einzelphäno-
mene diesem Fundamentalsatz zuzuordnen oder letztlich diesen auf eine andere
Ebene zu heben.

ARISTOTELES [a. a. O. 983 b 21-22] berichtet glaubwürdig, dass nach Darstel-
lung des THALES die Welt im Wasser bzw. auf dem Wasser wie ein Stück Holz
[Cael. 294 a 28 = 11 A 14 DK] schwimme. Die Vorstellung, dass die Welt, von
OKEANOS umgeben, auf oder im Wasser liege, ist fester Bestandteil indoeuropäi-
scher Überlieferung [CAPELLE, 1938, S. 70, Anm.1] und findet sich in dem bereits
dargestellten philomythischen Paradigma. Danach umgibt OKEANOS (abgeleitet
aus dem Altindischen = „das Umströmende“) die Welt wie ein Fluss; er ist nicht zu
verwechseln mit den Meeren sonst, vor allem nicht mit dem vertrauten Mittelmeer



125

oder mit dem Schwarzen Meer oder gar den Weltmeeren; denn OKEANOS besteht
aus Süßwasser; HOMER nennt ihn daher auch potamos (=Fluss).

THALES ist schon einige Schritte weiter. Sein Interesse gilt weniger dem mythi-
schen Bild, sondern eher der Entwicklung eines Modells, das natürliche Phänomene
nicht mit mythischen Attribuierungen erklärt, sondern die Phänomene aus sich
heraus. Sein Analogie- und Modelldenken sahen wir schon (beispielhaft) bei der
Berechnung des Abstandes zweier Schiffe auf dem Meere. Hier malte er in den
Sand (oder auf Fell) ein mathematisches Modell, an dem er die Entfernung nach
maßstabsgerechter Umrechnung ablesen konnte. 

Das Gleiche könnte man mit einem Stück Holz, das in einem Tümpel oder Gefäß
schwimmt, machen. Das Wasser, das Gefäß und das Holz sind Teile eines Modells,
das der Situation der Erde/OKEANOS analog ist: Wie das Holz sich im Wasser be-
wegt, bewegt sich auch die Erde auf dem OKEANOS: Das nennt man dann Erdbe-
ben – oft genug hat es Kleinasien verheert, das griechische Mutterland stark geschä-
digt.

Es ist nicht der zornige POSEIDON, dessen mit Wut auf die Erde geschlagener
Dreizack ein Beben auslöst, sondern die Situation der schwimmenden Erde bietet
(in Verbindung mit Wind) die Voraussetzung für ein Beben [11 A 15 DK]. 

Heute wissen wir, dass die Erklärung unrichtig ist; wichtig ist aber, dass der Philo-
soph des logischen Paradigmas mit Modellvorstellungen – also seinem eigenen lo-
gos – die Dinge aus sich selbst heraus erklären will. 

Thales begründet also ein neues Paradigma: das logische. Er legt mit seiner so ge-
arteten Suche nach Antworten auf die Probleme den Grund für ein emanzipatori-
sches Menschenbild; in diesem kann sich der Mensch von den Zwängen des Bildes
und der Anschauung lösen und in einem neuen Paradigma seine Vernunftsfähig-
keit entfalten und weiter entwickeln. THALES ist insofern der KOPERNIKUS der
frühen Griechen. 

Wo Wasser ist, finden wir auch Wind oder Winde; z. B. die bis heute in der Ägäis im
Sommer regelmäßig wehenden Nord-Ost-Winde. Diese Winde, so heißt es schon
bei HERODOTOS [II 20] und bei AETIOS [IV 1.1 = 11 A 16 DK], habe THALES
mit den Überschwemmungen des Nils in einen Zusammenhang gebracht: Sie ver-
hinderten nämlich das Ablaufen des Nilwassers in das Mittelmeer. 

Das Bemerkenswerte an dieser Erklärung ist, das Phänomen der regelmäßigen Nilü-
berschwemmungen auf Gegebenheiten, die in den Sachen selbst liegen,
zurückzuführen und nicht auf Einwirkung einer Gottheit.

So gibt es noch manches zu berichten, was den THALES als vielseitige, ja univer-
sale Persönlichkeit ausweist:

Ein Scholion zu PLATONs Dialog „Der Staat“ [11 A 3 DK] berichtet, THALES
habe die Sonnenfinsternis darauf zurückgeführt, dass der Mond vor die Sonne läuft.
Er kannte die Gestirne wie den Kleinen Bären, berechnete die Sonnenwenden, hatte



126

Vorstellungen über die Größe der Sonne im Vergleich zur Erde und über deren Be-
schaffenheit (physis) und sagte als erster, der Mond werde von der Sonne beleuchtet
[11 A 17 b DK]. 

Es geht hier nicht um die Erörterung dessen, was richtig oder falsch ist. Allein wich-
tig und bezeichnend für das neue Paradigma ist die Tatsache, dass THALES nicht
bildhafte Zuweisungen wie ein Denker des philomythischen Paradigmas vornahm,
sondern wie andere so auch diese Naturerscheinungen aus sich selbst heraus
verständlich machen wollte. 

Eine weitere Ableitung von dem genannten Philosophem könnte vorgenommen
werden:

Was steht hinter dem Wasser, so dass überhaupt Wirkung erzeugt werden kann?
Keine Wirkung ohne Kraft. 

Vier kurze Sätze können uns bei der Beantwortung der Fragen vielleicht weiterhel-
fen:

1. „<Er gelangte zu der Erkenntnis ..., dass> auch Unbeseeltes irgendwie eine
Seele habe, <und zwar schloss er dieses> aus dem Magnetstein und dem Bern-
stein“ [11 A 3 DK].

2. „Nach dem, was man berichtet, scheint auch THALES der Meinung zu sein, die
Seele sei etwas, was fähig ist, <anderes> in Bewegung zu setzen, wenn er wirk-
lich sagte, dass der Stein Seele habe, weil er Eisen bewege“ [ARIST., de An.
405 a, 19-21].

3. „THALES schilderte als erster die Seele als eine immer bewegte oder selbstbe-
wegte Wesenheit“ [AETIOS IV 2.1 = 11 A 22 a DK].

4. „Einige behaupten, dass die Seele in das All eingemischt sei, woraus wohl auch
THALES zu der Überzeugung gelangte, dass ‘alles voll von Göttern’ sei“ [11 A
22. 26-27 DK = ARIST., de An. 411 a 7-8].

Die zuerst aufgeführte Stelle, eine Erläuterung zu einem Text aus PLATONs Dialog
„Über den Staat“ [600 a], teilt uns mit, dass nach THALES sogar Unbeseeltes Seele
habe – „irgendwie“ (Letzteres ist wohl ein Zusatz des Scholiasten). Das Scholion
nennt auch den Ursprung der Erkenntnis des THALES: 

Es ist die Beobachtung des Magnetismus beim Magnetstein und beim Bernstein.

In der zweiten Stelle heißt es in Bezug auf THALES ausdrücklich, „dass der Stein
Seele habe, weil er Eisen in Bewegung bringe“. Denn das geht, wie die Gewährs-
leute des ARISTOTELES berichten, aus der dem THALES zugeschriebenen An-
sicht hervor, Seele sei etwas, was anderes in Bewegung setzt. 

Selbstverständlich können wir auch unsere individuelle Seele hier einbeziehen, aber
wir sind nicht die Einzigen, die durch psyche bewegt werden. 



127

Wir haben also die Seele als etwas, was fähig ist, anderes zu bewegen und auch sich
selbst in Bewegung befindet. ARISTOTELES nennt mit den Worten des THALES
– oder doch wenigstens dem Sinne nach – die Seele ein kinetikon ti, etwas, was der
Bewegung fähig ist, fähig, etwas zu bewegen [de An., 405 a 19 = 11 A 22 DK]; AE-
TIOS lässt sogar den THALES dem Sinne nach sagen, die Seele sei etwas immer
Bewegtes oder etwas Selbstbewegtes [11 A 22 a DK].

Seele hat also etwas mit Bewegung zu tun: Zum einen ist sie selbst in fortwährender
Bewegung, zum zweiten setzt sie anderes [11 A 22. 29 DK] in Bewegung – sie dy-
namisiert anderes.

Der dritte Satz ist der Sammlung des AETIOS entnommen und beschreibt mit aris-
totelischem Vokabular die physis der Seele als eine solche, die ohne Anstoß selbst-
bewegt ist und daher der Zeit nicht unterliegt. Wir würden sagen, sie sei ewig. 

Wesen der Seele ist also ewige Selbstbewegung. 

Zum einen ist sie selbst in fortwährender Bewegung, zum anderen dynamisiert sie
anderes [11 A 22.29 DK]. Damit sind wir beim vierten Satz:

Die für uns wichtige Mitteilung des ARISTOTELES im 4. Satz überliefert uns, dass
nach Meinung des THALES „alles voll von Göttern“ ist. Dieser Satz „alles voll
von Göttern“ findet sich auch sonst zitiert, z. B. bei PLATON [Leg. 899 b 9], der
aber THALES nicht als Autor benennt (das macht er oft) oder bei AETIOS [11 A
23. 34 DK], wo das Wort für „Gott“ (theos) durch „daimon“ ersetzt ist. 

Gewiss kann THALES bei der Entwicklung seiner Gottesauffassung an die allge-
meine, teils schon bei HOMER sich findende Vorstellung anknüpfen, dass überall
Götter sind, als Nymphen, als Pan, als Satyrn, als Fluß- und Baumgottheiten. Aber
wir entdeckten bereits THALES als den großen Entmythisierer – was ist also seine
Botschaft in dem Satze: „Alles <ist> voll von Göttern“? Das ist wohl auch einer der
wenigen uns bekannten authentischen THALESsätze.

Wir dürfen diesen Satz im Zusammenhang mit den bereits erwähnten Sätzen brin-
gen. Wie THALES den Begriff Seele als umfassende energetische Größe sieht, sie
also entmythisiert, fasst er auch den Gottesbegriff neu:

Das Göttliche als das stets und ständig Präsente, das kontinuierlich Wirkende,
nicht mehr ZEUS mit Keil und Blitz, POSEIDON mit dem Dreizack (beide Götter
können nach der Vorstellung im philomythischen Paradigma auch auf Reisen und
damit abwesend sein), sondern das immer in Bewegung sich Befindende, das
Selbstbewegte, das des Anstoßes nicht bedarf. 

Zur Ergänzung kann noch einmal zurückgewiesen werden auf andere dem THA-
LES zugeschriebene Sätze und Gedanken, die uns überliefert sind: Die Gottheit
wird dort als ungeboren, ohne Werden, ohne Anfang und Ende genannt [s. o. S.
119]. 

Hier wird nun nicht mehr ARISTOTELES dem THALES übergestülpt, als habe er
bereits vom unbewegten Beweger gesprochen, sondern wie die Seele entmythisiert



128

THALES auch die anthropomorphen Götter HOMERs und bringt (ohne das Wort
selbst) einen Wirkungsbegriff ein, den später ARISTOTELES aufgreift:

Gott als ewige, bewegende Kraft im Geschehen des Mikro- und Makrokosmos. 

Seine Kraft ist noch nicht die dynamis des ARISTOTELES, seine Kraft ist psyche
als die Größe, die Stoffliches bewegt und ins Leben setzt, und selbst ewiger Aus-
druck des Lebendigen ist.

Bleibt als letzte Frage, woher THALES seine Aussagen nimmt. Während HOMER,
vor allen Dingen aber HESIODOS aus ihren Paradigmen heraus die sichtbare Welt
in einen Rahmen spannen (man könnte von einer geteilten Bühne sprechen), inner-
halb dessen Welt geschieht durch Einwirken der Götter in menschlicher Gestalt
oder überhaupt gestalthafter Götter, stellt die Welt des THALES die Zusammen-
fügung von erklärungsbedürftigen, erklärbaren und auch schon geklärten Einzel-
sachverhalten dar, z. B. dass der Mond von der Sonne das Licht erhält [11 A 17 b
DK], dass im Magneten ebenso wie in Bernstein „Seele“ steckt oder dass die Über-
schwemmung des Nils in regelmäßigen Abständen durch Winde hervorgerufen
wird. 

Diese Einzelgegenstände werden aus sich selbst heraus erklärt, ohne dass ein my-
thischer Rahmen mit unterschiedlichen göttlichen Personen (innerhalb der ihnen
zugewiesenen Zuständigkeitsbereiche wie Meer oder Feuer handelnd) gestaltet
wird.

Mit THALES tritt der Einzelne als Einzelner selbstbewusst auf und präsentiert seine
Erklärung; er beruft sich dabei nicht auf andere, die Musen z.B., die alles eingeben,
sondern THALES ist er selbst, und er konzentriert seinen Forschungs- und Erklä-
rungswillen auf alles, was in seinen Gesichtskreis tritt. Dabei wird sogar das
Göttliche selbst der Forschung und Aufklärung unterworfen, indem er aus den kon-
tinuierlich festzustellenden Wirkungskräften am Beispiel des Magneten oder des
Bernsteins eine omnipräsente Seele und von da einen dynamischen Gott oder eine
omnipräsente und ewig wirkende Gottheit ableitet. In diesen Zusammenhang passt
ganz gewiss auch der unter seinem Namen überlieferte bemerkenswerte Satz:

„Lass dich von Gott lenken!“

Bemerkenswert ist dieser Satz wohl auch deswegen, weil er sich von der bekannten
anthropomorphen Gottesvorstellung der griechischen Volksreligion entfernt. Das ist
neu. 

Das ebenfalls qualitativ Neue, das mit THALES in die Geschichte des Denkens ein-
tritt, sind 

– die Betonung des Logos (seines logos) im Rahmen der Erforschung von Gott
und Welt und damit auch 

– der Versuch, mit rationalen Maßstäben die Fülle und Vielfalt der Welt zu ord-
nen und auf Elementares und Fundamentales zurückzuführen und in eine Ein-
heit zu fügen, ohne auf den Gedanken an Gott zu verzichten.





Anaximander



131

2. ANAXIMANDROS 

Wir wenden uns jetzt einem Manne zu, der nur wenige Jahre jünger ist als THALES
und von unseren Quellen „Schüler“, „Hörer“ oder „Gefährte“, auch „Nachfolger“
[12 A 9, 12 A 2 DK] genannt wird. Vielleicht hat er sich auch wirklich als ein sol-
cher erwiesen:

ANAXIMANDROS – selbst noch ganz jung – hat den THALES „gehört“, wie er
mit anderen diskutierte; er wurde zu seinem Schüler, der von ihm lernte, dann war
er sein Wegbegleiter, „Gefährte“, wie man das griechische Wort hetairos [12 A 10
DK] übersetzen darf und schließlich auch „Nachfolger“.

Als sein Vater wird PRAXIADES [12 A 2 DK] genannt, aber von diesem wissen
wir sonst nichts. Man schließt in der Literatur allerdings aus dem Eigennamen, dass
es sich wohl um eine adelige Familie handele, aus der ANAXIMANDROS stamme.
Die Überlieferung bescheinigt dem ANAXIMANDROS auch politisches Engage-
ment. Er soll Führer von Bürgern gewesen sein, die von Milet aus die Kolonie
Apollonia am Schwarzen Meer gegründet haben [12 A 3 DK]. Dieses Engagement
teilt er mit THALES – überhaupt galt das Interesse der Philosophen der Politik –
sei es, dass sie Theorien entwickelten oder die Funktion von Ratgebern hatten oder
selbst Politiker wurden. Als seine Lebenszeit können wir die Jahre ungefähr zwi-
schen 611 und 546 vor Christus ansetzen.

Wie THALES war ANAXIMANDROS eine universale Begabung. Die Berichte
mögen im Einzelnen fragwürdig oder falsch oder einfach auch nur Überzeichnun-
gen sein. Dennoch gehen sie auf Realitätskerne zurück. Einiges möchte ich nennen:

Da wird z. B. berichtet, dass ANAXIMANDROS es als erster gewagt habe, die be-
wohnte Welt – kugelförmig (sphairoeidés) wurde sie [12 A 1 DK] genannt – auf
einer Tafel zeichnerisch darzustellen [12 A 6 DK]. Dabei geht es wohl vor allem um
die Darstellung, wie Land und Meer verteilt sind. 

Aber nicht nur dieses: 

Er soll auch eine sphaira, so etwas wie einen Himmelsglobus, konstruiert haben,
also eine Halbkugel, in die hineinsehend man die Sternbilder erkennen kann [12 A 1
DK].

Des Weiteren habe er in Sparta an der dortigen Sonnenuhr ein Gerät (gnomon) kon-
struiert, mit dessen Hilfe man die Tag- und Nachtgleiche sowie die Sonnenwenden
und sogar einzelne Tagesstunden ablesen konnte. In diesem Zusammenhange heißt
es [12 A 5 DK], er habe die Schiefe der Himmelsekliptik erkannt. Dies ist gewiss
aufschlussreich genug, doch sollte noch einiges hinzugefügt werden. Es kommt vor
allem darauf an, dass deutlich wird, welche Wege das Denken des ANAXIMAND-
ROS gegangen ist. Die Ergebnisse mögen aus unserer Sicht skurril oder falsch sein:

Da wird z. B. der Kreisumfang der Sonne [ 12 A 11, A 21 und 22 DK] 27 (28) mal
so groß wie der der Erde genannt, der des Mondes nur 19 mal so groß. Schließlich
wird die Gestalt der Erde – über „kugelförmig“ hinaus – zylindergestaltig genannt



132

[12 A 10 DK] und als Maß beschrieben, dass die Höhe des Zylinders 1/3 des Durch-
messers der Grundfläche betrage. 

Zusammenfassend heißt es in einer byzantinischen Enzyklopädie [12 A 2 DK]:

Er schrieb „Über die physis“, malte eine Erdkarte und <schrieb> „Über die Fix-
sterne“, <konstruierte> einen Himmelsglobus und <erforschte> noch manch ande-
res.

Was nun sein Werk „Über die physis“ betrifft, so wurde ein solches Vorhaben von
späteren Autoren als so bedeutend eingestuft, dass [12 A 7 DK] ein Autor schrieb,
„er habe als erster von den Hellenen es gewagt, eine Abhandlung ‘Über die physis’
herauszugeben.“ Wir wollen uns an anderer Stelle damit auseinandersetzen, ob der
Titel „Über die physis“ schon authentisch von ANAXIMANDROS selbst stammt
oder erst später aufgekommen ist und als spätere Sammelbezeichnung für Abhand-
lungen dieser Art dient. Hier sollte schon einmal auf die erst jüngst erschienene
(aber ältere) Habilitationsschrift von Harald PATZER aus dem Jahre 1939 hinge-
wiesen werden: Physis – Grundlegung zu einer Geschichte des Wortes, Stuttgart
1993.

Jedenfalls ist uns von ANAXIMANDROS bei SIMPLIKIOS [12 A 9 und 12 B 1
DK] ein ganz bemerkenswerter Satz überliefert. Es handelt sich um das erste und
älteste Prosazitat europäischer Philosophie bei einem Autor, der am Ende der anti-
ken Philosophie stand [s. Anhang § 3b].

[12 A 9 DK]:

„ANAXIMANDROS des PRAXIADES Sohn, Milesier, <welcher> Nachfol-
ger des THALES wurde und dessen Schüler <war>, benannte als Ursprung
und Element der seienden <Dinge> das Unbegrenzte; als erster hat er die-
sen <Fach->Ausdruck „Ursprung“ eingeführt. 

Er bezeichnet damit (d. h. mit dem Wort „Ursprung“) weder Wasser noch ir-
gendein anderes der so genannten Elemente, sondern eine andere unbe-
grenzte Wesenheit (physis), aus der, <wie er sagt,> alle Himmel und die in
ihnen <vorhandenen> Ordnungen entstünden.“ 

[12 B 1 DK]: „Woraus aber die Entstehung ist den seienden <Dingen>,
dorthin vollziehe sich auch ihre Zerstörung im Maße ihrer Schuldigkeit;
denn Genugtuung leisteten sie einander und Schadensersatz für <ihre>
Rechtsübertretung gemäß der Ordnung der Zeit.“

[12 A 9 DK]: „Offensichtlich in Ansehung der Tatsache, dass die vier Ele-
mente ineinander übergehen, hielt er (ANAXIMANDROS) es nicht für wür-
dig, irgendwie davon eines zu dem grundlegenden zu machen, sondern etwas
anderes an diesen <Elementen> vorbei. Dieser <Mann> bestimmt den Pro-



Die Verwandlung



134

zess des Entstehens nicht dadurch, dass sich ein Element verändert, sondern
dadurch, dass sich die Gegensätze durch die ewige Bewegung absondern.“

Soweit also SIMPLIKIOS, der letzte nichtchristliche Philosoph, der aus Sorge we-
gen der fundamentalistischen Christen möglichst viel Gedankengut durch das Ex-
zerpieren der Alten zu retten versuchte. Der Kern seines Textes ist ein wörtliches
Zitat aus dem genannten Werk des ANAXIMANDROS, das, wie man sieht, in eine
kurze Paraphrase übergeht.

Dieser Text muss erläutert werden. 

Auf die kurze Mitteilung zur Person des ANAXIMANDROS folgt die Feststellung,
dass Ursprung und Element alles dessen, was ist (ton onton), das apeiron sei. 

Den Begriff Element (stoicheion) im technischen Sinne dürfen wir als eine retros-
pektive Verformung des SIMPLIKIOS, vielleicht sogar schon des THEOPHRAS-
TOS, vermuten. Hingegen arche als Anfang oder Ursprung – oder bildlich gespro-
chen: „Quellbezirk“ – stammt von ANAXIMANDROS; das sagt auch SIMPLI-
KIOS. Ebenso authentisch von ANAXIMANDROS ist der Begriff apeiron [anders
bei FEHLING, 1994, S. 76 ff.]. Während THALES nun sich auf das anschauliche,
jedenfalls in der Anschauung vorstellbare Wasser beruft, vielleicht sogar als eine
physis – Wesenheit – benennt, spricht ANAXIMANDROS völlig unanschaulich
vom apeiron. 

Kurz einiges zum Wort apeiron: Es hängt mit dem Wort peras zusammen. Dieses
bedeutet ganz allgemein soviel wie Ende, Grenze in Zeit und Raum, speziell den
Umriss und die Kontur eines Gegenstandes sowie die einem Objekt Gestalt gebende
Begrenzung, durch die etwas überhaupt wahrnehmbar wird. 

apeiron meint das Gegenteil, also dasjenige, was ohne Begrenzung und Bestim-
mung durch Raum und Zeit „west“, kurzum das „Grenzfreie“ [FRÄNKEL, H.,
1968, S. 189]. Es ist da, ohne dass man es sehen kann, ohne Kontur, ohne Gestalt,
unanschaulich und nur durch das Denken erschließbar.

Jedenfalls ist das apeiron arche von allem. Während wir mit apeiron so unsere
Schwierigkeiten haben, gibt sich arche sehr anschaulich als „Ursprung“. Ich möchte
nicht einmal so weit wie SIMPLIKIOS gehen (der den Text wohl aus dem Werk des
THEOPHRASTOS [s. u. S.  157] : physikon doxai („Lehrmeinungen der Naturphi-
losophen“) entnommen hat): arche wird schon in einem technischen Sinne als
ursprüngliche Substanz gesehen und in einem Atemzuge mit stoicheion genannt.

Das apeiron wird nun der Anfang der Himmel (Plural!) und der Welten in ihnen
(den Himmeln) oder doch wenigstens der Ordnungen in den Himmeln genannt;
kosmos bedeutet beides: Schmuck/Ordnung und Welt. Doch den Begriff „Welt“ für
kosmos wollen wir später genauer betrachten, vor allem weil die Texte mal den Plu-
ral [12 A 9/10 DK], mal den Singular [12 A 11 DK] verwenden.

Der Bericht in 12 A 9 DK sagt uns etwas ganz Wichtiges: Im Unterschied zu z. B.
THALES wird nicht eine konkret fassbare Substanz als Quellbezirk all dessen, was



135

ist, genannt, sondern etwas, was eben nicht durch Gestalt und Konturen fassbar ist,
etwas was grenzfrei „west“ („* a-peras“ – „apeiros“) und damit außer (und vor)
dem Raume unserer Erfahrung, also vor dem sinnlich wahrnehmbaren Kontinuum
liegt, etwas Unerfahrbares. Dazu kommt man nicht mit den Sinnen und durch
Handlungen, sondern nur durch das Denken. Ein schärferer Gegensatz zum mythos
ist nicht denkbar; denn letzterer will ja gerade durch Bilder und personenbezogene
Attribuierungen etwas erfahrbar machen. 

Mit diesem apeiron assoziiere ich dasjenige, was unbegehbar und undurchdringlich
ist mit den Maßen dessen, was wir Welt oder kosmos nennen. Die Wurzel *per
taucht nämlich auf im Worte poros = Furt – Stelle, mit deren Hilfe man leicht einen
Fluss durchdringen kann, lateinisch in porta = Stelle, durch die man in ein Haus tritt
oder in portus = die Stelle, wo man von See her ein Land betritt: the port!

Die geradezu tragische Situation dieses Denkers besteht darin, dass er mit Worten
und der Sprache der Welt etwas benennen muss, wofür es Worte und Sprache noch
nicht gibt. Wie soll ich ohne Grenzen grenzfrei wesen können, wenn ich selbst nur
aus Grenzen bestehe? Wie soll ich mit begrenzenden Worten ausdrücken, was nur
deswegen existiert, weil es keine Grenzen hat, während ich selbst deswegen über-
haupt nur existiere, weil ich Grenzen habe? Wie soll ich meine Aufmerksamkeit auf
etwas richten, dessen Signale zu empfangen mir die Sinne fehlen oder gerade erst
entwickelt werden? Aber immerhin behauptet ANAXIMANDROS den Zusam-
menhang zwischen Daseinsordnung (kosmos, uranos) und dem apeiron.

Und nun kommt [12 B 1 DK] eine Bemerkung, die authentisch ist und von geradezu
unheimlicher Folgewirkung:

Mit dem Sein der Dinge, mit ihrem Entstehen aus dem, was grenzfrei west, hängt
notwendigerweise Schuld zusammen, jedoch in dem Sinne, dass man etwas schul-
dig bleibt. Absondern und Entfalten aus den Keimen des apeiron ist Schuld. Hier-
sein ist Schuld. Absondern (das sagt das Wort ja bereits) ist Sünde. Und dafür hat
das Hierseiende Strafe zu zahlen. Die Strafe ist der Verlust der eigenen Existenz. 

Der Prozess der Strafe ist also die Zerstörung dessen, was ist. Indem wir vergehen
(„zerstört werden“ phtheiresthai – phthora), leisten wir Schadensersatz (dike) für
unsere Rechtsübertretung (adikia), die wir mit unserem Entstehen beginnen. Mit
unserer Entstehung haben wir anderen, die hätten entstehen können, die Möglich-
keit des Werdens genommen. Das ist unsere Schuld. Wir bleiben also dem, das nicht
hat entstehen können, etwas schuldig. Mit dem Entstehen haben wir uns unter das
Kommando der Zeit (chronou taxis) begeben; und diese gebietet unser Vergehen,
genauer: unser Wandeln zu den Quellen gemäß der Schuldigkeit. Das apeiron habe
ich im Maße meiner selbst und um meiner selbst willen reduziert durch mich, und
nur durch mich kann das apeiron sein altes Maß erhalten, wieder aufgefüllt werden,
und nur so erhält ein Anderes zum Sein die Chance.

Abgebüßt ist die Schuld des Seins, und gleichzeitig wird neue Schuld errichtet,
neue Schuld neuer Existenz.



136

Doch wo ist die Schuld des Noch-nicht-hier-Seins? Wo ist die Schuld des apeiron in
Bezug auf das Andere im Jetzt und Hier? Sie besteht im Vorenthalten dessen, was
sich im Hiersein hätte entfalten können. Die Schuld des Nichtseins ist das Nicht-
sein selbst – so wie die Schuld des Hierseins im Hiersein besteht. Die Dimension
der Schuld – als Existentialschuld – wird das abendländische Denken bis heute be-
gleiten. Sie hat übrigens auch etwas Trostreiches:

Ich darf (nicht nur „ich muss“) meine Schuld begleichen, und ich bin die Chance für
ein anderes Seiendes, so wie das Andere mir durch seine Schuld die Chance gab.

Ich darf sterben! Der Trost in meinem Leben ist die Gewissheit, dass ich mich zu-
rückgeben muss und auch darf. Der Trost meines Lebens ist mein eigener Tod; mit
ihm wird die Schuld gelöst.

Wer weiß, wie viel von SOKRATES oder Anselm von CANTERBURY in mir
steckt? Wer wird sich über den Stein oder über eine Kastanie oder gar über ein Tier
erheben? Weiß er, wodurch diese Naturseienden in die Existenz traten? Und wer
weiß gar, was von ihnen, groß oder klein, in jedem von uns steckt? Sie tilgten ihre
Schuld und ließen uns schuldig werden.

Nach der Darstellung und Deutung des ersten bedeutenden Prosasatzes der abend-
ländischen Philosophie soll noch etwas zur Einschätzung und Bewertung beigetra-
gen werden:

Es fällt auf, dass hier wohl zum ersten Mal ein Stück Ontologie nicht nur wie bei
ORPHEUS und HESIODOS entwickelt, sondern entfaltet wird, also Lehre vom
Sein (ta onta) und von dem, wodurch das Sein zu einem solchen wird. Der Text sagt
ja auch: 

„Woraus das Entstehen ist, dorthin erfolgt das Vergehen.“ 

Vielleicht sollte man besser von einer Schichtenontologie sprechen: 

Schon HOMER zeigt, wie wir sehen, die Doppelbödigkeit der Wirklichkeit. Das
kann am Bild einer großen Bühne deutlich gemacht werden, die geteilt ist und auf
deren Hälften zwei Gruppen von Personen (Götter und Menschen) aufeinander be-
zogen handeln. Im Mythos sind die Hälften von ungleichem Gewicht – die
Götterszene dominiert die der Menschen. Und doch sind die Hälften Teile eines
Ganzen, einer schicksalhaften Größe, die beide Hälften – wir könnten sie auch kos-
moi nennen – umfasst. Dieses geschlossene Ganze wird in der orphischen Mytholo-
gie metaphorisch als das Ei dargestellt, das Lebens- und Gestaltungsräume in ein
geschlossenes System bringt.

Wenn wir die Metapher auf ANAXIMANDROS übertragen, dann könnte man vom
Sein als dem Umfassenden sprechen; dieses wiederum gliedert sich in das apeiron
und das sinnliche Kontinuum von Gott, Welt und Mensch.

Die theologische Aussage der Orphik [1 A 12 DK; s. o. S.  70] wird zu einer ontolo-
gischen bei ANAXIMANDROS mit einem physikalischen Hintergrund:



137

Das Hierseiende ist durch sein Hervorgehen aus dem apeiron eine Schuld eingegan-
gen und kehrt wieder heim in das apeiron, das man auch den Raum der „Potentiali-
tät“ [Hermann FRÄNKEL] nennen kann. Doch der Raum der Potentialität befindet
sich ebenfalls in Schuld und wechselt wegen der Schuld in das Sein; denn aus wel-
chem Grunde sollte sonst das apeiron in das konkrete Sein überwechseln? Es erfolgt
also ein universaler Austausch zwischen beiden Bereichen oder Systemen. Und
mit dieser Erkenntnis schreiten wir in die neuzeitliche Physik, genauer: in die Ther-
modynamik mit ihren berühmten Hauptsätzen. Vor allen Dingen für uns wichtig ist
der so genannte Nullte Hauptsatz, der für zwei Systeme notwendige – allerdings be-
grenzte – Austauschprozesse feststellt (bis sich die intensiven Zustandsgrößen an-
geglichen haben). Die Balance ist (dem philomythischen Paradigma entstammend)
Denkhintergrund für ANAXIMANDER ebenso wie für Wilhelm OSTWALD oder
James Clerc MAXWELL.

Balance bei ANAXIMANDROS kann von uns so verstanden werden: Sofern sich
das apeiron als das eine System in das Hiersein – sein Gegenüber – begibt, muss
sich das Hiersein als System in das apeiron wieder zurückgeben. Im Unterschied
zum Nullten Hauptsatz dauert der von ANAXIMANDROS erkannte Zustand des
interkosmischen Austausches ewig.

Dieser Gedanke ist für viele faszinierend. Zu nennen ist z B. Friedrich NIETZ-
SCHE [Also sprach ZARATHUSTRA, 30. Abschnitt des dritten Teils], der die
ewige Wiederkunft des Gleichen sang:

Denn deine Tiere wissen es wohl, o ZARATHUSTRA, wer du bist ... du bist
der Lehrer der ewigen Wiederkunft ... Siehe, wir wissen, was du lehrst: dass
alle Dinge ewig wiederkehren und wir selber mit, und dass wir schon einige
Male dagewesen sind und alle Dinge mit uns...

Und wenn du jetzt sterben wolltest, o ZARATHUSTRA; siehe, wir wissen
auch, wie du da zu dir sprechen würdest...

Du würdest sprechen und ohne Zittern, vielmehr aufatmend vor Seligkeit...

Nun sterbe und schwinde ich ... und im Nu bin ich ein Nichts. Die Seelen sind
so sterblich wie die Leiber.

Aber der Knoten von Ursachen kehrt wieder, in den ich verschlungen bin –
der wird mich wieder schaffen! Ich selber gehöre zu den Ursachen der ewi-
gen Wiederkunft.

Ich komme wieder, mit dieser Sonne, mit dieser Erde, mit diesem Adler ...
nicht zu einem neuen Leben...

ich komme ewig wieder zu diesem gleichen und selbigen Leben..., dass ich
wieder aller Dinge ewige Wiederkunft lehre...



138

„Eingewoben in den Knoten der Ursachen bin ich selbst Ursache der ewi-
gen Wiederkunft – dieses sage ich aufatmend dabei vor Seligkeit“. 

Dieser optimistischen Interpretation des ANAXIMANDROS durch Friedrich
NIETZSCHE steht diejenige des MEPHISTOPHELES bei GOETHE gegenüber.

[Faust, 1. Teil, Studierzimmer]:

Faust: Wie nennst du dich?

Mephisto: Die Frage scheint mir klein
für einen, der das Wort so sehr verachtet ...

Faust: Bei euch, Ihr Herrn, kann man das Wesen
gewöhnlich aus dem Namen lesen...
Nun gut, wer bist du denn? ...

Mephisto: Ich bin der Geist, der stets verneint!
Und das mit Recht; denn alles, was entsteht 
ist wert, daß es zugrunde geht;
drum besser wär’s, daß nichts entstünde.
So ist denn alles, was ihr Sünde,
Zerstörung, kurz das Böse nennt,
mein eigentliches Element ...
Was sich dem Nichts entgegenstellt,
das Etwas, diese plumpe Welt,
soviel als ich schon unternommen,
ich wusste ihr nicht beizukommen...
Und dem verdammten Zeug, der Tier- und Menschenbrut, 
dem ist nun gar nichts anzuhaben:
Wie viele hab’ ich schon begraben!
Und immer zirkuliert ein neues, frisches Blut.
So geht es fort, man möchte rasend werden!
Der Luft, dem Wasser wie der Erden
entwinden tausend Keime sich,
im Trocknen, Feuchten, Warmen, Kalten!
Hätt’ ich mir nicht die Flamme vorbehalten,
ich hätte nichts Aparts für mich.

Diese Auffassung ist nihilistisch. Alles ist so sinnlos. Das Werden um des Verge-
hens willen. Und die besondere Boshaftigkeit dieses Nichts und der Sinnlosigkeit
ist das ewig quellende Leben: „und immer zirkuliert ein neues frisches Blut“. 

Oder auch: „Alles, was entsteht, ist wert, daß es zugrunde geht; drum besser wär’s,
daß nichts entstünde“.



139

Von der Wirkung des ANAXIMANDROS wenden wir uns in einem letzten Anlauf
seiner Kosmologie bzw. Kosmogonie zu. Wir müssen das deswegen tun, weil er
sich nach der Darstellung des HIPPOLYTOS [12 A 11 DK; s. u. S.  158] zur Quali-
tät des apeiron äußert; er nennt die physis des apeiron „immerseiend“ und „ohne Al-
ter“ (aidion und agero). ARISTOTELES umschreibt diesen Tatbestand [12 A 15 DK
= Ph. 203 b 6 ff.] mit „unsterblich“ und „unzerstörbar“. Da beide Autoren zu zitie-
ren behaupten, vermute ich, sie tun das wirklich. Nur zitieren sie verschiedene Stel-
len aus der Schrift des ANAXIMANDROS.

ARISTOTELES äußert sich darüber in seiner Physikvorlesung [203 b 6 ff.; insbes.
203 b 13-15], wobei er Gedanken seiner Kollegen und Vorgänger wiedergibt. 

„Entweder ist etwas ein Prinzip (arche) oder von einem Prinzip abgeleitet;
nur für das Unbegrenzte (apeiron) gibt es kein Prinzip; denn <das> dürfte
eine Begrenzung dessen sein. Zudem ist es (das apeiron) ungeworden und
unzerstörbar ..., denn was geworden ist, muss ein Ziel nehmen; und
<ebenso> gibt es einen Abschluss jeglichen Vergehens. Deswegen ... gibt es
dafür kein Prinzip, sondern dieses ist <Prinzip> für alles andere, so scheint
es, und umfasst alles und lenkt alles, wie all die behaupten, die neben dem
Unbegrenzten (apeiron) andere Ursachen nicht mehr zulassen wollen ... Und
dieses (das apeiron) sei das Göttliche; denn es sei „unsterblich“ und „un-
zerstörbar“, wie ANAXIMANDROS sagt und die Meisten der Naturphiloso-
phen (physiologoi).“

Die Attribute des apeiron sind also „immerseiend“, „ohne Alter“, „unsterblich“ und
„unzerstörbar“.

Der aristotelische Beitrag zum Verständnis des apeiron ist wichtig:

Es hat keinen Anfang, kein Ende, kennt kein Altern und ist unvergänglich; inso-
fern ereignet sich am apeiron kein Prozess, kein Werden. Es untersteht keiner ande-
ren Instanz. 

Und doch tritt etwas auf, das wir schon bei ORPHEUS fanden: die Zeit. 

Sie wirkt zwar nicht im Bereiche des apeiron, doch entfaltet sie ordnende Wirkung
im Bereiche dessen, was aus dem apeiron hervorgeht – in allem Konkreten, was
Grenzen und Konturen hat – kurzum im sinnlichen Kontinuum. Sie ist nicht Zeit
schlechthin als Maß und Ausdruck dessen, was sich verändert oder an dem sich Pro-
zesse vollziehen. Wir finden sie aus dem Geiste des philomythischen Paradigmas
personifiziert als Gottheit in der Kosmo- und Theogonie des ORPHEUS. Auch bei
ANAXIMANDROS ist sie Person, die wie ein Richter im Rahmen eines Urteils
Anordnungen (taxis/taxeis) erteilt; selbst SOLON weist ihr die Aufgabe der Recht-
sprechung (CHRONOY DIKE) zu. 

Wir sehen also einen Zusammenhang zwischen ORPHEUS [Frg. 60, 65, 66a, 68, 70
Kern] ANAXIMANDROS und SOLON [vgl. NESTLE, 1975, S. 85]. 



140

Auf eine sprachliche Besonderheit möchte ich hier wiederholend hinweisen – sie ist
uns bewusst; den Griechen des 7. und 6. Jahrhunderts wohl nicht – aber Worte ha-
ben nun einmal einen Ursprung:

Das griechische Wort chronos = „Zeit“ hängt mit dem Worte geras (= „Alter“) [s. o.
Seite  71] zusammen und ist zurückzuführen auf die indoeuropäische Wurzel *gher
(= fassen, packen) , was man auch in dem griechischen Wort für Hand (cheir) an-
trifft. 

Das apeiron ist ohne Zeit, ohne Alter, ohne Anfang und Ende, unantastbar, unan-
greifbar, unzerstörbar. Die Summe dieser Begriffe geht aus der Negation dessen
hervor, was der konkreten Wirklichkeit eignet: 

Alles wird geboren, altert und stirbt – unterliegt der Zeit und dem Zwang. Freilich
reicht die Negation zur Charakterisierung nicht aus. Wir brauchen eine positive
Funktionsbestimmung, vor allen Dingen eine Bestimmung der Wirkung, die das
apeiron auf ta onta (das Daseiende) ausübt. Man könnte ja daran denken, dass es z.
B. eine Gottheit gibt, sozusagen das beide Schichten umspannende Wesen, das aus
dem apeiron Anteile in das den Sinnen zugängliche, mit Grenzen versehene Sein
abstellt, das das apeiron reduziert und das Sein so eine Schuld eingehen läßt und
dem Zwang aussetzt.

Doch so ist es wohl nicht: Das apeiron selbst ist, wie wir sehen, göttlich (theion),
wie nach ARISTOTELES [Ph. 203 b 6 ff.] aufgrund der bereits genannten Attribute
(ohne Anfang, ohne Ende, unzerstörbar) die physiologoi, auch ANAXIMANDROS
[203 b 14-15], sagen. Vor allem ergibt sich der göttliche Charakter aus der Tatsache,
dass sich das apeiron in ewiger Bewegung befindet [kinesis aidios = 12 A 11 DK].
Diese Folgerung dürfen wir schon bei ANAXIMANDROS ansiedeln und nicht erst
bei den späteren Philosophen, vor allen Dingen nicht bei ARISTOTELES, der die
Bewegung eben gerade nicht bei Gott ansiedelt: Dieser ist der unbewegte Beweger
(to akineton kinûn).

Immerhin ergibt sich für das apeiron aus dem Charakter des Göttlichen die Dimen-
sion der Handlung. Diese Folgerung findet sich in der eben genannten Stelle der
Physikvorlesung des ARISTOTELES mit den Worten, dass es alles umfasse und
steuere [203 b 11-12].

Dieser Gedanke, dass eine fundamentale Größe etwas umfasse und steuere, ist weit
verbreitet, so dass wir ihn auch bei HERAKLEITOS [22 B 41 DK], PARMENIDES
[28 B 12.3 DK] und DIOGENES von Apollonia [64 B 5 DK] finden.

Wir können festhalten, dass alles Werden und Entstehen, alles Aus-dem-apeiron-in-
das-Hiersein-Treten, alles Aufkeimen der Himmel und der Welten(ordnungen) [12
A 9 DK] durch das apeiron selbst initiiert und gesteuert wird. Insofern unterliegt das
Sein, d. h. alles, was wir sind und uns umgibt, der Kontrolle und Steuerung aus
dem apeiron und durch das apeiron. 



141

Nun stellt sich die Frage, wie denn aus dem apeiron – dem „Unbegrenzt-Indifferen-
ten“ [Hermann FRÄNKEL] – etwas hervorgeht und in welcher Gestalt es hervor-
geht und wozu es wird und woraus das apeiron selbst besteht.

Begonnen sei mit der zuletzt genannten Frage: Woraus setzt sich das apeiron zu-
sammen? Was ist seine physis? 

Bevor wir uns unseren Reim machen, fragen wir bei denen, die die Schrift des AN-
AXIMANDROS noch lesen konnten, z. B. bei ARISTOTELES. Er sagt in seiner
Physikvorlesung [207 b 34 ff.]: 

„Vier Arten von Ursachen haben wir unterschieden; das apeiron ist offen-
kundig eine Stoffursache ... Auch alle anderen <Philosophen> behandeln
das apeiron als Stoff; richtigerweise müsste es auch als das Umfasste, nicht
aber als das Umfassende angesehen werden“. 

ARISTOTELES interpretiert ANAXIMANDROS dahin, dass einerseits Sein ein
definiertes ist, das Grenzen hat und den Bereich sinnlicher Wahrnehmung [208 a 2]
umfasst, dass es andererseits als apeiron die Negativbestimmung (steresis) an einem
Gegenstand ist. Das „Umfassende“ gliedert sich also in das sinnliche Kontinuum,
das Grenzen hat (peras) und in dessen Negativbestimmung (a-peiron), das grenzen-
los „west“. Wesen des apeiron ist „hyle“, was „Stoff“ bedeutet. 

Nun sehen wir bereits, dass im theologisch-orphischen Kosmogonieschema zu-
nächst der Zeit Schöpferfunktionen zukam. Noch vor den Göttern war die ZEIT,
die alles, Götter, Kosmos und Menschen schuf. Sodann brachte später DAMAS-
KIOS durch ein Zitat [1 B 13 DK] noch eine Ergänzung in das Schema: Er setzte
noch vor die ZEIT den Stoff (hyle) (manche sagen auch Schlamm – ilys) und das
Wasser. Diese Substanzen „Stoff“ (oder „Schlamm“) und Wasser liegen vor Zeit
und Chaos, also vor allem, was als Geformtes in den Horizont sinnlicher Wahrneh-
mung kommt. Es ist a-peiron, ohne dass DAMASKIOS oder andere orphische Den-
ker des theologischen Paradigmas den Begriff verwenden bzw. ohne dass wir einen
Beleg für die Verwendung des Begriffes im theologischen Paradigma hätten. Im-
merhin aber haben wir mit der Auffassung, apeiron sei Stoff, einen weiteren An-
knüpfungspunkt an das theologische Paradigma der Orphik.

Damit stehen wir vor der Frage nach den Prozessen, die sich zwischen den beiden
Bereichen – dem Unbegrenzten und dem sinnlichen Kontinuum – abspielen.

Der Vorgang wird in einem doxographischen Bericht bei THEOPHRASTOS genau
beschrieben:

„Er sagt, dass dasjenige, was aus dem <Raume des> Immerseienden das
Warme und Kalte hervorbringe, im Verlaufe der Entstehung dieser Weltord-
nung abgesondert sei, und es sei eine aus dieser Flamme bestehende Kugel
rund um die Luft, die die Erde umgebe, gewachsen, wie Rinde um einen
Baum <wächst>; als diese wie immer <geartete> Kugel aufgebrochen sei
und <ihre Teile> in nicht näher zu bestimmende Kreise abgeteilt seien, hät-



142

ten Sonne, Mond und Sterne ihre Entstehungsgrundlagen gefunden“ [12 A
10.33 ff. DK = THEOPHRASTOS: physikon doxai].

Der Text wirft eine Reihe Fragen auf.

Zum einen scheint er durch die Überlieferung so stark in seiner Satzstruktur [vgl.
CAPELLE, 1938 ff., S. 85, Anm. 3] beeinträchtigt, dass er nur schwer zu übersetzen
ist. Zum anderen tauchen Begriffe und Vorstellungen auf, die wir nur schwer verste-
hen können. 

Grundlage der jetzt folgenden Überlegungen bleibt der Text, wie er überliefert ist. 

Erste Frage ist, wie man die Bestimmung „aus dem Immerseienden“ verstehen soll.
Wenn wir uns entsinnen, ist von HIPPOLYTOS das Wesen des apeiron als „im-
merseiend“ (aidion) bezeichnet worden. Daher glaube ich, dass mit „immerseiend“
an der jetzt zu erörternden Stelle das apeiron gemeint ist, nicht die adverbiale Be-
stimmung „von Ewigkeit her“ [CAPELLE a.a.O.; PICHON, 1995, S. 298].

Des Weiteren ist die Rede von Gegensätzen [vgl. 12 A 9.13-14 DK] (warm – kalt,
feucht – trocken usw.), die durch ein „etwas“ aus dem Bereich des apeiron geschaf-
fen und mit diesem im Prozess der Entstehung des Kosmos ausgesondert seien. Die
Balance oder der Zustand des Gleichgewichts zwischen den noch nicht differen-
zierten Gegensätzen innerhalb des apeiron wird ohne äußere Einwirkung im Verlauf
der Kosmogonie gestört. Die Rede ist von einer Flamme, die als Kraft [vgl. auch
HERAKLIT 22 B 30/31 DK] im Schoße des apeiron wirkt und (so könnte man es
sich denken) in kreisender Bewegung wie ein Wirbel die Gegensätze und sich
selbst zu den Bestandteilen der Weltschöpfung macht. Das soll nach dem Text so
sein: Das Feuer als Leichtestes wird nach außen gewirbelt und legt sich wie ein
Ring um die schwere Luft. Die Luft ihrerseits liegt auf der schweren Erde. Wir ha-
ben also eine Feuerhülle, die um einen kälteren und schwereren Kern liegt. Durch
das Feuer wird dieser erwärmt; es steigen Winde auf, die den Feuerring, der sich
über oder um das sinnliche Kontinuum Welt wie Rinde um einen Baum gelegt hat,
sprengen. Das sei so geschehen, dass sich aus der Kugel Feuerringe gebildet hätten,
die den gestirnten Himmel bildeten bzw. die Gestirne selbst.

Schon sehr lange übrigens wird mit der Kosmogonie eine unvorstellbare Maße er-
reichende energiereiche Bewegung, „Wirbel“ (dînai) genannt, in Verbindung ge-
bracht. Wir finden das schon in der orphischen Kosmogonie [Frg. 1, KERN, S. 80;
vgl. oben S.  71]

Während bisher auf Verbindungen zwischen den philomythischen und theologi-
schen Paradigma hingewiesen werden konnte, erweist sich jetzt das theologische
des ORPHEUS [1 A 12 DK] sogar als Erklärungshilfe, ebenso auch allgemeine Vor-
stellungen, die sich in späteren Texten [68 A 1 und 68 B 5 DK] niederschlagen:

Da werden wiederum Wirbel, „windschnelle“, als Ursache der Kosmogonie ge-
nannt. Wenn das apeiron nur als Raum des Gleichgewichts und der Balance vor-
stellbar ist, dann zeigt sich auch an dieser Stelle die intensive Wirkung des philomy-
thischen Paradigmas ( z. B. HOMEROS), für das eben alles, was ist, als Ausdruck



143

fundamentaler Balance darstellbar wird – bis hin zum Rechtsraum der Gesellschaft
und des Einzelnen (z. B. bei SOLON).

Als ganz wichtig festzuhalten ist die Tatsache, dass von Anfang an in der Realisie-
rung dessen, was aus dem apeiron entstand, die Gegensätze feste Bestandteile un-
serer Daseinsordnung sind und mit Kraft die Daseinsordnung wirken. Sie wirken
Welt und weisen ihrerseits stets auf das apeiron hin. Sie erinnern somit den Den-
kenden an das, was zeitlos, todlos, frei von Anfang und Ende ist. 

Auch hier fassen wir wieder das philomythische Paradigma, das in der Welt eine
agonale Struktur entdeckt hat.

Der entscheidende Schritt für den Weltprozess ist also das Ausscheiden der Gegen-
sätze, vor allem des Warmen und Kalten, auch des Trockenen und Feuchten. Diese
Gegensätze wirken aufeinander ein, so dass innerweltlich ein Ausgleich erfolgt. Wir
sahen die Idee des Ausgleichs bereits bei der Wechselbewegung zwischen „apei-
ron“ und „on“ und dürfen als dahinter stehend Beobachtungen aus dem Rechtsraum
der menschlichen Gesellschaft vermuten. Auch hier ist Leben ohne rechtlichen Aus-
gleich (dike) auf Dauer nicht möglich.

Diesen Denkvorgang, der Vorstellungen aus dem Rechtsraum der Gesellschaft auf
Naturphänomene überträgt (also eine politomorphe Metaphysik), sahen wir bereits
bei dem etwa dreißig Jahre älteren SOLON [Frg. 3 und 11 DIEHL]. Doch es gibt ei-
nen wichtigen Unterschied:

SOLON bleibt durch seine Personifizierungen im Rahmen der personalen Weltdeu-
tung des Mythos; ANAXIMANDROS aber legt durch seine rationalen Erklärungs-
modi den Grund für ein sachlich-naturwissenschaftliches Weltverstehen und auch
Weltverhältnis.

Nun finden wir an verschiedenen Stellen zuverlässige Hinweise darauf, dass es
nicht nur einen Himmel gibt [12 A 9, A 10, A 11 DK], sondern viele, insbesondere
aber, dass es nicht nur einen Kosmos gibt, sondern viele bzw. zahllose [12 A 14, A
11, A 9 DK]. Diese doxographischen Hinweise zur Lehrmeinung des ANAXI-
MANDROS gehen wohl alle auf THEOPHRASTOS zurück, der dem ANAXI-
MANDROS die Lehre von den vielen uranoi (Himmel) und vielen kosmoi (Welten)
zuschrieb.

Darüber entbrannte ein langer Streit: Auf der einen Seite vermutete man, es seien
koexistente Welten gemeint [BURNET]; auf der anderen Seite sprach man von suk-
zessiven Welten [ZELLER, CORNFORD]. 

SCHADEWALDT weist auf eine wichtige Stelle bei CICERO [De nat. I 10.25 = 12
A 17 DK] hin. Es heißt da:

„ANAXIMANDERS Meinung ist, dass die Götter entstandene seien, die in
langen Intervallen auf- und untergehen und dass diese Götter zahllose Wel-
ten (mundos) seien.“ 



144

Diese ist die einzige Stelle, die zum Plural kosmoi etwas sagen kann. Sonst schwei-
gen die Doxographen bzw. wir haben nichts erhalten, auch nicht von THEO-
PHRASTOS. Immerhin stellt CICERO Welten als sukzessive einander ablösende
vor und auch ihre Identität mit den Göttern, die in immer neuen Generationen in
Erscheinung treten und verschwinden. Doch dürfen wir vermuten, dass sich in dem
endlosen Stoff des apeiron viele Weltenwirbel und damit Welten gebildet haben
und im Wege sühnenden Austauschs in das apeiron zurückfallen: Sie zahlten für ihr
Vergehen.

Dass Götter Entstandene sind, ist nicht neu. Wir hörten dies bereits bei HESIODOS
[vgl. S. 59]: Wir lernten die Abfolge: URANOS – KRONOS – ZEUS. Eine
Göttergeneration kam und ging oder musste gehen. Und eine Göttergeneration ver-
körperte eine bestimmte „Ordnung“ oder auch kosmos. ANAXIMANDROS verän-
dert nun die konventionelle Götterordnung durch seine Lehre vom apeiron – aus
diesem gehen sie sukzessiv hervor und verkörpern die Wirklichkeit dessen, was ist. 

So stellt der Theophrastbericht dar, wie ANAXIMANDROS sich mit dem Para-
digma des HESIODOS auseinandersetzte bzw. zeigt uns die Entwicklung eines
neuen Paradigmas im Nachdenken über das, was ist.

Wir bleiben bei der Kosmogonie und sprechen darüber, was ANAXIMANDROS
von der Struktur dessen denkt, was wir in unserer Sprache „Welt“ nennen. 

Den Prozess der Entstehung der Gestirne beschrieben wir schon: Sonne, Mond und
Sterne entstanden aus dem Feuerring, der sich mit den Gegensätzen aus dem apei-
ron gebildet hat.

Was die Himmelskörper betrifft, so wollen wir eine Stelle bei HIPPOLYTOS zur
Kosmologie des ANAXIMANDROS [12 A 11.9 ff. DK] betrachten: Die Sterne
entstünden als Feuerring; <dieser> habe sich vom kosmischen Feuer abgesondert
und sei von Luft umgeben. 

„Es gebe Ausblaselöcher, <sozusagen> gewisse röhrenartige Durchlässe,
durch die die Himmelskörper wahrnehmbar würden. Deswegen entstünden
auch deren Verfinsterungen, wenn die Ausblaselöcher verstopft würden. Der
Mond erscheine bald zunehmend bald abnehmend je nach Verstopfung oder
Freilegung der Durchlässe.“ [12 A 21.10 DK]: „<Die Sonne sei> ein
Ring… voll von Feuer, und sie lasse an einer Stelle das Feuer durch eine
Öffnung austreten, wie durch das Rohr eines Blasebalgs.“ 

[A 18.32]: „Die Gestirne würden von den Ringen und Kugeln, auf denen ein
jegliches <Gestirn> wandelt, fortbewegt.“

Sterne sind also für ANAXIMANDROS Feuerringe, vielleicht auch von Luft umge-
bene dicke Räder oder Scheiben, durch deren Löcher das Ursprungsfeuer durch-
leuchte; dieses nenne man einen Stern. Da diese Scheiben von aufsteigenden Wir-
belwinden bewegt würden, entstehe der Eindruck, dass die Sterne sich drehen.



145

Wenn die Durchlasslöcher sich schlössen, entstünden die sog. Verfinsterungen, auch
die Mondphasen könne man so (mit einem Teilverschluss) erklären.

ANAXIMANDROS sucht also schlüssige Erklärungen für die kosmischen Er-
scheinungen und geht sogar so weit, dass er mit Zahlen die Größe der Gestirne be-
schreibt bzw. sie mit der Größe der Erde vergleicht: 

Der Umfang der Sonnenscheibe ist 27 oder 28 mal so groß wie der der Erde
[12 A 11, A 21 DK], der des Mondes ist 19 mal so groß [12 A 22 DK]. 

Zweierlei ist hier bedeutsam:

Zum einen leuchtet der Zusammenhang zwischen Wirklichkeit und der gefunde-
nen Größe höchster Abstraktion oder Unanschaulichkeit, dem apeiron, auf. Aber
wir wissen nicht, ob ANAXIMANDROS, von den Einzelerscheinungen ausgehend,
das apeiron findet (also induktiv) oder ob er deduktiv die Fülle der Einzelerschei-
nungen aus dem apeiron ableitet als der elementaren Größe, die in sich die stoffli-
che Potentialität dessen verbirgt, was ist. 

Zum anderen können wir auch bei ANAXIMANDROS feststellen, dass er Wirk-
lichkeit in festen Zusammenhängen denkt und diese Zusammenhänge nicht nur
durch geometrische Figuren, sondern auch durch Zahl und Maß wie ein Naturwis-
senschaftler darstellt. Wir erleben hier die Geometrisierung und Arithmetisierung
der Wirklichkeit.

Wir kommen zur Erde.

Die naive Grundfrage, wie denn die Erde zu den anderen Gestirnen gestellt sei, be-
antwortet ANAXIMANDROS, wie die Doxographie aufführt [12 A 26, auch
A 11 DK], dahingehend, dass sie in Ruhe schwebend im Mittelpunkt des kosmos
verharre. Die Darstellung geht sogar so weit, dass die Ruhelage naturwissen-
schaftlich aus der Zentrallage begründet wird. Man sieht, wie hier ein Weltbild be-
gründet wird, das später als das geozentrische des PTOLEMAIOS in das abendlän-
dische Denken eingeht.

Es gibt auch einen Bericht über die Gestalt der Erde [12 A10 DK] selbst. Sie sei
zylinderförmig und so gestaltet, dass die Höhe des Zylinders 1/3 des Durchmessers
betrage. Es heißt, sie sei gewölbt und gleiche einer Säule(ntrommel). Als ihr
Schicksal wird die Austrocknung dargestellt. Zunächst sei [12 A 27 DK] der ge-
samte Bereich um die Erde feucht gewesen; dann habe die Sonne den Bereich aus-
gedünstet und so die Winde entstehen lassen, welche ihrerseits für die Wenden von
Sonne und Mond verantwortlich seien. Was übrig sei, sei das Meer; doch auch die-
ses werde schließlich einmal trocken werden. Das Ergebnis sei dann ein Vergehen,
bis sie im Rahmen einer Weltenperiodik [12 A 10. 30-32 DK] wiederkehre wie die
vielen anderen Welten, die, aus dem im grenzenlosen Umfang vorhandenen Urstoff
des apeiron sich gleichzeitig [CAPELLE, 1938, S. 86, Anm. 2] bildend, ebenfalls
vergehen müssten. 



146

Die Berichte [12 A 23 DK] gehen so ins Detail, dass die Meinung des ANAXI-
MANDROS sogar zu Blitz, Donner und Wirbelsturm vorgetragen wird.

Wir finden also in ANAXIMANDROS einen vielfältig interessierten Denker wie
THALES, der den Weg des logischen Paradigmas verfolgte, indem er wie HESIO-
DOS oder THALES Komponenten des philomythischen Paradigmas weiterentwi-
ckelte. Man spürt allenthalben naturwissenschaftlichen Aufwind, in der Kosmogo-
nie, Astronomie, Physik, Geologie, Meteorologie und auch in der Biologie, wo man
den Eindruck gewinnt, er habe an so etwas vorwegnehmend gedacht, was man spä-
ter die Evolutionstheorie nennt. 

Für die Frage nach der Entstehung des Lebens überhaupt und der Menschen insbe-
sondere haben wir übereinstimmende Berichte [12 A 10, A 11, A 30 DK], dahinge-
hend dass die Lebewesen dem Feuchten entstammten. Auf Schalentiere, die auf das
Trockene gezogen seien, gehe ihr Ursprung zurück. Die Menschen speziell seien
zunächst in anderen (vielleicht) fischähnlichen Lebewesen gewesen und gewach-
sen, bis sie gereift als Männer und Frauen geboren wurden. Deswegen seien die
Menschen anfangs Fischen ähnlich gewesen. Der Fisch werde daher von den Syrern
auch verehrt; denn er sei von der gleichen Art (homogenes) wie der Mensch.

Er schließt [12 A 10 DK] das aus der Tatsache, dass alle Tiere nach der Geburt
schnell sich selbst helfen könnten, nur der Mensch nicht – er bedürfe lange währen-
der Bemutterung und hätte als Gattung nicht überlebt, wenn seine Geburt von An-
fang so gewesen wäre wie heute: Hilflos und schutzbedürftig kommt er zur Welt. 

Man sieht, dass der geniale ANAXIMANDROS ganz systematisch und breit ange-
legt Welt und Mensch zu erklären versucht – aus ihren eigenen Voraussetzungen
mit seiner eigenen ratio ohne mythische Personifizierungen und Attribuierungen. Es
gelingt ihm, mit der Entfaltung des naturwissenschaftlichen Weltbildes das logische
Paradigma weiterzuführen.

Wenn man die Berichte durchgeht, so wird man keine Hinweise auf die offizielle
Religion der Hellenen finden, nicht ZEUS, nicht POSEIDON oder sonstige
göttliche oder verehrungswürdige Personen treten auf. Das liegt wohl an seiner spe-
ziellen, vom Persönlichen abgehobenen Gottesauffassung. 

Soweit die Beurteilung der Quellen das zulässt, ist Göttliches im Bereich des apei-
ron anzusiedeln bzw. ist das apeiron mit dem Göttlichen identisch. Diesem Bereich
wird ununterbrochene Bewegung, ein Zustand ohne Anfang und Ende, vor allem
aber Steuerungsfunktion zugeschrieben. Das sind Qualitäten, die auf Göttliches,
nicht aber auf eine (oder viele) Gottesperson(en) zutreffen. Man darf daher wohl
vermuten, dass ANAXIMANDROS den Weg des THALES weitergeht und die an-
thropomorphe Götterwelt seiner Mitbürger aus seinem eigenen Horizont heraus-
nimmt. Diese Entwicklung theologischen Nachdenkens führt wenig später bei XE-
NOPHANES zu einer Grundsatzkritik an der überkommenen Religion und bricht
auch später nicht ab. 



147

3. ANAXIMENES 

Der dritte der Philosophen aus Milet ist ANAXIMENES, Sohn des EURYSTRA-
TOS. Über sein Leben wissen wir nur so viel, dass er Schüler [13 A 2 DK] des AN-
AXIMANDROS war. Er soll auch, was recht unwahrscheinlich ist, den PARMENI-
DES gehört haben [13 A 1 DK]. Als seine akme wird die Eroberung von Sardeis
durch KYROS (546 v. Chr.) genannt. Er soll in der 63. Olympiade (528-525) ge-
storben sein. So liegt seine Lebenszeit in den Jahren zwischen 585 und 525. Er ist
nach dieser Rechnung 26 Jahre jünger als sein Lehrer ANAXIMANDROS [vgl.
KIRK/RAVEN/SCHOFIELD, 1994, S. 157 f.]. Des Weiteren lesen wir, dass er im
Unterschied zu seinem Lehrer, der sich in seinen Äußerungen mehr dichterisch gab
[12 A 9 DK], ein schlichtes Ionisch [13 A 1.19 DK] schrieb. Was nun die Lehre be-
trifft, so sind wir vor allem auf Doxographen angewiesen. DIELS/KRANZ präsen-
tieren nur drei Fragmente – doch ein interessantes Gesamtbild können wir schon ge-
winnen:

13 B 2 DK zusammen mit dem doxographischen Bericht lautet:

„ANAXIMENES, aus Milet, des EURYSTRATOS Sohn, präsentierte als Prin-
zip der seienden <Dinge> Luft. Daraus, <so ist seine Ansicht>, entstehe al-
les und dahinein werde <alles > aufgelöst. ‚Wie unsere Seele’, sagt er, ‚wel-
che Luft ist, uns<er Gemisch> kraftvoll zusammenhält, so umfasst sowohl
Hauch (pneuma) als auch Luft (aer) die <Seins>-Ordnung im Ganzen’
(pneuma und aer haben die gleiche Bedeutung)“.

Ohne dass in diesem Zusammenhange die Frage der Echtheit des ganzen Satzes
oder einzelner Wörter behandelt werden kann, sind zwei Feststellungen zum Text
wichtig:

1. ANAXIMENES stößt bei seiner Suche nach dem Ursprung all dessen, was ist,
auf die Luft, so wie THALES das Wasser fand und als physis von allem aus-
wies. Er entfernt sich von dem hohen Abstraktionsgrad seines Lehrers ANAXI-
MANDROS und wird mehr stofflich-konkret. Er ist aber von
ANAXIMANDROS auch nicht so ganz frei, sondern sucht einen Kompromiss;
denn ein Doxograph [13 A 1 und A 7 DK] schreibt, dass nach Meinung des
ANAXIMENES die unbegrenzt – indifferente (apeiros) Luft Ursprung <von
allem> sei, woraus das Werdende, das Gewordene und das Künftige, Götter und
Göttliches entstünden. ANAXIMENES schlägt also den Mittelweg zwischen
der abstrakten Sichtweise des ANAXIMANDROS und der ganz konkreten des
THALES ein. Dass die Luft apeiros ist, können wir leicht mit unserer Sinnes-
wahrnehmung nachvollziehen:

Luft erscheint als ohne Konturen und Grenzen bestehend und sie scheint auch
unbegrenzt vorhanden zu sein.

2. Mindestens so wichtig ist die von ANAXIMENES dargestellte Analogie zwi-
schen Mensch und Menschenseele einerseits und Seinsordnung andererseits.



Luft ist die Ursubstanz, die Mensch und Welt konstituiert. Sie ist das Binde-
glied, das uns mit Welt verbindet [vgl. DK I S. 95, Anm. zu Zeile 17].

Dieser Gedanke war bereits in den vorangegangenen Paradigmata angelegt; er
wird hier fortgeführt und wirkt sich besonders fruchtbar später in der hippokrati-
schen Medizin (5. Jahrhundert v. Chr.) aus:

Die anthropologische Konsequenz ist:

Ich bin eine Welt im Kleinen; was mich begründet, begründet auch die Welt. Ich
habe Anteil an Welt, wie die Welt Anteil an mir hat. Ich bin die Welt und die Welt ist
ich. Wenn ich also die Welt als gewordene achte, achte ich mich auch selbst. Und
so, wie ich mich achte, achte ich auch die Welt. Noch anders: Nur wer sich selbst
achtet, kann auch Welt achten.

Nun ergibt sich die Frage, wie aus dem Einen, der Luft, das Viele werden kann.

ANAXIMANDROS zeigt, wie aus dem apeiron sich das Feuer und die Gegensätze,
also letztlich die Welt, ausschieden. Wilhelm CAPPELLE weist darauf hin, [1938,
S. 89], dass dadurch die Einheit des Urgrundes logisch in Frage gestellt werden
kann. Die Lösung dieses Problems findet ANAXIMENES dadurch, dass er unter-
schiedliche Qualitäten auf unterschiedliche Quantitäten zurückführt: 

Es ist der Umschlag von Quantität in Qualität, der hier wohl zum ersten Mal in
die philosophische Diskussion eingeführt wird. 

Diese Erkenntnis vom Umschlag [vgl. 13 A 7.6 und B 1.4 DK] resultiert aus der in-
tensiven Beobachtung des Naturforschers, wonach sich in der Wärme die Körper
ausdehnen und bei Kälte zusammenziehen. Und so formuliert ANAXIMENES [13
B 1 DK]:

„Das sich Zusammenziehende und das sich Verdichtende eines Stoffes ist das
Kalte, das Ausgedünnte und Schlaffe aber ... ist das Warme.“

Der Doxograph, dem der Satz entnommen ist, fügt noch als Beobachtung des ANA-
XIMENES hinzu, dass wir Menschen mit dem Munde sowohl kalte wie warme Luft
erzeugen könnten:

Wenn wir die Lippen zusammendrückten und die Atemluft <in größerer Menge mit
Druck> herauspressten, dann sei diese Luft kalt; wenn man bei geöffnetem Munde
die Atemluft entweichen ließe, sei sie warm – weil verdünnt.

Kinder machen so etwas, wenn sie an einem kalten Maimorgen ganz klamme Mai-
käfer gesammelt haben und diese mit ihrer durch den geöffneten Mund strömenden
warmen Atemluft beleben wollen.

Kosmogonischer Urstoff ist also die unbegrenzt/indifferente Luft, die durch Verdi-
ckung und Verdünnung Welt bewirkt, oder wie THEOPHRASTOS [13 A 5 DK] pa-
raphrasierend sagt: 

„<Luft> differenziere sich durch Verdünnung und durch Verdickung zu den
Substanzen. Und sie werde, wenn sie sich verdünne, zu Feuer, wenn sie sich
verdicke, zu Wind, dann zu Nebel, aber noch mehr <verdichtet> zu Wasser,



149

dann zu Erde, dann zu Steinen – das andere aber <entstehe seinerseits> dar-
aus. Auch dieser (gemeint ist ANAXIMENES) konstatiert eine ewige Bewe-
gung, durch die sich auch der Umschlag vollziehe.“

Es entstehen also aus der Luft gewisse Grundformen, die ihrerseits zu weiteren Zu-
sammensetzungen führen. Der Denkweg verläuft vom Allgemeinen zum Besonde-
ren, von der Einheit zur Vielheit und ist daher keineswegs die vorweggenommene
Atomtheorie des DEMOKRITOS oder die Elementetheorie des EMPEDOKLES,
der vier Elemente (Feuer, Wasser, Erde, Luft) als Wirklichkeit konstituierend an-
sieht.

Gewiss ist der Ausgangspunkt für ANAXIMENES wie für THALES das empiri-
sche Material, das sich als Wirklichkeit in geradezu erdrückender Vielfalt präsen-
tiert:

Die Wolken, die Sterne, das Meer, die Pflanzen, die Tiere, Menschen, Steine, Lebe-
wesen im Wasser, die Berge.

Von dieser erdrückenden Vielfalt führt im Menschen der Weg zum Staunen und von
dort zu den Fragen nach den Quellen (und nach einer einheitlichen Größe, aus der
ich alles erklären kann), von denen ich aber auch meine Augen und Ohren durch das
Denken und damit mich selbst zum Denken freimache. Der Zustand, dass ich sah
und doch nicht gesehen habe, gehört und doch nicht gehört habe, ist gebrochen, auf-
gehoben durch das Verstehen im Geiste.

Wir sollten uns nichts vormachen lassen, vor allem nicht von unseren vorlauten Bil-
dungspolitikern und deren Gefolge an den erziehungswissenschaftlichen Fachberei-
chen der Universitäten! Heute möchte man uns einreden, man „wisse“ mehr und
man charakterisiert unsere Gesellschaft stolz oder besorgt als „Wissensgesell-
schaft“. Diese Vorstellung ist unangemessen, weil sie die zur Verhandlung stehende
Sache nicht trifft:

Wir haben heute nur ein anderes empirisches Material, das unsere Aufmerksamkeit
beansprucht – vorrangig das Auto, Benzin, Flugzeug, das Buch, den Computer, das
Fernsehgerät – nicht mehr vorrangig die Vögel und Pflanzen, sondern den
Zitronensäurezyklus, nicht den Haus- oder Gartenrotschwanz, sondern Porsche
oder Opel, nicht mehr die Esche oder Buche oder den Ginkgobaum, sondern die
Photosynthese und Substanzen aus dem Ginkgo wie Ginkgolid und Ginkgoflavon-
glykosid, welche Eigenschaften des Blutes verändern, gewonnen aus Blättern die-
ses schönen Baumes, welcher GOETHE zu einem Gedicht anregte. 

Das empirische Material als Grundlage des Wissens führte und führt den Denken-
den zum Ursprung, zur arche oder zur physis. Und nun können wir im Riesenum-
fang ableiten und verstehen – dadurch erst gewinnen wir unseren „Ver“stand –
und den Stand in der Wirklichkeit, damals wie heute, heute vielleicht sogar noch auf
leichtere Weise, weil die Erkenntnis- und Beobachtungsmittel viel weiter entwickelt
sind und die Informationsquellen durch die Medien reichhaltiger fließen.



150

Bezogen auf ANAXIMENES berichtet unser Doxograph:

„<Nach Ansicht des ANAXIMENES> gebe es die Bewegung von Ewigkeit
her. Dadurch, dass sich die Luft verfilzte, sei, sagt er, als erstes die Erde ent-
standen, sehr flach; deshalb sei es auch logisch, dass sie auf der Luft auf-
sitze. Und die Sonne und der Mond und die übrigen Sterne nähmen den Ur-
sprung ihrer Entstehung aus <der> Erde“ [13 A 6.28 ff. DK].

„Entstanden seien die Gestirne aus Erde dadurch, dass die Feuchtigkeit aus
ihr aufsteige; und wenn diese verdünnt werde, entstehe das Feuer; aber aus
dem Feuer, wenn es sich in die Höhe bewege, würden sich die Sterne bilden.
Es gebe aber auch erdartige Substanzen (physeis); <diese Substanzen> wür-
den sich im Raume der Sterne <zugleich> mit ihnen im Umlauf befinden“
[13 a 7.13ff.DK].

Aus nur einem Urstoff entwickle sich also unsere Wirklichkeit, wobei das Feuer
schon wie bei ANAXIMANDROS eine große Rolle spielt. Aber auch spätere Philo-
sophen räumen dem Feuer eine wichtige Funktion ein, wie z. B. HERAKLEITOS
oder JOHANNES, der Apokalyptiker . 

Hingewiesen werden muss auf eine besondere Eigenschaft der Luft als Ursubstanz.
Übereinstimmend wird berichtet, dass ANAXIMENES ihr die Eigenschaft ewiger
Bewegung zusprach [13 A 6, A 7 DK]. Die Ursubstanz ist also ungeschöpft, das
heißt ewig, ohne Anfang – genauer:

Schon vor jeglichem Anfang war sie da, und sie gab und gibt und wird Anfang ge-
ben der Wirklichkeit, deren Wesen ebenfalls die Bewegung ist, aber eine durch Im-
puls entstandene. Und Bewegung ist Veränderung, ohne Bewegung ist Veränderung
nicht denkbar und umgekehrt ohne Veränderung gibt es keine Bewegung. 

Über die logische Konsequenz berichten die Quellen kaum etwas. Wir wollen sie
benennen:

Wenn die Seinsordnung, das heißt die Wirklichkeit, die vielleicht schon von ANA-
XIMENES die Bezeichnung kosmos erhielt, einen Aggregatzustand der ewigen Ur-
substanz darstellt, dann befindet sich diese ebenfalls in ewiger Bewegung; dann ist
Welt ewig. Vor dieser Welt war Welt und nach dieser Welt wird Welt sein. Welt ist
eine Wirklichkeit, hinter der umfassend eine kosmogonische Ursubstanz steht. Welt
ist immer, wie die Ursubstanz immer war, ist und sein wird. Nur ihre konkrete Ge-
stalt hat sich verändert und wird sich verändern. Wenn das Ganze, ein Ganzes ohne
Grenzen, ewig ist, ist die Zahl der Segmente, die man jeweils Welt nennen kann, un-
endlich. Möglicherweise weist ein doxographischer Bericht auf diese Konsequenz
hin, dass es nämlich eine Welt gebe, aber nicht immer ein und dieselbe, sondern in
verschiedenen Zeitabschnitten verschiedene Welten; diese Erkenntnis, so heißt es,
findet sich bei ANAXIMENES, HERAKLEITOS und DIOGENES [13 A 11 DK].
Mehr als dass ANAXIMENES sukzessive Welten angenommen hat, lässt sich aus
den Texten nicht herauslesen, wenngleich der Doxograph sukzessive Welten setzt,



151

die in bestimmten Perioden systemgerecht und berechenbar auftreten. Dann stünde
dahinter eine bestimmte kosmologische Geschichtsphilosophie. 

Jetzt geht es um eine weitere Konsequenz, die sich aus der ewigen Ursubstanz er-
gibt – jedenfalls nach Meinung der Doxographen. Wenn die Ursubstanz ewig und
ungeschaffen ist – immer ganz da – , dann, so wird dem ANAXIMENES unterstellt
(z. B. von CICERO und AETIOS [13 A 10 DK]), ist sie göttlich bzw. selbst ein
Gott. CICERO und AETIOS stellen (aus ihrem Denken ganz konsequent) diese
Folgerung als die des ANAXIMENES dar, nicht aber als ihre eigene, die sich aus
dem Umfeld ihres eigenen an PLATON und ARISTOTELES geschulten Denkens
ergeben könnte. 

Richtiger ist meines Erachtens die Meinung des AUGUSTINUS, der darstellt [a. a.
O.], dass nach Meinung des ANAXIMENES „die Götter aus <der Ursubstanz> Luft
hervorgegangen seien.“ 

Diese Mitteilung deckt sich mit dem vor kurzem zitierten Satz des Doxographen
HIPPOLYTOS [13 A 7.3 DK], wonach aus der Ursubstanz „Götter und
Göttliches entstehe“. Diese Folgerung scheint mir allein schon deswegen die au-
thentische zu sein, weil sie für das antike Denken zumindest auffällig ist, jedenfalls
für das Denken derer, die durch die Schule PLATONs und/oder des ARISTOTELES
gegangen sind:

Götter sind Bestandteile einer präsentischen Seinsordnung, sie sind weltzugeordnet
und sie verschwinden mit der Welt. Sie kommen aus dem Urgrund und kehren
dorthin zurück und kehren wieder als Andere in eine neue Welt. Wie Welt sind sie
Ausdruck dessen, was immer und ewig ist. Wie Welt sind sie ewig in anderer Form,
geschaffen und ungeschaffen zugleich; sie haben Anteil an der Welt, wie die Welt
Anteil an ihnen hat. Götter und Welt sind Kinder des Gleichen. Götter und Welt
sind Brüder und Schwestern. Hier gibt es keine Machtfrage, hier stellt sich nur die
Frage nach der Qualität der jeweiligen Seinsordnung – und diese ist ewig dieselbe
mit anderen Aggregatzuständen, die wir mit ewig neuen Namen belegen. Überwun-
den wird von ANAXIMENES der schreckliche Dualismus, und es wird implizit der
Grund gelegt für die ontologische Verbrüderung von Gott und Welt in der Quali-
tät des Seins.

Wir kommen zu dem, was wir Welt des Jetzt nennen wollen. ANAXIMENES hat
sie und ihre Genese schon ein wenig beschrieben. Wie ist unsere Welt beschaffen,
wie ist sie gestaltet?

Wie bereits dargestellt, sei die Erde flach und liege auf der Luft auf [13 A 6 DK].

Der doxographische Bericht, der diese Erkenntnis noch näher ausführt, lautet [13 A
20.23-27 DK]:

„ANAXIMENES, ANAXAGORAS und DEMOKRITOS behaupten, dass ihr
flächiges (tischartiges) Aussehen Ursache dafür sei, dass sie sich in Ruhe-
lage befinde; denn sie zerteile nicht die unter ihr liegende Luft, sondern de-
ckele sie, was, wie es scheint, die Körper tun, die flach sind; diese <Körper>



152

nämlich sind auch den Winden gegenüber träge wegen des Widerstandes,
<den die Fläche leistet>. Eben dasselbe, so sagen sie, mache die Erde durch
ihre Flächigkeit mit der unter ihr liegenden Luft.“

Wie der Deckel auf einem Topfe liegt die Erde auf der Luft auf und kann daher (we-
gen des von unten kommenden Winddrucks auf ihre Fläche) nicht fallen; sie ist von
der Lage her stabil und wird getragen, weil sie wegen der Flächigkeit die Luft nicht
teilt. Hier wird wohl ein Satz des THALES, wonach die Erde wie ein Stück Holz im
Wasser schwimme, übertragen auf die Beobachtung, dass Luft bei Wind großflä-
chige Objekte wie z.B. Blätter trägt. Eine übertragene Naturbeobachtung – auf ein
kleineres Modell umgesetzt – liefert hier die Erklärung. Methodisch gesehen wird
also wieder ein Denken in Analogien praktiziert. Im Kleinen (Mikrokosmos) sieht
man Blätter (oder gar eine Feder), die im Winde fast unbeweglich stehen wie Mö-
wen im Aufwind der Dünen und Klippen. Im Großen ist es die Erde, die auf der Ur-
substanz Luft „einherfährt“. Wir müssen ARISTOTELES [13 A 20 DK] insofern et-
was korrigieren:

ARISTOTELES deutet die Vorstellung, dass sich die Erde auf der Luft befinde, als
Ruhezustand; richtiger ist die Vorstellung, dass die Luft eine Art tragende Unterlage
darstelle, auf der sich die Erde befinde. Die Erde – so die richtige Vorstellung – liegt
auf der Luft auf, diese trägt sie wie das Pferd seinen Reiter. Das vom Doxographen
[13 A 6.29 DK] verwendete Verbum kommt nämlich schon bei HOMER vor [Ilias
X 330; XVII 449] und wird dort in diesem Sinne verwendet.

Wir dürfen annehmen, dass die homerische Wortprägung auch die von ANAXIME-
NES gewählte ist – also Erde fährt auf der Luft als Transportmittel und tragender
Unterlage einher – bei THALES war es das Wasser, dessen Auftriebskräfte wir ken-
nen.

Von hier kommen wir zu den Gestirnen:

Von ihrer Entstehung hörten wir [13 A 7.13 ff. DK], sie seien hervorgegangen aus
der Feuchtigkeit, die aus der Erde aufstieg und zu Feuer wurde. Die Gestirne selbst
nun, Sonne und Mond, sollen sich aber nun nicht über und unter der Erde, sondern
in einer kreisförmigen Bahn um die Erde bewegen, so, „wie sich um unseren Kopf
das Filzkäppchen dreht“ [13 A 7.17-18 DK]. „Die Sonne“, so heißt es weiter [13 A
7.18 ff. DK], „werde nicht verborgen, weil sie unter die Erde gerate, sondern, weil
sie von den höheren Teilen der Erde abgeschirmt und ihr Abstand zu uns vergrößert
werde. Die Gestirne versenge sie aber nicht wegen der Größe ihres Abstandes.“ Mit
dieser Hypothese wird wohl das erklärt, was wir Finsternis nennen:

Bei ARISTOTELES findet sich noch im gleichen Zusammenhang die Notiz [Mete.
354 a 28 ff.], dass die Erde nach Norden zu höher werde, bzw. so hoch ist, dass die
Sonne unsichtbar werde und die Nacht aufkomme. 

Was könnte dahinter stehen? Zum Beispiel, dass die Erde in Bezug auf ihre Achse
geneigt ist (dass also kein besonders hohes Gebirge den Blick verstellt), so dass die
Sterne auf ihrer Bahn zwar unter dem nördlichen Rand der Erde, aber nicht unter



153

der Achse durchziehen [KIRK/RAVEN/SCHOFIELD, 1994, S. 171]. Wir stecken
wie so oft in einer sehr merkwürdigen Kommunikationssituation: 

ANAXIMENES versucht das Phänomen der Nacht zu erklären. Seine Doxographen
kommentieren seine Erklärung, wir deuten diese Kommentierung. Es bleibt aber
nur der genannte Satz – nämlich die Ursache für die Nacht zu nennen.

Das Bild von der Filzkappe, mit welchem ANAXIMENES den Raum der Gestirne
deutlich zu machen versucht – das ist wohl original ANAXIMENES -, regt die
Frage nach den Vorstellungen über den Himmelsraum an:

Da stoßen wir wieder auf die Halbkugel, an der die Sterne festgemacht sind bzw.
ihren Halt haben und auf der sie ihre Umläufe haben. Die Bewegungen selbst, ins-
besondere die Wenden der Gestirne würden durch die komprimierte und sich aus-
dehnende Luft verursacht. Das gilt für die Planeten, von denen er die Fixsterne ab-
hebt. Von letzteren sagt er, sie seien wie „Ziernägel“ befestigt [13 A 14 DK]. Das,
woran sie befestigt sind, wird „eisartig“ genannt. Gemeint ist wohl der Himmel
bzw. die Halbkugel, die das Attribut „eisartig“ hat. Auch bei einem späteren Philo-
sophen wird <der äußere> Himmel „eisartig“ genannt. Demnach sind die Fixsterne
feste Zierflecken auf dem äußeren Eishimmel und die Planeten bewegen sich kreis-
förmig im Raum – durch Luft bewegt – um die Erde. Ein vergleichbares Bild finden
wir in der spätantiken Medizin bei dem Arzt GALEN [vgl. KIRK/RAVEN/SCHO-
FIELD, S. 170 Anmerkung 7]:

Es heißt da, dass die Hornhaut des Auges „eisartig“ sei. Damit ist wohl nicht die
Kälte, sondern die Durchsichtigkeit gemeint. Außerdem spricht GALEN von Verdi-
ckungen, die wie Ziernägel (heloi) auf dem Auge sitzen. So weist im Zusammen-
hang mit dem Himmel das Attribut „eisartig“ wohl eher auf seine Transparenz als
auf die Kälte hin; denn der Himmelsraum wird eher als feuergefüllt gedacht. Hinter
dem sich abzeichnenden Weltenmodell steht wiederum deutlich feststellbar der
Trend der Vorsokratiker zur Geometrisierung der Wirklichkeit. 

Wir kommen jetzt zu einer letzten Ableitung, wie sie uns berichtet wird.

Es handelt sich um die Wetterphänomene. Nahe liegt, dass man angesichts der ge-
setzten kosmogonischen Ursubstanz Luft nach der Entstehung von Wolken, Regen
und Schnee fragt. Die Antwort, von der uns AETIOS berichtet [13 A 17 DK], ist,
dass Wolken entstehen, wenn Luft sich verdichtet. Bei weiterer Verdichtung werde
aus den Wolken in der Form von Regen Flüssigkeit herausgepresst. Wenn Regen
fest wird, entsteht Hagel, bei stärkerer Beteiligung von Wind entwickelt sich
Schnee.

Auch andere Wettererscheinungen werden erklärt wie Blitz, Regenbogen und Erd-
beben [13 A 7 DK].

Wir schließen mit der Wendung zu den Lebewesen:

Auch sie seien <im Kleinen> wie das Weltganze aus einfacher und einförmiger Luft
und Lufthauch (pneuma) gebildet [13 B 2 DK]. Die Doxographen bestreiten dieses,



154

doch bleibt die Konstituierung des Menschen durch pneuma folgenreich. Dann wird
der Mensch nicht mehr luft- sondern geistkonstituiert.

Zusammenfassend könnte man sagen: Wie immer wir kosmologische Modelle ver-
stehen dürfen, auch bei ANAXIMENES fällt der stark ausgeprägte Wille zur Syste-
matik auf. Ist erst anhand des empirischen Materials eine oder die kosmogonische
Ursubstanz gefunden, geht der Weg systematisch in die Ableitung: 

Jetzt wird das verwirrend vielfältige empirische Material, das einst Ausgangspunkt
des Denkens war, zu einem geordneten Ganzen und als Struktur sinngefüllt und
verstehbar.





Penelope



157

C: Anhang:

§1 Quellen

Philosophiegeschichte ist eine Quellenwissenschaft. Daher muss jetzt etwas zu den
Quellen gesagt werden:

Von den Vorsokratikern gibt es kein einziges Werk, das uns vollständig erhalten
wäre. Stattdessen haben wir kurze oder längere Abschnitte, längere Sätze, Sätze,
Teilsätze, einzelne Wörter, die uns andere Autoren wie z.B. ARISTOTELES, THE-
OPHRASTOS oder AETIOS liefern. Dabei wissen wir oft genug nicht, was authen-
tischer Text und was Erklärung oder Zusatz des Zitierenden ist. Zitate können zu-
dem durch ihre Einordnung in einen neuen Zusammenhang – nämlich in den vom
Zitierenden konstruierten – in einem ganz anderen Lichte erscheinen. Ein Beispiel:

Im ersten Buch der Metaphysik setzt sich ARISTOTELES mit seinen Vorgängern
auseinander. Das macht er so, dass er eigene Lehrsätze aufstellt – z.B. seine Lehre
von den vier Ursachen (Stoff, Form, Bewegung, Zweck) entwickelt und dann fragt,
an welcher Stelle der Philosophiegeschichte welcher Philosoph welche der von ihm
genannten Ursachen erkannt hat. So werden die vorangegangenen Philosophen al-
lenfalls zu seinen Gewährsleuten, die für seine Theorie herhalten müssen. Damit
soll nicht gesagt werden, dass ARISTOTELES seine Vorgänger unrechtmäßig be-
nutzt oder gar verfälscht. Gesagt wird nur, dass der von uns gesuchte Zusammen-
hang und die Einordnung eines Philosophems durch die Systematik des ARISTO-
TELES überdeckt bzw. verborgen werden kann.

Wir haben uns seit Anfang dieses Jahrhunderts daran gewöhnt, von Fragmenten zu
sprechen, und das in Anlehnung an das bis heute gültige Werk von Hermann
DIELS, das den Titel trug und trägt: Die Fragmente der Vorsokratiker (1. Auflage
Berlin 1903, jetzt 1974 in 17. Auflage erschienen). Was immer an Wichtigem von
den Vorsokratikern (und über sie) geäußert worden ist, befindet sich in dem drei-
bändigen Werk von Hermann DIELS. Dieses Werk ist vorbereitet worden durch
seine Arbeit zu den antiken Doxographen: 

doxographi graeci, Berlin 1879, 4. Auflage 1966.

Eigentlich war es ARISTOTELES, der sich als erster systematisch mit seinen Vor-
gängern, vor allen Dingen mit den Vorsokratikern, auseinandergesetzt hat, insbe-
sondere im ersten Buch seiner Metaphysik. Dessen Schüler und Nachfolger war
THEOPHRASTOS. Dieser sammelte die Schriften der Vorsokratiker und verfasste
selbst eine Abhandlung zu den Lehrmeinungen der Vorsokratiker: Dieses Werk
„Lehrmeinungen der Naturphilosophen“ ist leider verloren gegangen, doch ha-
ben wir davon Reste bei späteren Autoren, für die es offensichtlich bereits die ein-
zige Wissensquelle in Bezug auf die vorsokratischen Philosophen war. Dies ist übri-
gens eine der wichtigsten Erkenntnisse von Hermann DIELS in dem zuletzt ge-
nannten Werk, das er als Schrift im Rahmen eines ausgeschriebenen Wettbewerbs
der Preußischen Akademie der Wissenschaften eingereicht hatte und für das er den
1. Preis erhielt.



158

Eine Sammlung von Sätzen und Aussagen, die auf den Zusammenstellungen des
THEOPHRASTOS ruhen, sind die so genannten „Vetusta Placita“ („Alte Lehrmei-
nungen“ oder auch „Lehrmeinungen der Alten“), die ein uns unbekannter Autor (1.
Hälfte des 1. Jahrhunderts v. Chr.) aus dem Umfeld des Philosophen POSEIDO-
NIOS verfasst oder zusammengestellt hat. 

Auf diese anonyme Quelle geht ein von Hermann DIELS in seinem o. g. Buche re-
konstruiertes Werk („Lehrmeinungen“) zurück, das etwa 100 nach Christus verfasst
worden ist; sein Autor heißt AETIOS. Seinen sonst nicht bekannten Namen entneh-
men wir dem Werk des Kirchenvaters THEODORETOS „Die Behandlung griechi-
scher Leiden“. Die genannten „Lehrmeinungen“ sind die Grundlage eines dem
Schriftsteller PLUTARCH (besser: Pseudo-PLUTARCH) zugeschriebenen (aber
unechten) Werkes mit dem lateinischen Titel „placita philosophorum“ und der „ek-
logai physikai“ (= „Sammlung naturphilosophischer <Lehrmeinungen>“) des JO-
HANNES von Stoboi (= STOBAIOS). Pseudo-PLUTARCH und JOHANNES
STOBAIOS (siehe auch unten) liefern uns die wichtigsten Informationen über die
Vorsokratiker und sind die eigentlichen Repräsentanten der doxographischen Tradi-
tion, die Hermann DIELS genial rekonstruiert hat [LONG, 2001, S. 21 ff.]. 

Unmittelbar zurück auf die „Lehrmeinungen der Naturphilosophen“ des THEO-
PHRASTOS gehen

• der Schriftsteller HIPPOLYTOS,

• DIOGENES LAERTIOS und wohl auch

• SIMPLIKIOS.

HIPPOLYTOS verfasste ein gelehrtes Werk mit dem Titel „Widerlegung aller Hä-
resien“. Dessen 1. Buch ist für die Erforschung der Vorsokratiker wegen der gebote-
nen Quellentexte besonders wichtig.

DIOGENES LAERTIOS schrieb eine umfangreiche Abhandlung zu „Leben und
Lehrmeinungen angesehener Philosophen …“; diese beginnt mit dem Philosophen
THALES und wurde insofern für die Forschungsarbeit der folgenden Jahrhunderte
vorbildlich. DIOGENES LAERTIOS unterscheidet übrigens zwischen den ioni-
schen (= kleinasiatischen) und den italischen (in Unteritalien und Sizilien lebenden)
Philosophen.

SIMPLIKIOS war Mitglied der platonischen Akademie und hatte nach deren
Schließung im Jahre 529 n. Chr. Berufsverbot, weil er die christliche Lehre ange-
griffen hatte. In seinen seit 533 verfassten Kommentaren zu den Schriften bzw. Vor-
lesungen des ARISTOTELES hat er in so großem Umfang Texte der vorsokrati-
schen Philosophen aufgenommen, dass wir ohne ihn von vielen nur die Namen be-
säßen. Anstoß für dieses beträchtliche Exzerpieren ist wohl die Sorge, dass durch
den kirchlich-christlichen Fundamentalismus und die bei Fundamentalisten sich
einstellende Borniertheit bedeutende Abschnitte der griechischen Philosophie ver-
loren gehen könnten. 



Der traurige Odysseus



160

Übrigens: Bei PLATON ist ein systematisches Interesse an einer Sammlung der
Lehrmeinungen vorsokratischer Philosophen nicht zu erkennen; er zitiert sie des
Öfteren mit oder ohne Nennung des Namens und benutzt sie nur zur Verstärkung
seiner eigenen Lehre. Lediglich drei der Vorsokratiker sind ihm so wichtig, dass er
ihnen eigene Dialoge widmet:

PARMENIDES, PROTAGORAS und GORGIAS. Wolfgang PLEGER [1991, S.
29] bemerkt dazu, PLATON sei (natürlich nach SOKRATES) der erste Tradent, In-
terpret, vor allem aber Kontrahent der Vorsokratiker. Anders ist das bei ARISTO-
TELES. Hier liegt ein großes systematisches Interesse vor, was am ersten Buch der
Metaphysik belegt werden kann. Insgesamt haben sich ARISTOTELES und seine
Schule intensiv mit den Vorsokratikern befasst und deren Philosopheme (oft als Be-
merkung zur Erläuterung des aristotelischen Werks) niedergelegt.

Zwei Autoren, die umfangreiches Material zu den Vorsokratikern beitragen, seien
noch genannt:

1. SEXTUS EMPIRICUS: Es handelt sich hier um einen Arzt und Philosophen,
dessen Werk zwischen 180 und 200 n. Chr. verfasst ist. Er wandte sich in seinen
uns erhaltenen Werken („Grundzüge der Pyrrhonischen Lehre“ und „ Gegen die
Dogmatiker“ sowie „Gegen die Mathematiker“) gegen die Dogmatiker in der
Philosophie (z. B. in der Stoa und im mittleren Platonismus) und in der Schulpä-
dagogik, die schulische Arbeit nur auf bestimmte Lerninhalte (mathemata) bzw.
auf bestimmte seit PLATON im schulischen Unterricht fest eingeführte Fächer
(Arithmetik, Geometrie, Astrologie (= Astronomie) und Musik) ausrichten woll-
ten. Er formulierte eine fundierte Kritik an der Art und Weise, wie man in seiner
Zeit mit Wissen umging.

2. Von ganz anderem Charakter war CLEMENS von Alexandria, der erste christli-
che Philosoph – er sah in der antiken Philosophie die Vorstufe der christlichen
Offenbarung und bringt in seinem „Protreptikos“ (Mahnung, sich der christli-
chen Lehre zuzuwenden) und vor allen Dingen in seinem „Teppiche“ (stromat-
eis) genannten Werk eine gewaltige Menge an Zitaten vorsokratischer
Philosophie.

Zu JOHANNES STOBAIOS (JOHANNES aus Stoboi, Makedonien) sei abschlie-
ßend gesagt, daß er mit dem Titel „eklogai“ (= Sammlung) ein Exzerptenwerk ver-
fasst hat. Unter besonderen Gesichtspunkten sind aus über 500 Autoren Äußerun-
gen zu den unterschiedlichsten Themen (Metaphysik, Physik, Ethik, Politik, Haus-
verwaltung, Familienleben) gesammelt bzw. sind die Äußerungen aus bereits
vorhandenen Sammlungen übernommen worden. STOBAIOS hat übrigens seiner-
seits späteren Sammlungen in byzantinischer Zeit als Quelle gedient.



H
ip
po
ly
to
s

D
io
ge
ne
s 

L
ae
rt
io
s

S
im

pl
ik
io
s

}

Jo
ha
nn
es
 S
to
ba
io
s

S
am

m
lu
ng
 n
at
ur
ph
il
os
op
hi
-

sc
he
r 
L
eh
rm

ei
nu
ng
en
 =
 e
kl
o-

ga
i p

hy
si
ka
i

3
. 
Ja

h
rh

. 

n
. 
C

h
r.

6
. 
Ja

h
rh

. 

n
. 
C

h
r.

P
se
ud
op
lu
ta
rc
ho
s

„L
eh
rm

ei
nu
ng
en
“

pe
ri
 to

n 
ar
es
ko
nt
on

4
. 
Ja

h
rh

. 
v
. 
C

h
r

1
. 
Ja

h
rh

. 
v
. 
C

h
r

1
. 
Ja

h
rh

. 
n
. 
C

h
r

2
. 
Ja

h
rh

. 
n
. 
C

h
r

5
. 
Ja

h
rh

. 
n
. 
C

h
r

5
./

6
. 
Ja

h
rh

. 
n
. 
C

h
r

S
T
E
M
M
A
:

Q
u
el
le
n
 u
n
se
re
s 
W
is
se
n
s 
ü
b
er
 d
ie
 V
or
so
k
ra
ti
k
er

4
./

3
. 
Ja

h
rh

. 
v
. 
C

h
r

A
ri
st
ot
el
es

(1
. B

uc
h 
de
r 
M
et
ap
hy
si
k)

T
he
op
hr
as
to
s

„L
eh
rm

ei
nu
ng
en
 d
er
 

N
at
ur
ph
il
os
op
he
n“

=
 p
hy
si
ka
i d

ox
ai

A
no
ny
m
os

„L
eh
rm

ei
nu
ng
en
 d
er
 A
lt
en
“

=
 v
et
us
ta
 p
la
ci
ta

(n
ic
ht
 e
rh
al
te
n)

A
et
io
s

„L
eh
rm

ei
nu
ng
en
“

=
 p
er
i a
re
sk
on
to
n

re
ko
ns
tr
ui
er
t v

on
 H
er
m
an
n 
D
ie
ls
 

au
s 
de
m
 e
rh
al
te
ne
n 
M
at
er
ia
l b

ei

T
he
od
or
et
os

„B
eh
an
dl
un
g 
gr
ie
ch
is
ch
er
 L
ei
de
n“

=
 H
el
le
ni
ko
n 
pa
th
em

at
on
 th

er
ap
eu
-

ti
ke



162

§2 Literaturverzeichnis:

1. Allgemeine Literatur

A. : Zur Geschichte der antiken Philosophie

GIGON; Olof: Grundprobleme der antiken Philosophie. Bern, München 1959.

HIRSCHBERGER, Johannes: Geschichte der Philosophie. 2 Bände. Freiburg 1948
ff. 14. Auflage 1991.

JÄGER, Werner: Paideia, die Formung des griechischen Menschen. 2. Nachdruck.
Berlin 1989

KUHN, Thomas S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt/Main.
1999, 15. Auflage.

KRANZ, Walther: Die griechische Philosophie. Zugleich eine Einführung in die
Philosophie überhaupt. Leipzig, 1941.

KUNZMANN, Peter, u. a.: dtv-Atlas zur Philosophie. München 1991 ff.

RÖD, Wolfgang (Hrsg.): Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike 1
von Thales bis Demokrit. München 1988 (2. Auflage).

RÖD, Wolfgang: Der Weg der Philosophie von den Anfängen bis ins 20. Jahrhun-
dert. 1. Band: Altertum, Mittelalter, Renaissance. München 1994.

UEBERWEG, Friedrich / PRÄCHTER, Karl: Die Philosophie des Altertums. Berlin
1926 (12. Auflage). Nachdruck 1951.

WINDELBAND, Wilhelm / HEIMSOETH, Heinz: Lehrbuch der Geschichte der
Philosophie. Tübingen 1891 ff. 15. Auflage 1957.

ZELLER, Eduard: Die Philosophie der Griechen. Darmstadt 1963 (7. Auflage), ins-
besondere Bd. I, Abt. 1.2

ZELLER, Eduard: Grundriss der Geschichte der griechischen Philosophie. In neuer
Bearbeitung von NESTLE, Wilhelm. Leipzig 1928. 



163

B.: Zu den Vorsokratikern

a) Quellentexte (und Kommentare)

CAPELLE, Wilhelm: Die Vorsokratiker. Die Fragmente und Quellenberichte, über-
setzt und eingeleitet. Hamburg 1935 ff.

DIELS, Hermann / KRANZ, Walter: Die Fragmente der Vorsokratiker. Berlin 1903
ff. (jetzt Dublin und Zürich 1974, 17. Auflage)

DIELS, Hermann: doxographi Graeci. Berlin 1879 ff. (4. Auflage 1966).

FEHLING, Detlef: Materie und Weltbau in der Zeit der Frühen Vorsokratiker, Wirk-
lichkeit und Tradition. Innsbruck 1994.

KIRK, Geoffrey/RAVEN, John E./SCHOFIELD, Malcolm: Die vorsokratischen
Philosophen, Einführung, Texte und Kommentare. Stuttgart 1994.

KRANZ, Walter: Vorsokratische Denker, Griechisch und Deutsch. Berlin 1974.

LONG, A. A.: (Hrsg.) Handbuch Frühe Griechische Philosophie, Von Thales bis zu
den Sophisten, aus dem Englischen von Karlheinz HÜLSER. Stuttgart und Wei-
mar 2001.

 MANSFELD, JAAP: Die Vorsokratiker. 2 Bände. Stuttgart 1988. (Griechisch-
deutsch).

NESTLE, Werner: Die Vorsokratiker in Auswahl übersetzt. Jena 1929 ff.

VOLKMANN-SCHLUCK, Karl-Heinz: Die Philosophie der Vorsokratiker. Der
Anfang der abendländischen Metaphysik, hrsg. von KREMER, Paul. Würzburg
1992.

 WEBER, Franz Josef: Fragmente der Vorsokratiker. Paderborn 1988.



164

b) Sekundärliteratur 

BENGTSON, Hermann: Griechische Geschichte von den Anfängen bis in die
Römische Kaiserzeit. München 1969 (4. Auflage).

BRUIT-ZAIDMAN,Louise/SCHMITT-PANTEL, Pauline: Die Religion der Grie-
chen – Kult und Mythos. München 1994.

BURNET, Johannes: Early Greek Philosophy. London 1892 ff. (Deutsch von Erich
Schenke. 1913 in 2. Auflage).

FRÄNKEL, Hermann: Wege und Formen frühgriechischen Denkens. München
1968 (3. Auflage).

FRÄNKEL, Hermann: Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums.
München 1976 (3. Auflage).

GADAMER, Hans-Georg: Um die Begriffswelt der Vorsokratiker. Darmstadt 1968.

GADAMER, Hans-Georg: Gesammelte Werke, Bände 5-7. Tübingen 1990 ff.

JÄGER, Werner: Theologie der frühen Griechischen Denker. Stuttgart 1953.

KERÉNYI, Karl: Die Heroen der Griechen. Zürich 1959.

MUTH, Robert: Einführung in die griechische und römische Religion. Darmstadt
1998.

NESTLE, Werner: Vom Mythos zum Logos. Die Selbstentfaltung des griechischen
Denkens von Homer bis auf die Sophistik und Sokrates. Stuttgart 1975 (Nach-
druck der 2. Auflage von 1941).

PATZER, Harald: Physis – Grundlegung zu einer Geschichte des Wortes. Stuttgart
1993.

PICHOT, André: Die Geburt der Wissenschaft. Von den Babyloniern zu den frühen
Griechen. Frankfurt/M. 1995.

PLEGER, Wolfgang H.: Die Vorsokratiker. Stuttgart 1991.

RAPP, Christof: Vorsokratiker. München 1997.

SNELL, Bruno: Die Entdeckung des Geistes. Göttingen 1980 (5. Auflage).

WEST, Martin L.: Early Greek Philosophy and the Orient. Oxford 1971.

WILAMOWITZ-MOELLENDORFF, Ulrich von: Der Glaube der Hellenen. 2
Bände. Berlin 1926 ff.

ZELLER, Eduard, (s. o. § 2.1 A)



165

2. Literatur zu den Paradigmata im Einzelnen:

Das philomythische Paradigma – HOMEROS

COLLOQUIUM RAURICUM: Vergangenheit in mündlicher Überlieferung. Hrsg.
von Jürgen von UNGARN-STERNBERG und Hansjörg REINAU. Stuttgart
1988.

EISENBERGER, Hans: Studien zur Odyssee. Wiesbaden 1963.

ERBSE, Hartmut: Beiträge zum Verständnis der Odyssee. Berlin/New York 1972.

FINLAY, Moses I.: Die Welt des Odysseus. Darmstadt 1979.

FRÄNKEL, Hermann: Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums.
München, 1962 ff.

FRIES, Heinrich/STÄHLIN, Rudolf: Gott ist tot?... München, 1968.

HEUBECK, Alfred: Die homerische Frage. Darmstadt 1974.

HÖLSCHER, Uvo: Die Odyssee .... München 1989 (2. Auflage).

HOSE, Martin: Kleine griechische Literaturgeschichte. München 1999.

HÜBNER, Kurt: Die Wahrheit des Mythos. München 1985.

JÄGER, Werner: Paideia – die Formung des griechischen Menschen. 2. Nachdruck,
Berlin 1989.

KERÉNYI, Karl: Die Mythologie der Griechen. Zürich 1951.

KERÉNYI, Karl: Die Heroen der Griechen. Darmstadt 1959.

LATACZ, Joachim: Homer: Tradition und Neuerung. Darmstadt 1979.

LATACZ, Joachim: Homer, der erste Dichter des Abendlands. München/Zürich
1989.

LATACZ, Joachim: Die griechische Literatur in Text und Darstellung. Band I:
Archaische Periode. Stuttgart 1991.

LATACZ, Joachim: Homer, die Dichtung und ihre Deutung. Darmstadt 1991.

LESKY, Albin: Homeros. In: Realenzyklopädie der Klassischen Altertumswissen-
schaft. Suppl.-Bd. 11, Stuttgart 1967, Sp. 687 ff.

MUTH, Robert: Einführung in die griechische und römische Religion. Darmstadt
1998 (2. Auflage).

NILSSON, Martin P.: Geschichte der griechischen Religion. München 1941 ff.
Band I (3. Auflage 1992). In: Handbuch der Altertumswissenschaft, 5. Abtei-
lung, 2. Teil, 1. Band.

PLEGER, Wolfgang: Die Vorsokratiker. Stuttgart 1991.

REINHARDT, Karl: Die Ilias und ihr Dichter. Göttingen 1961.



166

REINHARDT, Karl: HOMEROS und die Telemachie. In: Von Werken und Formen.
Godesberg 1948.

SCHADEWALDT, Wolfgang: Von Homers Welt und Werk. Leipzig 1944.

SCHADEWALDT, Wolfgang: Iliasstudien. Leipzig 1938 ff.

SCHADEWALDT, Wolfgang: Die Anfänge der Philosophie bei den Griechen.
Frankfurt/M. 1978.

SCHADEWALDT, Wolfgang: Die Griechische Tragödie. Frankfurt/M. 1996, 3.
Auflage.

TAUSCH, Reinhard u. Anne-Marie: Erziehungspsychologie. Göttingen 1970.

WEST, Martin L.: The Rise of the Greek Epic. In: Journal of Hellenic Studies 108
(1988), S. 151 ff.

WEST, Martin L.: Early Greek Philosophy and the Orient. Oxford 1971.

WILAMOWITZ-MOELLENDORF, Ulrich von: Die Ilias und Homer. Berlin 1916.

WILAMOWITZ-MOELLENDORF, Ulrich von: Die Heimkehr des Odysseus. Ber-
lin 1927.

WOLFF, Friedrich-August: Prolegomena ad Homerum. Leipzig 1795. Nachdruck:
Hildesheim 1963.

Übersetzungen: Von den vielen Übersetzungen der Ilias und der Odyssee seien hier
die sehr gelungenen Prosaübersetzungen von Wolfgang SCHADEWALDT genannt,
und zwar die Übersetzung der Odyssee, die 1958 in Reinbeck erschienen ist, sowie
die der Ilias, welche 1975 in Frankfurt am Main erschien.

Das mythologische Paradigma – HESIODOS ( 1. Teil)

1.Ausgaben:

a) HESIODI CARMINA, rec. Aloisius RZACH, Leipzig 1908.

b) HESIODOS: Theogony, ed. M. L. WEST, Oxford 1966.

c) HESIODOS, Works and Days., ed. M. L. WEST, Oxford 1978.

2.Übersetzungen:

a) HESIODOS, sämtliche Werke, Deutsch von Thassilo von SCHEFFER. 
Leipzig 1965.

b) HESIODOS, sämtliche Werke, übersetzt und erläutert von Walter MARG. 
Zürich 1970.

c) HESIODOS: Theogonie – Werke und Tage, herausgegeben und übersetzt 
von Albert von Schirnding. Darmstadt 1997 (2. Auflage).



167

3. Sekundärliteratur:

a) DORNSEIFF, Franz: Die archaische Mythenerzählung: Folgerungen aus 
dem homerischen Apollonhymnos. Berlin 1933.

b) FRÄNKEL, Hermann: Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums. 
München 1962 ff.

c) HEITSCH, Ernst: HESIODOS. Darmstadt 1966.

d) MEHLIG, Johannes: Weisheit des alten Indien, Band I. Leipzig und Weimar 
1987.

e) SCHWABL, Hans: Weltschöpfung. In: Realenzyklopädie der klassischen 
Altertumswissenschaft. Suppl. – Bd. IX. Stuttgart 1962, Sp. 1453 ff. 

f) THIEME, Paul: Upanischaden – ausgewählte Stücke. Stuttgart 1999.

g) WALCOTT, P.: HESIODOS and the Law. In: Symbola, Oslo. 38, 1963, S. 5 
ff.

h) WALCOTT, P.: HESIODOS and the Near East. Cardiff 1966.

Das theologische Paradigma – ORPHEUS

1. Quellentexte:

KERN, Otto: Orphicorum Fragmenta. Berlin 1922.

DIEHL, Ernst: Anthologia Lyrica Graeca. Faszikel 1 – 3. Leipzig 1950 ff.

PAGE, D. L.: Poetae Melici Graeci. Oxford 1962 (Nachdruck 1975).

2. Sekundärliteratur:

BÖHME, Robert.: ORPHEUS. Berlin 1953.

CALME, Claude: Orphik, orphische Dichtung. In: Der Neue Pauly, Band 9, Spalte
58 ff.. Stuttgart, Weimar 2000

GRAF, Fritz: Eleusis und die orphische Dichtung Athens. In: Religionsgeschichtli-
che Versuche und Vorarbeiten, Band XXXIV. Berlin, New York 1975.

KERN, Otto: Die Griechischen Mysterien der klassischen Zeit. 1927.

KRÜGER, Adolf.: Quaestiones Orphicae. Dissertation Halle 1934.



168

LESKY, Albin.: Geschichte der Griechischen Literatur. Bern 1963 (2. Auflage).

NESTLE, Wilhelm: Vom Mythos zum Logos. Stuttgart 1975, S. 60 ff.

NILSSON: Martin P.: Geschichte der Griechischen Religion. München 1992, I S.
678 ff.

OTTO, Walter F.: DIONYSOS. In: Frankfurter Studien zur Religion und Kultur der
Antike IV 1933.

PRÜMM, Karl: Die ORPHIK im Spiegel neuerer Forschung. In: Zeitschrift für
Kathologische Theologie, 78. Innsbruck 1956.

RATHMANN, Walter: Quaestiones Pythagoreae, Orphicae, Empedocleae. Disserta-
tion Halle 1933.

RHODE, Erwin: Psyche. Tübingen und Leipzig 1903 (3. Aufl), Band II, S. 103 ff.

WEST, Martin L.: Early Greek Philosophy and the Orient. Oxford 1971.

WEST, Martin L.: The Orphic Poems. Oxford 1983.

ZIEGLER, Konrat: Orpheus. In: Der Kleine Pauli, 5. Bände. Stuttgart 1979, Band
4, Spalte 151 ff.

ZIEGLER, Konrat: Orphische Dichtung (daselbst, S. 356 ff.).

Das mythologische Paradigma – HESIODOS (2. Teil)

BUKERT, Wilhelm: Die orientalisierende Epoche in der griechischen Religion und
Literatur. In: Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften
1984.

DORNSEIFF, Franz: Kleine Schriften I, Antike und alter Orient. Leipzig 1956.

ERBSE, Hartmut: Orientalisches und Griechisches in HESIODOSs Theogonie. In:
Philologus 108, 164, S. 4 ff.

GÖTZE, Albrecht:: Persische Weisheit im griechischen Gewand. In: Zeitschrift für
Indologie und Iranistik II (1923), S. 167 ff.

GÜTERBOCK, Hans Gustav: Kumarbi, Mythen vom Churritischen Kronos. Zürich
1946.

KERENYI, Karl: Die Mythologie der Griechen. Zürich 1951.

LESKY, Albin: Hethitische Texte und Griechischer Mythos. In: Gesammelte Schrif-
ten, Wien 1966, S. 356 ff. 

OTTEN, Heinrich: Keilschriften – Urkunden aus Boghazkoi, 33, Berlin 1943.



169

OTTEN, Heinrich: Vorderasiatische Mythen als Vorläufer Griechischer Mythenbil-
dung. In: Forschungen und Fortschritte, 25, 1949, S. 145 ff.

SCHADEWALDT, Wolfgang: Anfänge der Philosophie bei den Griechen. Frankfurt
am Main 1978, S. 105 ff.

WEST; Martin L.: Early Greek Philosophy and the Orient. Oxford 1971.

vgl. auch bei HESIODOS (1. Teil): MEHLIG und THIEME.

Das mythologische Paradigma – SOLON

a) Quellentexte:

Anthologia Lyrica Graeca, ed. Ernst DIEHL, fasc. 1, Leipzig 1954.

b) Text und Übersetzung sind zu finden in Bd. 1 der Frühgriechischen Lyriker, her-
ausgegeben von FRANYO, Zoltan und GAN, Peter. Berlin 1989.

c) Sekundärliteratur (auch Übersetzungen)

DIRLMEIER, Franz: ARISTOTELES – Nikomachische Ethik, übersetzt und kom-
mentiert. Berlin 1983.

FRÄNKEL, Hermann: Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums.
München 1976 (3. Auflage).

GLADIGOW, Burghard: Sophia und Kosmos: Untersuchungen zur Frühgeschichte
von sophos und sophia. Hildesheim 1965.

HOMMEL, Hildebrecht: SOLON – Staatsmann und Dichter. In: Tübinger For-
schungen, 15, 1964, S. 1 ff.

OLIVA, Pavel.: SOLON – Legende und Wirklichkeit. Konstanz 1988.

RUSCHENBUSCH, Eberhard.: SOLONs NOMOI. In: Class. Phil. 58, 1963, S. 136
ff.

SCHADEWALDT, Wolfgang.: Die Anfänge der Philosophie bei den Griechen.
Frankfurt/M, 1978, S. 113 ff.

WOLF, Erik: Griechisches Rechtsdenken, I – Vorsokratiker und frühe Dichter -.
Frankfurt/M. 1950.

Zu PINDAROS:

DORNSEIFF, Franz: PINDARs Dichtungen. Leipzig 1965.

SCHRÖDER, Otto: Pindari Carmina. Leipzig 1900.



170

Das logische Paradigma – THALES

(Ordnungsnummer bei DIELS/KRANZ: 11)

A) Übersetzungen:

CAPELLE, Wilhelm.: Die Vorsokratiker. Stuttgart 1938, deutsch, S. 67 ff.

KRANZ, Walter: Vorsokratische Denker. Berlin 1974, 4. Aufl. (griechisch-deutsch).

B) Sekundärliteratur:

CLASSEN, Carl J.: Thales. In: Realenzyklopädie der klassischen Altertumswissen-
schaft, SUPPL. – Bd. X, Stuttgart 1965, Sp. 930 ff.

DICKES, D.R.: Thales. In: The Classical Quarterly 9, 1959, S. 294.

DÖRRIE, Heinrich: Thales. In: Der kleine Pauli, 5 Bände, Stuttgart 1979, Band 5,
Sp. 644 f..

FRÄNKEL, Hermann: Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums.
München 1962, S. 298 f.

GIGON, Olof: Der Ursprung der griechischen Philosophie. Basel 1968, 2. Aufl..

GLADIGOW, Burghard: Thales … und der διαβητησ. In: Hermes 96, 1968, S. 264
ff.

HARTNER, Willy: Eclipse periods and Thales’ prediction. In: Centaurus 14, 1969,
S. 60 ff.

HEIBERG, J. L.: Geschichte der Mathematik und Naturwissenschaft im Altertum.
In: Handbuch der Altertumswissenschaft, 5. Abteilung. 1. Teil. 2. Band.
München 1960

HOFMANN, Joseph E.: Geschichte der Mathematik. Band I, Berlin 1963.

HOPPE, Edmund: Mathematik und Astronomie im klassischen Altertum. Heidel-
berg 1911.

JÄGER, Werner: Über Ursprung und Kreislauf des philosophischen Lebensideals.
In: Scripta minora I 347 = Sitzungsberichte der Berliner Akademie, 1928, S. 390
ff..

KÖHLER, Helga/GÖRGENMANNS, Herwig/BAUMBACH, Manuel: „Stürmend
auf finsterem Pfad ...“ Ein Symposion zur Sonnenfinsternis in der Antike. Hei-
delberg 2000.

KRAFFT, Fritz: Geschichte der Naturwissenschaft. Band 1: Die Begründung einer
Wissenschaft von der Natur durch die Griechen. Freiburg 1971.

LLOYD, Geoffrey E. R.: Early Greek science. Thales to Aristoteles. London 1970.

MANSFELD, John Magruder: Aristotle and others on Thales ... In: MNEMOSYNE
38, 1985, S. 109 ff.



171

MITTELSTRASS, Jürgen: Die Entdeckung der Möglichkeit von Wissenschaft. In:
Archive for History of Exact Sciences, 2, 1962/1966, S. 410.

NESTLE, Wilhelm: Vom Mythos zum Logos. Stuttgart 1975. 2. Aufl., S. 81 ff.

SNELL, Bruno: Die Nachrichten über die Lehren des Thales. In: Bruno SNELL:
Gesammelte Schriften. Göttingen 1966. S. 119 ff.

VAN der WAERDEN, Bartel L.: Erwachende Wissenschaft. 1.: Ägyptische, Baby-
lonische und Griechische Mathematik. Basel 1956.

WEBER, Franz Josef: Der Anfang der griechischen Philosophie: Thales oder die
Dichter? In: Jahresbericht der Vereinigung ehemaliger Theodorianer, Paderborn
1967, S. 39 ff.

WEST, Martin L.: Three Presocratic Cosmologies. In: Classical Quarterly, 13,
1963, S. 154 ff.

Das logische Paradigma – ANAXIMANDROS

(Ordnungsnummer bei DIELS/KRANZ: 12)

BODNAR, Istvan: ANAXIMANDROS. In: Der Neue Pauly, Band I Sp. 672 f..
Stuttgart, Weimar 1996

CAPELLE, Wilhelm: Die Vorsokratiker. Stuttgart 1938 ff.

CLASSEN, Carl J.: ANAXIMANDER. In: Hermes 90, 1962, S. 189 ff.

CLASSEN, Carl J.: Ansätze. Amsterdam 1986, S. 47 ff.

DEICHGRÄBER, Karl: ANAXIMANDER von Milet. In: Hermes 75, 1940, S. 10
ff.

DIRLMEIER, Franz: Der Satz des ANAXIMANDER von Milet. In: Rh. Mus. 87,
1938, S. 376 ff.

FEHLING, Detlef: Materie und Weltbau in der Zeit der Frühen Vorsokratiker. Wirk-
lichkeit und Tradition. Innsbruck 1994.

FRÄNKEL, Hermann: Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums.
München 1962, S. 300 ff.

FRÄNKEL, Hermann: Wege und Formen frühgriechischen Denkens. München
1968, S. 186 ff.

GUARIGLIA, Osvaldo N.: ANAXIMANDRO de Mileto ... In: Anales de Filologia
Clásica 9, 1964/65, S. 23 ff.

GIGON, Olof: Der Ursprung der griechischen Philosophie. Basel 1945, S. 59 ff.



172

HÖLSCHER, Uvo: ANAXIMANDER und die Anfänge der Philosophie. In: Her-
mes 81, 1953, S. 257 ff.

HÖLSCHER, Uvo: Anfängliches Fragen. Göttingen 1968, S. 9 ff.

JÄGER, Werner.: Theologie der frühen griechischen Denker. Darmstadt 1964, S. 28
ff.

KAHN, Charles H.: ANAXIMANDER and the Origins of Greek Cosmology. New
York 1960.

KRAUS, Walther: Das Wesen des Unendlichen bei ANAXIMANDER. In: Rh. Mus.
93, 1950, S. 364 ff.

PICHOT, André: Die Geburt der Wissenschaft von den Babyloniern zu den frühen
Griechen. Frankfurt/M. 1995, S. 296 ff.

SCHADEWALDT, Wolfgang: Die Anfänge der Philosophie bei den Griechen.
Frankfurt/M. 1978, S. 235 ff.

SCHLEIERMACHER, Friedrich: Über die Lehre des ANAXIMANDER. Berlin
1815.

SELIGMAN, Paul: The Apeiron of ANAXIMANDER. A study in the origin and
function of metaphysical ideas. London 1962.

SCHWABL, Hans: ANAXIMANDER. Zu den Quellen und seiner Einordnung ...
In: Archiv für Begriffsgeschichte 9, 1964, S. 59 ff.

TEICHMÜLLER, Gustav: Studien zur Geschichte der Begriffe. Berlin 1876.

Das logische Paradigma – ANAXIMENES

(Ordnungsnummer bei DIELS/KRANZ: 13)

ALT, Karin: Zum Satz des ANAXIMENES über die Seele. In: Hermes, 101, 1973,
S. 129 ff.

BARNES, Jonathan: The Presocratic Philosophers, Band 1: Thales to Zeno. London
1979, S. 38 ff.

BICKNELL, P. J.: ANAXIMENES’ astronomy. In: Acta Classica, 12, 1969, S. 53
ff.

CLASSEN, Carl J.: ANAXIMANDROS und ANAXIMENES, Früheste griechische
Theorie stofflichen Wandels. In: CLASSEN, Carl J.: Ansätze. Amsterdam 1986,
S. 113 ff.

FRÄNKEL, Hermann: Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums.
München 1962, S. 306 ff.



173

GIGON, Olof: Der Ursprung der griechischen Philosophie ... Basel 1945, S. 99 ff.

KLOWSKI, Joachim: Ist der Aer des ANAXIMENES als eine Substanz konzipiert?
In: Hermes, 100, 1972, S. 131 ff.

LONGRIGG, James A.: krystalloeides. In: Classical. Quarterly. 15, 1965, S. 249 ff.

SCHADEWALDT, Wolfgang: Die Anfänge der Philosophie bei den Griechen.
Frankfurt/M. 1978, S. 528 ff.

SCHOTTLAENDER, Rudolf: Früheste Grundsätze der Wissenschaft bei den Grie-
chen. Band 43 der Schriften der Sektion für Altertumswissenschaft der Deut-
schen Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Berlin 1964

SCHWABL, Hans: ANAXIMENES und die Gestirne. In: Wiener Studien, 79, 1966,
S. 33 ff.



174

§3 Register

a) Abkürzungen 

Br. - Bruder

Diehl - Anthologia Lyrica Graeca, hrsg. v. Ernst Diehl. Leipzig 1949 ff.,
Faszikel 1-3

Diels - Diels, Hermann: doxographi Graeci. Berlin 1879 ff.

DK - Diels, Hermann/Kranz, Walter: Die Fragmente der Vorsokratiker.
Berlin 1903 ff., jetzt: Dublin und Zürich 1974, 17. Auflage.

eig. - eigentlich

gen. - genannt

hrsg. - herausgegeben

i. e. S. - im engeren Sinne

i. U. - im Unterschied

i. w. S. - im weiteren Sinne

Kern - Kern, Otto: Orphicorum Fragmenta. Berlin 1922.

PMG - Poetae Melici Graeci, hrsg. v. Page, D. L.. Oxford 1962.

S. - Sohn oder Söhne

s. - siehe

s. o. - siehe oben

sog. - so genannt 

s. u. - siehe unten

T. - Tochter oder Töchter

urspr. - ursprünglich

vgl. - vergleiche

w. - wörtlich

z. T. - zum Teil

Im Übrigen vgl. Vorwort § 3 b, S.  19



175

b) Namen (Personen und Gottheiten)

(die Lebensdaten könne nur annähernd aufgeführt werden, vor allen Dingen von
Personen des Altertums)

Achäer - anderes Wort für Griechen (auch Danaer oder Argiver)

Aetios - Doxograph (etwa um 100 n. Chr.)

Ägäis - Meer zwischen Griechenland und Kleinasien

Agamemnon - Sohn des Atreus (daher Atride genannt), Oberkommandierender
der Griechen vor Troia

Ajas, auch Aias - Sohn des Telamon, König von Salamis, nach Achilleus der Stärk-
ste der Griechen

Aigisthos - Liebhaber der Frau des Agamemnon und dessen Mörder; wird
von Orestes, dem Sohn des Agamemnon, getötet (Blutrache),
s. Klytaimestra

aidos - w. Schamgefühl, zu einer göttlichen Person erhöht: AIDOS

aither - w. das strahlende Himmelslicht (Äther), zur göttlichen Person
erhöht: AITHER

Akragas - lat. Agrigentum, Stadt auf Sizilien

Alexandria - bis heute nach Alexander dem Großen benannte Hafenstadt in
Ägypten, in der Antike Standort einer einmaligen Forschungsein-
richtung (Museion) und einer alles Schrifttum der Vergangenheit
und Gegenwart erfassenden riesigen Bibliothek

alexandrinisch - wie in Alexandria üblich

Amasis - auch Ahmose, ägyptischer Pharao (570 – 526 v. Chr.), Freund der
Griechen

Amos - ältester Prophet des alten Testaments (760 v. Chr.)

ananke - w. Zwang, Notwendigkeit

Anaxagoras - griechischer Philosoph (499 – 428 v. Chr.), lehrt die endlose Viel-
falt der Stoffe und den nus als Bewegungsursache

Anaximandros - auch Anaximander (611 – 546 v. Chr.), griechischer Philosoph, s.
Hauptstück § 7, 2

Anaximenes - 585 – 525 v. Chr., griechischer Philosoph, s. Hauptstück § 7, 3



176

Anselm - Erzbischof von Canterbury, 1033 – 1109 n. Chr., frühscholasti-
scher Philosoph; lehrt die Identität von Glauben und Wissen
(credo, ut intelligam – ich glaube, damit ich verstehe)

Aphrodite T. des Zeus, Göttin der Liebe, Helferin des Paris und der Troer

aphthitometis - w. mit unzerstörbarer Weisheit, Beiname des CHRONOS
(s. dort)

Apollodoros - Grammatiker und Historiker, gest. nach 120 v. Chr.

Apollon - S. des Zeus und der Leto, Zwillingsbruder der Artemis; sendet
die Pest in das Lager der vor Troia kämpfenden Griechen, weil
deren Ober-Kommandeur Agamemnon seine Priesterin Chryseis
vergewaltigt und als seine Geliebte missbraucht hat

Ares - S. des Zeus und der Hera, Gott des Krieges, Freund der Troer

Aristophanes - 445-385 v. Chr., athenischer Komödiendichter, schrieb z. B. „Die
Vögel“, „Die Wolken“, „Lysistrate“

Aristoteles - 384 – 322 v. Chr., griech. Philosoph, Verfasser u. a. der Physik,
Metaphysik, Nikomachischen Ethik

Askra - Heimatort des Hesiodos, in Mittelgriechenland am Berge
Helikon gelegen

ate - w. Verblendung, Schaden, Schuld, zur göttlichen Person erhöht:
ATE

Athena - auch Athene, Beiname: Pallas, T. des Zeus, vor Troia auf Seiten
der Griechen; Odysseus und Achilleus sind ihre besonderen Lie-
blinge

Atride - S. des Atreus: Agamemnon

Augustinus - 354 – 430 n. Chr., Bischof von Hippo in Nordafrika, Philosoph
der Patristik

Böotien - landwirtschaftlich geprägte Landschaft in Mittelgriechenland

Briseis - Lieblingsfreundin (Sklavin) des Achilleus vor Troia; Agamem-
non nimmt sie dem Achilleus weg und erregt so die Wut (menis)
des Achilleus

Byzanz - uralte Griechenstadt, heute Konstantinopel oder Istanbul
genannt, 667 v. Chr. von Griechen gegründet



177

Chaos - w. das Auseinanderklaffen – zur göttlichen Person erhoben:
CHAOS

Chronos - w. Zeit, zur göttlichen Person erhoben: CHRONOS, Beiname:
Aphthitometis (s. dort)

Churriter - s. Hurriter

Cicero - 106 – 43 v. Chr., römischer Politiker, Redner, Anwalt, Philosoph

Clemens - v. Alexandria (150 – 215 n. Chr.), der erste christliche Philosoph

Damaskios - neuplatonischer Philosoph, letzter Leiter der platonischen Akad-
emie (462 – 530 n. Chr.)

Daniel - Hauptgestalt des alttestamentarischen Buches Daniel; dieses geht
zurück auf den Weisen Daniel, der im 2. Jahrtausend v. Chr. in
Ugarit lebte; verfasst ist das nach ihm benannte Buch des Alten
Testaments wohl um 167 v. Chr.

Delphi Kultort in Mittelgriechenland, dem Apollon heilig; die Priesterin
heißt Pythia

Demetrios v. - athenischer Staatsmann und peripatetischer
Phaleron Philosoph (360 – 280 v. Chr.)

Demokritos griech. Philosoph (460 – 370 v. Chr.), Vertreter der Atomtheorie

dike - w. a) Gerechtigkeit, Recht, rechtliche Ordnung, 
b) Buße, Strafe, zur göttlichen Person erhoben: DIKE

Diogenes v. - lehrt die Luft als Element mit Verstand (um 440 
Apollonia v. Chr.); die Lage der Stadt A. ist nicht gesichert (Kreta?)

Diogenes - Philosophiegeschichtler (3. Jahrh. n. Chr.)
Laertios

Dionysos - S. des Zeus, Gott des Weines; wird im Rausche verehrt; daher
spricht man auch vom orgiastischen Dinoysoskult; bei Homer
unbekannt

eirene - w. Friede, zur göttlichen Person erhoben: EIRENE

Elea - Stadt in Unteritalien, 540 v. Chr. gegründet, Wiege der eleati-
schen Philosophie

Empedokles - griech. Philosoph, Vorsokratiker, auf Sizilien lebend (483 – 423



178

v. Chr.); lehrt u. a. die Mischung und Trennung der Elemente als
Grundlage allen Geschehens

eos - auch heos, w. Morgenröte, zur göttlichen Person erhoben: EOS,
Gattin des Titonos

Epimetheus - Br. des Prometheus (s. dort)

erebos - w. Finsternis, zur göttlichen Person erhoben: EREBOS, s. nyx

eris - w. Streit, zur göttlichen Person erhoben: ERIS

eros - w. Begehren, Trieb, zur göttlichen Person erhoben: EROS, 
Beiname: Protogonos = der Erstgeborene

Euboia - Insel östlich von Griechenland

Eudemos v. - Schüler des Aristoteles (4. Jahrh. v. Chr.), 
Rhodos peripatetischer Philosoph und Verfasser wissenschaftsgeschicht-

licher Werke zur Geometrie und Arithmetik

Eudoxos v. - Philosoph, Mathematiker, Astronom, 391 – 338
Knidos v. Chr.; postulierte die Kugelgestalt der Erde; berechnete die

Maße der damals bewohnten Welt

Eukleides - auch Euklid, Mathematiker (um 300 v. Chr.); nach ihm ist die
euklidische Geometrie benannt

eunomia - w. Rechtsstaatlichkeit, zur göttlichen Person erhoben: EUNO-
MIA

Eurydike - Frau des Orpheus, die dieser mit Hilfe seiner Musik leider erfolg-
los aus dem Reiche des Todes zu holen versuchte

Eusebios - Bischof von Kaisareia (Caesarea) in Palästina, fruchtbarer Kirch-
enschriftsteller, Hauptwerk: “Evangelische Vorbereitung” (Praepa-
ratio Evangelica), 260 -340 n. Chr.

Faust, Johannes - etwa 1480 – 1536 n. Chr., Arzt und Astrologe; galt als Gei-
sterbeschwörer; wurde von Goethe zur Hauptfigur seines gleich-
namigen Dramas gemacht, 

gaia - auch ge, w. Erde, zur göttlichen Person erhoben: GAIA

Galenos - auch Galen, berühmter griech. Arzt, Verfasser bedeutender bis in
die Neuzeit hinein benutzter medizinischer Lehrbücher, 129 – 199
n. Chr.



179

Giganten - eine Generation wilder Riesen (S. der Gaia); kämpfen gegen
Zeus und die olympischen Götter

Gorgias - griech. skeptizistischer Philosoph (Sophist); lehrt, aAlles sei
falsch (480 – 375 v. Chr.)

hades - das Reich des Todes, die Unterwelt; zur göttlichen Person
erhoben: HADES (Gott der Unterwelt)

Halys - Grenzfluss in Kleinasien, s. Lydien

Heisenberg, Werner- Physiker, Begründer der sog. Quantenmechanik, Nobelpreis-
träger, 1901 – 1976

Hektor - S. des Priamos, stärkster Soldat der Troer, v. Achilleus getötet

Helena - auch Helene, Frau des Königs Menelaos (Br. des Agamemnon),
von Paris als seine Frau nach Troia entführt

Helikon - Berg im mittleren Griechenland, der sog. Musenberg, an dem
Hesiodos zum Sänger berufen wurde

helios - w. Sonne, zur göttlichen Person erhoben: HELIOS, Beiname:
Hyperion = in der Höhe wohnend, Sohn der Höhe

Hephaistos - S. des Zeus und der Hera, Gott der Schmiedekunst und des
Feuers

Hera - Gattin des Zeus, T. des Kronos und der Rhea

Herakleitos - auch Heraklit, vorsokratischer Philosoph, in Ephesos (Klein-
asien) lebend, 545 – 480 v. Chr., lehrt den unablässigen Wandel der
Dinge

Herder, Johann - Theologe und Kulturphilosoph, 1744 - 1803
Gottfried

Hermes - S. des Zeus, Bote der Götter

Herodotos - auch Herodot, Begründer der wissenschaftlichen Geschichts-
schreibung, 484 – 430 v. Chr.

Hesiodos - auch Hesiod, Verfasser der „Theogonie“ und der „Werke und
Tage“, um 700 v. Chr.

Hethiter - zur indoeuropäischen Sprachgruppe („watar“ = Wasser)
gehörendes Volk, seit 1700 v. Chr. in Kleinasien nachweisbar,
bekannt durch Keilschrift auf Tontafeln; um 1200 v. Chr. brach ihr
Reich (Suppiluliuma II) zusammen; s. auch Hurriter



180

Hiob - zentrale Gestalt des Buches Hiob aus dem Alten Testament (etwa
um 200 v. Chr. entstanden); gilt als ein frommer Dulder

Hippokrates - von der Insel Kos vor der kleinasiatischen Küste, griech. Arzt,
Begründer der Medizin als Wissenschaft; die Sammlung der unter
seinem Namen überlieferten Schriften wird Corpus Hippocraticum
genannt; 460 – 370 v. Chr. 

Hippolytos - christlicher Kirchenschriftsteller, 3. Jahrh. n. Chr.

Homeros - auch Homer, Epiker; unter seinem Namen sind u. a. die Ilias
(etwa um 750 v. Chr.) und die Odyssee (etwa um 720 v. Chr.) über-
liefert

Hurriter - seit dem 3. Jahrtausend v. Chr. bezeugt, zwischen dem Mit-
telmeer und dem im südwestlichen Iran gelegenen Zagrosgebirge
siedelnd, im 14. Jahrh. v. Chr. durch die Hethiter besiegt; ihre
Götter: Himmel – Erde, Kumarbi und dessen Sohn Teschub, der
seinen Vater in die Unterwelt verbannt; diesen hurritisch-hethiti-
schen Sukzessionsmythos finden wir in Hesiods Theogonie wieder

Hyperion - Sohn der Höhe, Beiname des Helios

Ionien - Landschaft im mittleren Kleinasien, von Smyrna (heute Izmir)
bis Halikarnassos (heute Bodrum) reichend; Ephesos und Miletos
liegen in Ionien; die Stadt Teos hatte die zentrale Lage in Ionien

ionisch - zu Ionien gehörig; Thales, Anaximander und Anaximenes sind
ionische Philosophen

Ithaka - Insel des Odysseus; es ist nicht sicher, ob das Ithaka des Odys-
seus mit der heutigen Insel Ithaka im Ionischen Meer (westlich
von Griechenland gelegen) identisch ist

Jaspers, Karl - deutscher Vertreter der Existenzphilosophie, Geschichts-
philosoph, 1883 – 1969

Johannes von - Verfasser der eklogae physicae = Sammlung <ausgewählter
Stoboi  Lehrsätze> zur Naturphilosophie, um 400 n. Chr.

Johannes - der Apokalyptiker (w. Enthüller), Verfasser der sog. Johannesa-
pokalypse des Neuen Testaments, nicht identisch mit dem Ver-
fasser des Johannesevangeliums

Johannes - der Evangelist, Verfasser des Johannesevangeliums



181

Kadmos - phönizischer Königssohn; heiratet Harmonia und hat als Enkel
den Dionysos; gilt als Gründer Thebens in Mittelgriechenland und
soll das phönizische Alphabet nach Griechenland gebracht haben

Kalliope - s. Musen

Kant, Immanuel - Vertreter der Transzendentalphilosophie, 1724 – 1804

Kerberos - der Höllenhund; lässt jeden in die Unterwelt hinein, aber keinen
heraus; Orpheus soll ihn durch seine wunderbare Musik besänftigt
haben

Klazomenai - Stadt an der Küste Kleinasiens (in Lydien)

Klytaimestra - Frau des Agamemnon; tötet zusammen mit ihrem Liebhaber
Aigisthos ihren Mann nach dessen Rückkehr von Troia

Kopernikus - sein Weltsystem (nach ihm kopernikanisch genannt) ist das
heliozentrische, 1473-1543

Korff, Her- - Literaturwissenschaftler, Hauptwerk: „Geist der Goethezeit“,
mann August 1882 – 1963

Kroisos - lat. Croesus, letzter König von Lydien (Kleinasien), 595 – 545 v.
Chr., unermesslich reich durch Steuern und Bodenschätze (vor
allem Gold), 546 v. Chr. vom Perserkönig Kyros II besiegt

Kroniden - Söhne und Töchter des Kronos, z. B. Zeus, Hera,
Hades, Poseidon

Kronos - Titan, jüngster Sohn des Uranos und der Gaia

Kumarbi - ursprünglich Gott der Hurriter, dem Kronos der Griechen
entsprechend; seine Mythen sind aus der Zeit um 1500 v. Chr. in
hethitischer Sprache auf der sog. Kumarbi-Tafel überliefert;
s. Hurriter

Kurasch - = Kyros II, Perserkönig; besiegt 546 v. Chr. den märchenhaft
reichen König der Lyder Kroisos

Lampsakos - Stadt an den heutigen Dardanellen (zwischen Ägäis und dem
Marmarameer)

Leibnitz, Gott- - Gelehrter, Politiker, Philosoph, 1646 - 1716
fried Wilhelm

Leto - Mutter des Apollon und der Artemis

Leukippos - begründet die Atomtheorie; sein Schüler ist Demokrit, 1. Hälfte
des 5. Jahrhunderts v. Chr.



182

logos - s. Register C §3 c)

Lydien - kleinasiatische Landschaft; ihr östlicher Grenz-Fluss hieß Halys

Maxwell, brit. Physiker, entwickelte die kinetische Gastheorie, 1831-1879
James Clerk

Meder - indoeuropäisches, stark expandierendes Reitervolk im Nordwes-
ten Irans, 835 v. Chr. erstmals urkundlich erwähnt; 585 war der
Halys ihre Westgrenze, 550 v. Chr. von den Persern besiegt und als
zweites Staatsvolk integriert

Melissos - griech. eleatischer Philosoph; lehrt das ewige Sein, um 450 v.
Chr.

Menelaos - S. des Atreus, Br. des Agamemnon, Mann der Helena, König von
Sparta

Meleagros - Königssohn; tötet den kalydonischen Eber

Miletos - auch Milet; griech. Hafenstadt in Kleinasien (Ionien)

moira - w. Schicksal, zur göttlichen Person erhoben: MOIRA (Schick-
salsgöttin)

Musen - Töchter des Zeus, Beschützerinnen der Künste unter Führung des
Apollon; Kalliope z. B. ist Mutter des Orpheus

nemesis - w. Unmut; zur göttlichen Person erhoben gilt sie als Tochter der
Nacht; sie rächt Hochmut: NEMESIS

Nietzsche, - kultur- und religionskritischer Philosoph, 1844 – 1900
Friedrich

nyx - w. Nacht, zur göttlichen Person erhoben: NYX, neben EREBOS
(s. dort)

Odysseus - Sohn des Laertes, König von Ithaka; nur widerwillig nimmt er –
jung verheiratet – am Krieg gegen Troia teil

Okeanos - Titan, ältester Sohn des Uranos und der Gaia, Mann der Tethys

Olympos - nordgriechischer Berg, Sitz der olympischen Götter

Orestes - S. des Agamemnon; rächt den Mord an seinem Vater, indem er
die Mörder, seine eigene Mutter Klytaimestra und den Aigisthos,
deren Liebhaber, erschlägt



183

Orpheus - S. der Muse Kalliope, theologischer Epiker; seine Lebenszeit ist
nicht gesichert (vielleicht schon im zweiten Jahrtausend v. Chr.)

Orphik - Lehre des Orpheus

Otto, Rudolf - Theologe (zuletzt in Marburg), 1869 – 1937, bekanntestes Werk:
„Das Heilige“

Pallas - Beiname der Athena

Pan - S. des Hermes; stark behaart am ganzen Körper und mit
Ziegenfüßen und Ziegenhörnern ausgestattet, gehört er zum immer
lüsternen Gefolge des Dionysos, Wald- und Weidegott

Paris - S. des Priamos v. Troia; entführt die Helena aus Sparta und löst
den Krieg zwischen Griechen und Troern aus

Parmenides - vorsokratischer Philosoph der Griechen, Hauptvertreter der
eleatischen Schule; lehrt die Unmöglichkeit des Werdens, 515 –
445 v. Chr.

Patroklos - Freund und Geliebter des Achilleus; fällt vor Troia im Kampf
gegen Hektor

Peleus - Vater des Achilleus (daher auch der Pelide genannt)

Perikles - athenischer Staatsmann, 490 – 429 v. Chr.; schuf die materiellen
und geistigen Grundlagen für die griechische Klassik

Persephone - T. des Zeus und der Demeter, Göttin der Unterwelt

Phanes - eine orphische Gottheit

Pheidias - auch Phidias, aus Athen, berühmter Bildhauer; 5. Jahrh. v. Chr.

Phoinix - Lehrer des Achilleus

Pindaros - auch Pindar, griech. Chorlyriker; gilt als Meister des erhabenen
Stils, 522 – 445 v. Chr.

Platon - Philosoph aus Athen, Vertreter der Ideenlehre, 427 – 347 v. Chr.

Plutarchos - auch Plutarch, Werke: 
a) placita philosophorum (= Lehrsätze der Philosophen); gilt als
unecht; ist vermutlich dem 2. Jahrhundert n. Chr. zuzuordnen
b) stromateis (= Teppiche); gilt ebenfalls als unecht, bei Eusebios
z. T. erhalten

Polykletos - auch Polyklet, aus Argos, berühmter griech. Bildhauer und Kun-
sttheoretiker, 2. Hälfte des 5. Jahrhunderts v. Chr.



184

Poseidon - S. des Kronos, Gott des Meeres

Poseidonios - stoischer Philosoph (mittlere Stoa), 135 – 50 v. Chr.

Priamos - König von Troia, Vater u. a. des Hektor und des Paris

Proklos - neuplatonischer Philosoph, berühmter Kommentator platonischer
Dialoge, 411 – 485 n. Chr.

Prometheus - S. des Titanen Iapetos, w. der Vorausdenkende (i. U. zu
Epimetheus, der erst denkt, wenn das Kind in den Brunnen
gefallen ist); kämpft mit List und Geist gegen Zeus

Protagoras - aus Abdera in Nordgriechenland, skeptizistischer Vertreter der
Sophisten, 480 – 410 v. Chr.

Ptolemaios - Geograph, Astronom, Mathematiker, 100 – 160 n. Chr.; nach ihm
benannt ist das geozentrische Weltsystem mit der Erde als Zentral-
gestirn

Pythagoras - griech. Philosoph, Mathematiker und Religionsstifter in Unter-
italien, 570 – 496 v. Chr.; vertritt unter anderem die Lehre von der
Seelenwanderung und die Auffassung, dass alles Zahl sei

Pythia - Name der Priesterin des Apollontempel zu Delphi; bekannt
wegen ihrer mehrdeutigen Auskünfte, wenn sie (z. B. von Kroisos)
befragt wurde

Rhea - auch Rheia, Rheie; Frau des Kronos

Rhegion - Stadt in Unteritalien, heute: Reggio di Calabria

Satyr - Begleiter des Dionysos, als Pferd in Menschengestalt erschei-
nend

Schadewaldt, - bekannter Homerforscher, 1900 – 1974
Wolfgang

Sextus - Arzt und skeptischer Philosoph, 2. Hälfte des 2. Jahrhunderts 
Empiricus n. Chr.

Simonides - griech. Chorlyriker, um 500 v. Chr.

Simplikios - platonischer Philosoph und Aristoteles- Kommentator, 6. Jahrh.
n. Chr.



185

Sokrates - griech. Philosoph aus Athen, Lehrer u a. des Platon, Dialektiker,
Methodiker (er entwickelte die Methode der Induktion bis zur Vol-
lendung), 469 – 399 v. Chr.

Solon - Staatsmann in Athen, Dichter und Philosoph, 640 – 561 v. Chr.

Spengler, - Geschichtsphilosoph, Hauptwerk: „Der Untergang des Abend-
Oswald landes“, 1880 – 1936

Styx - eines der Gewässer, die die Unterwelt umgeben; man leistete den
ernstesten aller Eide bei der Styx

Tartaros - tief in der Erde, noch unter dem Hades gelegener Ort, an dem
sich Schwerstverbrecher aufhalten müssen und gequält werden;
das Wort wird auch allgemein für „Unterwelt“ verwendet, s. Hades

Teos - s. Ionien

Telamon - Vater des Ajas

Thales - von Milet, vorsokratischer griech. Philosoph; 624 – 546, s.
Hauptstück § 7, 1

Tethys - Frau des Okeanos

Theben - Stadt in Mittelgriechenland

Theodoretos - Bischof und fruchtbarer christlicher Kirchenschriftsteller, 393 –
466 n. Chr.

Theognis - elegischer Dichter aus Megara (Mittelgriechenland), 6. Jahrhun-
dert v. Chr.

Theophrastos - Schüler und Nachfolger des Aristoteles, 372 – 286 v. Chr.

Thetis - Mutter des Achilleus

Thomas - von Aquin, aristotelisch orientierter Philosoph der Hochscholas-
tik, 1225 – 1274 n. Chr.

Thomas - de Vio, gen. Cajetanus, gelehrter Dominikaner; versuchte 1518 in
Augsburg Martin Luther zum Widerruf zu bewegen, 1469 – 1534
n. Chr.

Thukydides - Historiker, beschrieb den sog. Peloponnesischen Krieg, 460 –
400 v. Chr.

Titanen - die 6 Söhne und 6 Töchter von Uranos und Gaia, u. a. Kronos
und Okeanos

Titonos - Mann der Eos



186

Troer - auch Trojaner, Bewohner von Troia (auch Troja)

Troia - Stadt im nördlichen Kleinasien

Uranos w. Himmel, zur göttlichen Person erhoben: URANOS

Wittgenstein, - östereichischer Philosoph (Philosophie als Kritik der Sprache);
Ludwig das Wesen des Satzes ist das Wesen der Welt, 1889 – 1951

Xenophanes - erster eleatischer Philosoph; vertritt die Auffassung, dass das,
was ist, nicht werden kann, 570 – 470 v. Chr.

Zarathustra - auch Zoroaster, Begründer des Parsismus (s. C § 3 c); Vertreter
des Dualismus (Kampf des Guten gegen das Böse); Lebenszeit ist
wie bei Orpheus unsicher; sie wird zwischen 1000 und 600 v. Chr.
angesetzt

Zenon - eleatischer Philosoph; versuchte Beweise für die Unmöglichkeit
der Bewegung zu erbringen, um 500 v. Chr.

Zeus - S. des Kronos und der Rhea, Vater der Götter und der Menschen,
Wettergott, auf dem Olympos wohnend, oberster Gott der letzten
Göttergeneration

c) Fachausdrücke (Fremdwörter, Geographie)

agonal - griech., kampfbezogen 

akme - griech., Blütezeit des Lebens (auf das Alter von 40 gesetzt)

alexandrinisch - griech., wie es in Alexandria üblich war

Analogie - griech., Entsprechung, Vergleichbarkeit, Gleichheit

Anthropogonie - griech., Entstehung des Menschen

Anthropologie - griech., Lehre vom Menschen

anthropologisch - griech., auf die Lehre vom Menschen bezogen

antropomorph - griech., menschengestaltig



187

apodeiktisch - griech., beweisend, s. auch intuitiv 

Arche - griech., Anfang, Ursprung, Prinzip

Archetyp - griech., Urbild, das als ein Stück Menschheitserfahrung vor jeder
individuellen Erfahrung liegt

archetypisch - griech., einem Archetyp zugeordnet

archon - griech., Herrscher, hoher staatlicher Würdenträger

Askese - griech., Übung, Enthaltsamkeit

Ästhetizismus - griech., eine Haltung, die etwas, was man für schön hält, als
bedeutend für das eigene Denken angibt

atomon - griech., das Unteilbare

Attribuierung - lat., Zuweisung, Zuteilung, Zuordnung (z. B. ein Bild wird einem
Ereignis als ursächlich zugeordnet)

Autarkie - griech., Selbstgenügsamkeit, Unabhängigkeit

authentisch - griech., echt, glaubwürdig, original

Axiom - griech., Grundsatz; Satz, der eines Beweises nicht bedarf, weil er
unmittelbar einleuchtet

byzantinisch - griech., aus Byzanz stammend, auf Byzanz bezogen, s. Byzanz

Byzanz - uralte Griechenstadt, 667 v. Chr. von Griechen gegründet, später
Konstantinopel oder Istanbul genannt

causa finita - lat., eig.: Roma locuta causa finita, d. h.: wenn Rom gesprochen
hat, ist die Angelegenheit erledigt; aus dem katholischen Kirchen-
recht entnommen; gemeint ist, dass die Diskussion beendet ist,
wenn Rom entschieden hat

Christologie - griech., Lehre von der Person Christi

Chronologie - griech., zeitliche Abfolge, Angabe von Lebenszeiten und
geschichtlichen Daten

Corpus Hippo- - griech./lat., Sammlung (Corpus) von medizinischen Schriften, 
craticum die unter dem Namen des Hippokrates überliefert sind,

 s. Hippokrates im Register §3b

daimon - griech., göttliches Wesen, i. U. zu theos (= göttliche Person)



188

daktylisch - griech., s. daktylos

daktylos - griech., 1. der Finger; 2. Versmaß, bestehend aus einer Länge und
zwei Kürzen:  ∪ ∪

deduktiv - lat., w.: abgeleitet, d. h. von einem allgemeinen Satz ausgehend
und zu einem besonderen Satze kommend

demos - griech., Volk

Dialog - griech., Gespräch, auch Zwiegespräch und Wechselrede

Didaktik - griech., w.: Lehrkunst, d. h. „Kunst des Unterrichtens“; gemeint
ist die Befähigung und z. T. auch erlernbare Fertigkeit, Inhalte aus
den Fachwissenschaften auszuwählen und zu vermitteln; Didaktik
ist ein Handwerk wie das des Bäckers oder Schreiners

Diskontinuität - lat., historischer oder sonstiger Ablauf mit Unterbrechungen,
s. Kontinuität

Diskurs - lat., ein methodisch geführtes wissenschaftliches Gespräch unter
gleichberechtigten Teilnehmern

Doxograph - griech., Verfasser einer Schrift, in der Lehrmeinungen (doxai)
anderer aufgeführt und beschrieben werden.

eidetisch - griech., bildhaft, die gedankliche Vorstellung oder Form (eidos)
betreffend

Elegie - griech., ursprünglich Klagelied, dann auch Lied beliebigen
Inhalts (Preis, Lob, Leid, Schmerz)

Emanation - lat., der Ausfluss, das Hervorgehen

emanzipatorisch - lat., befreiend von Zwängen (z. B. der Anschauung)

Entmythisierung - griech., Befreiung aus dem Paradigma des Mythos

Enzyklopädie - griech., Nachschlagewerk, in dem das Wissen einer oder vieler
Disziplinen zusammengefasst ist

Epos - griech., Wort, Spruch, Vers, auch ein längeres eine Heldensage
erzählendes (narratives) Dichtwerk, das aus daktylischen Hexame-
tern besteht; narrative Epen sind die Ilias und die Odyssee, die
unter dem Namen des Homer überliefert sind

Eschatologie - griech., Lehre von der Endzeit und von den letzten Dingen

Evolutions-  lat./griech.; behandelt die Entstehung der Arten durch allmähliche
theorie Entwicklung



189

Genealogie - griech., Lehre von den sich ablösenden Generationen bei Men-
schen und Göttern

Geozentrik - griech., Lehre von der Erde (ge) als Mittelpunkt (kentron) des
Weltalls; s. auch Ptolemaios

Hauptsatz - grundlegender Satz in einer Wissenschaft; vgl. z. B. in der Physik
die drei Hauptsätze der Thermodynamik

Heliozentrik - griech., Lehre, dass zentrales (kentron) Gestirn im Planetensys-
tem die Sonne (helios) ist – von Aristarchos von Samos 265 v. Chr.
postuliert; 1543 n. Chr. von Kopernikus veröffentlicht

Hexameter - griech., w.: Sechsmaß, episches Versmaß, das 6 Versfüße (Dakty-
len  ∪ ∪ ) umfasst; der letzte Versfuß ist gekürzt ( ∪ )

hierarchisch - griech., durch Unter- und Überordnung gekennzeichnet

Historismus - griech./lat., geistige Haltung, die einseitig alles als geschichtlich
gewachsen betrachtet und insofern einseitig Geschichtliches über-
bewertet und die Gegenwart unterbewertet nach dem Spruch: „Es
ist alles schon dagewesen“

hyle - griech., Stoff, Materie

hypokeimenon - griech., das Zugrundeliegende, die Substanz

hypostasieren - griech., Eigenschaften zu göttlichen Personen gestalten, diese
personifizieren

induktiv - lat., w.: hinführend, d. h. vom empirischen Einzelfall zum allge-
meinen Gesetz gelangend

intuitiv - lat., auf unmittelbare, nicht durch Reflexion gewonnene Einge-
bung bezogen

Kanon - griech., w.: Richtschnur, Leitfaden; i. w. S. eine Zusammenstel-
lung von Ideen und Autoren, die für einen bestimmten Bereich
repräsentativ sind

Kategorien - griech., w.: kategoria = Aussage, Urteil; Kategorien sind nach
Aristoteles Urbestimmungen des Seins, die sich in Sätzen
ausdrücken, z. B. in Aussagen zu Ort, Zeit, Beschaffenheit usw.

Kontext - lat., Zusammenhang

Kontinuität - lat., Stetigkeit, eine Entwicklung, die Sprünge nicht zulässt [vgl.
Arist. Phys. VI 1 ff.]



190

Kontinuum - lat., der zusammenhängende, mit den Sinnen erfassbare Raum

Kosmogonie - griech., Lehre von der Welt (Entstehung und Entwicklung)

Kosmos - griech., Schmuck, Ordnung, Welt, Weltall

Logos - griech., 1. Wort, Rede, Satz
2. Denken, Vernunft, Verstand 
3. als Paradigma Ausdruck der Haltung, die Erscheinun-
gen und Ereignisse nicht durch bildgefüllte oder
bildhafte Zuweisungen von Geschichten (mythoi),
sondern mit Hilfe des Denkens (logos) aus sich selbst
heraus erklärt

Metaphysik - griech., w.: nach der Physik; Andronikos von Rhodos (1. Jahr-
hundert v. Chr.) ordnete aus bibliothekarischen Gründen eine
Reihe von Schriften des Aristoteles „nach der Physik“ desselben
ein; der Fachausdruck metaphysika erscheint zum ersten Mal im
vierten Jahrhundert n. Chr. bei Basilius von Caesarea in Kappa-
dokien (Kleinasien) [Is. 162]; der Kommentar zu Isaia gilt aller-
dings nicht als echt; mit Sicherheit aber verwendet der Neuplaton-
iker Simplikios Metaphysik im neuzeitlichen Sinne als philoso-
phische Grundwissenschaft („erste Philosophie“), die 
a) über die sinnlich erfahrbare Welt und das Sein als solches
hinausgeht und 
b) von dem handelt, was den Einzelwissenschaften gemeinsam ist
und diese begründet; insofern ist sie die Wissenschaft von der
Wissenschaft.

Modell - lat., 1. Entwurf, 2. ein Gebilde, das ein natürliches Objekt (z. B.
ein Atom) maßstabsgerecht vergrößert oder (z. B. eine Landkarte)
verkleinert oder b) unanschauliche Komponenten eines größeren
theoretischen Komplexes und deren Beziehungen anschaulich
macht (z. B. ein didaktisches Modell)

Mysterium - griech., ein religiöses Geheimnis; eine Mysterienreligion ist eine
solche, die von religiösen Geheimnissen ausgeht und diese nur
auserwählten Menschen, die ihrerseits zur Verschwiegenheit ver-
pflichtet sind, eröffnet

mythologisch - griech., einer geistigen Haltung zugeordnet (nach Aristoteles
auch philomythisch genannt), die Ereignissen der Welt zu ihrer
Erklärung Geschichten (mythoi) zuweist, diese aber nicht aus sich
selbst mit dem eigenen Verstand (logos) zu erklären versucht



191

mythos - griech., Geschichte, Erzählung, auch geistige Haltung, die
Phänomene durch Geschichten zu erklären sucht

narrativ - lat., s. reflexiv

Objektivität - lat., die ideale Haltung dessen, der sich von Gefühlen und Vorur-
teilen nicht bestimmen lässt

Orphik - griech. Lehre des Orpheus; s. Orpheus C § 3 b

Paradigma - griech., 1. Muster, Beispiel; 2. das Wesen; 3. die sich in Lehrmei-
nungen ausdrückende fundamentale geistige Haltung

Parsismus - persisch, von Zarathustra gestiftete monotheistische Religion der
Parsen; Ursprungsland ist Persien (daher Parsen); im 7. Jahrhun-
dert n. Chr. flohen die Parsen vor dem Islam nach Indien und leben
heute vorwiegend in der Gegend von Bombay 

passim - lat., an vielen Stellen

patriarchalisch - lat./griech., innerhalb einer Familie auf den Vater (pater) als
Herrscher (archon) bezogen

philomythisch - griech., Fachausdruck aus der Metaphysikvorlesung des Aristote-
les (1. Buch); ph. ist bezogen auf diejenige geistige Haltung, die es
liebt (philein), Phänomene in der Natur und Gesellschaft durch
Zuweisung von Geschichten (mythoi) ursächlich zu erklären

Philosophem - griech., philosophischer Lehrsatz

physis - griech., das Wesen, das allem Seienden zugrunde liegt, auch
Beschaffenheit, Gestalt, Lage (z. B. geographische Lage), natürli-
che Ordnung, Natur, das Geschöpf

polis - griech., Stadt (-staat), z. B. Athen oder heute Bremen oder Ham-
burg

politomorph - griech., aus dem Raume der Gesellschaft und in Übereinstim-
mung mit diesem Raume gestaltet

Prolegomenon - griech. (Plural: Prolegomena), Einleitung, Vorbemerkung(en) –
oft mehr als nur eine dem Hauptteil vorgelagerte Bermerkung (z.
B. bei Immanuel Kant oder Friedrich August Wolff)

Prooimion - griech., Vorspiel, Einleitung



192

Prophetie - griech., Voraussagung oder auch öffentiche Verkündigung einer
besonderen Wahrheit, öffentliche Ermahnung

reflexiv - lat., nicht nur beschreibend (narrativ), sondern den gedanklichen
Hintergrund aufdeckend

retrospektiv - lat., zurückblickend, die Verhältnisse oder Ansichten der Gegen-
wart auf die Vergangenheit zurücklenkend, auch: die Vergangen-
heit aus der Sicht der Gegenwart bewertend

Rgveda - altindisch, abgeleitet von veda = „Wissen“; Rgveda bedeutet
„Verswissen“; der _gveda umfasst 10642 Verse an einzelne Götter,
Dämonen und Könige und ist der älteste Text der vedischen Litera-
tur; vor der schriftlichen Abfassung wurde der Rgveda 2000 Jahre
nur mündlich weitergegeben, Entstehung zwischen 6000 und 2500
v. Chr. [vgl. Mehlig, 1987, S. 32 f.]

Rhapsodie - griech., epische Dichtung, episches Lied, von einem durch das
Land wandernden Rhapsoden vorgetragen

Scholion - griech., Randbemerkung im Sinne einer Erläuterung

Segment - lat., Abschnitt, Bereich (z. B. Himmel, Erde, Meer)

Skeptizismus - griech., Haltung die alles anzweifelt

Sophist - griech., w.: der Kenner (z. B. einer der 7 Weisen), im engeren
Sinne seit etwa 450 v. Chr. ein Kenner, der herumzog und gegen
Bezahlung Unterricht erteilte; die Sophisten wandten sich vom
Denken in naturphilosophischen Dimensionen ab und stellten den
Menschen in den Mittelpunkt ihres Denkens (daher anthropolo-
gische Wende)

Subjektivismus - lat., Haltung dessen, der objektive, vom Einzelbewusstsein unab-
hängige Erkenntnisse bestreitet

Sukzession - lat., Abfolge

Theodizee - griech., Rechtfertigung des Handelns Gottes in der Welt

Theogonie - griech., Entstehung der Götter

Theokrasie - griech., w.: Göttermischung; diese liegt dort vor, wo die Person
eines einzelnen Gottes (z. B. des Zeus) so erweitert wird, dass
auch andere göttliche Personen in ihr aufgehen.



193

Thermodynamik - griech., Teil der Physik, der physikalische Systeme unter dem
Gesichtspunkte der Wärmezufuhr und des Wärmeentzuges unter-
sucht, s. Hauptsatz

tragisch - griech., unabwendbar, schicksalhaft

Transzendental- - lat./griech., s. Metaphysik
philosophie

Upanischaden - altindisch, von upanisad = verehren,; 108 theologische Abhand-
lungen des altindischen Brahmanismus in Prosa und Versen; sie
behandeln die Entstehung der Welt, den Geburtenkreislauf und die
Erlösung (Nirvana) durch die Einheit von Individualseele (atman)
und Weltseele (brahman)

d) Sachen

A
affirmativ 63
Analogie 97, 147
Analogiedenken 117
Analogien 152
Analogieschluss 97
Anthropogonie 80
anthropomorph 36
Anwendungsbezug 114
apeiron 134, 135, 141
Askese 74
Atomtheorie 16
Attribuierung 29, 37
Aufklärung 121
Ausgleich 97, 143
Austausch, universaler 137

B
Balance 84, 142
Belehrung 48
Bewegung 127
Bewertung 57



194

Bewusstsein, emanzipiertes 56
Bild 23
Bilder 28, 46
Bildung 20
Bühne 28

C
Christologie 74
Chronologie 17
chronos 140

D
Daimon 43, 49
daimon 127
deduktiv 145
Dekadenzschema 87
Demokratie 93
denkbar 98
Denken 16, 134, 135, 152
Denkstil 23, 95
Deutung 86
Didaktik 13
dike 82
Distanz 50

E
Ehre 40
Einheit 15, 37, 48, 50, 59, 60, 62, 80, 95, 122, 128, 149
eirene 82
Elend 54
Ende 108
Endzeit 88
entmythisieren 122, 127
Erde 145
Erdscheibe 36
Erfahrung 135
Erklärungen 145
Erlöser 74
Erlösung 74
eunomia 82
ewig 150



195

F
Fachwissenschaft 103
Fixsterne 153
Flamme 142
Freiheit 32

G
Ganze 13, 64
Ganze, das 36
Gegensätze 37, 143
Gegenwärtigkeit 21
Gegenwartsbedeutung 13
Geheimlehre 70
geistkonstituiert 154
Geometrie 113
Geometrisierung 36
Gesamtzusammenhang 29
Geschichten 23, 28
Geschichtsphilosophie 77, 87, 151
Gesellschaft 96
Glück 106
Gott 57, 73, 85, 89, 95, 109, 119, 127
Göttergeburt 60
Gottesauffassung 127
Gottesbegriff 127
Gottheit 119, 128
Göttliche, das 29
Göttliches 146
Grenzbewusstsein 98
Grundharmonie 84
Gültigkeit 45
Gutdünken 54

H
Halbkugel 153
Handlung 102, 140
Heilige, das 50
Heilkunst 103
Heldenepen 24
Hierarchie 42
hierarchisch 28



196

Himmel 143
Himmelsraum 153

I
Indoeuropäer 28
induktiv 145
Instrument 59
Interpretation 48
intuitiv 116

K
Klang 60
Konstanz 123
Kontinuum 139
Kosmogonie 64, 142
Kosmologie 139
Kreis 74
Krieg 25
kritisch-rational 76
kugelförmig 131
Kugelvorstellung 35
Kulturentwicklung 76

L
Läuterung 46
Lebewesen 146
Lehrsatz 112
Leid 86
Lektion 109
Logos 14, 97, 98, 104
Luft 147

M
Makrokosmos 128
Maß 98
Mensch 85, 89
Menschenbild 116
Menschheit 46
Modelldenken 117
Musik 68, 76



197

Mysterienreligion 72
mythologisch 60, 63
Mythos 14, 24, 27, 32, 45, 46, 49
Mythos, personengebundenen 42

N
Nähe 50
Natur 96
Naturwissenschaft 36
Norm 48

O
Objektivität 13
Ontologie 60, 82, 136
Ordnung 62
Orphik 141

P
Paradigma 8, 111
Paradigma, kritisch-rationales 50, 56
Paradigma, logisches 97, 125, 146
Paradigma, philomythisches 27, 42, 48, 57
Paradigmata 76
Paradigmawechsel 8
Person 45
Personen 121
philomythisch 23
Philosophie 24
Philosophieren, das 101
philosophisch 23
physis 73, 120, 123, 124, 127, 141, 147
Planeten 153
Polarität 73
Politik 131

Q
Qualität 148
Quantität 148
Quellen 12, 157



198

R
Rationalität 116
Rechtsfrieden 82
Rechtsidee 82
Rechtsstaatlichkeit 96
Reflexion 95
reflexiv 60, 64
Reinigung 74
Religionsgründer 67
Revolution 9
Rgveda-Hymnus 62, 72

S
Sänger 35, 59
Schadensersatz 135
Schauen, das 101
Schema, genealogisches 81
Schicht 46
Schicksal 109
Schild 27, 35
Schuld 29, 32, 46, 135
Schuldigkeit 135
Schulpädagogik 160
Seele 126
Sein 15, 59, 89, 136
Sein, das 50
Seinserhellung 82
Seinsgewissheit 98
Seinsordnung 147
Seins-Ursachen 121
selbstbestimmt 57
Selbstbewegung 127
sichtbar 98
Sinngebung 48
sophia 101
Sprachanalyse 81
Sprache 72, 76, 80
Steuerung 140
Stoff 141
Strafe 94
subjektiv 13



199

Substanzen 141
Sukzessionsdenken 87
Sukzessionsmythos 81
System 62
systematisch 67

T
themis 82
Theodizee 56
Theogonie 64
Theologie 40, 119
theoria 104
Thermodynamik 137
Tiefendimension 46
Tod 72
Tradition 13
Tragödie 29, 40
Trennung 86
Trost 136

U
unanschaulich 134
Unanschaulichkeit 145
Unheimlich 62
Untertreibung 44
Urgrund 122
Ursachen 24
Ursprung 122, 147, 149
Ursprungsfrage 121
Urstoff 148
Ursubstanz 151

V
Verbindlichkeit 45
Verblendung 29, 54, 94
Verbrüderung 151
Vernunftsfähigkeit 125
Verstehen 149
Vielfalt 62
Vielheit 15, 149
Vielwissen 102



200

Vollendung 103
Vollständigkeit 37
Vorsokratiker 11

W
Wahrheit 103
Wahrnehmung 16
Wasser 122, 124, 126
Weisheit 101
Welt 73, 131, 148, 150, 151
Weltbild 35
Welten 144
Weltenperiodik 145
Weltenwirbel 144
Welterklärung 36
Weltleitung 29
Weltschöpfung 142
Weltverstehen 143
Wende, anthropologische 17
Werden, das 15, 138, 140
Wertung 80
Wesenswissen 102
Wiederkehr 74
Wiederkunft 137
Willen, freier 84
Wirbel 142
Wirkung 126
Wissenschaft 53, 103
Wissensgesellschaft 149
Wort 60

Z
Zahlen 145
Zeit 45, 46, 49, 50, 71, 139, 140
Zerfall 53
Zorn 25
Zusammenhang 64, 145
Zwang 140



201

D: Nachwort: Ernst MAROW

Der erste Besuch bei Ernst MAROW in Hannover-Kirchrode begann mit einer
Überraschung:

Als ich klingeln wollte, entdeckte ich auf dem Namensschild nicht den Namen 
MAROW, sondern: 

HOMER.

Schnell versuchte ich mich durch einen Blick in mein Notizbuch zu vergewissern,
ob ich auch vor dem richtigen Hause stehe. Ich fand: Kaiser-Wilhelm-Straße 14.
Also stand ich doch vor dem richtigen Haus.

Ich klingelte und strahlend öffnete die Tür: 

Ernst MAROW.

Die Überraschung sah er mir noch auf dem Gesichte an. Drum sagte er nach der Be-
grüßung: 

„Überrascht so wie Sie hat auch der Herr von der Kabelgesellschaft geschaut, nur
etwas anders. Der fragte mich, ob hier ein Herr HOMER wohne. Wahrheitsgemäß
antwortete ich:

Ja! 

Denn überall bei mir ist HOMER.

Da kam die Gegenfrage: ‚Hat denn Herr HOMER keinen Fernseher?’

Wiederum antwortete ich wahrheitsgemäß: Nein!

Den braucht er nicht; er trägt so viele Geschichten und Bilder in sich, dass er von
außen Kommendes nicht benötigt. 

Natürlich tat der Mann mir etwas Leid; denn er konnte den Hintergrund meiner
Worte nicht verstehen. Doch ich musste ihn verwirrt, wie er war, entlassen.“

So kam ich in ein schönes altes Haus; ich habe nur wenige Häuser gesehen, die so
innig ihren Charakter erst durch Bilder und durch Geschichten repräsentierende
Menschen erhalten. 

Hier leben HOMER und der Mythos tatsächlich. 

Nach ruhigem Verweilen und wortlosem Einswerden mit Räumen und Bildern ka-
men wir schnell zum Zweck meines Besuchs. Wir betrachteten MAROWs Zyklus
von Radierungen zu Motiven aus der Odyssee des HOMER; dieser beeindruckte
mich wie keiner sonst seit den Bildern von Friedrich PRELLER. 

Bald gelang es uns, den Bildern Texte und den Texten Bilder zuzuordnen. Was als
eigenständige Leistung von jedem vorgesehen und eingebracht war, erwies sich als
eine Einheit wie der Klang in einer Sonate. 



202

Wer ist nun Ernst MAROW?

Er stammt aus Königsberg in der Neumark und wurde dort 1934 geboren. Mit vie-
len Familien teilte 1945 seine Familie das Schicksal der Flucht. 

In Niedersachsen wuchs er auf und machte 1954 in Peine das Abitur. Zwischen dem
Abitur und der künstlerischen Ausbildung an den Hohen Schulen zu Hannover und
Berlin arbeitete er als Isolierer in der Ilseder Hütte. 

Bemerkenswert ist, dass er 1966 alle seine Bilder, die bis dahin entstanden waren,
verbrannt hat. Doch dieses ist nur wie eine Verabschiedung unter Freunden: Im
Wiedersehen findet Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft Einheit und Vollen-
dung; denn nichts ist verloren, auch wenn es nicht mehr da ist. Es ist jenseits der
Zeit und daher ständig gegenwärtig.

Unüberwindbar ist diese Dimension menschlichen Denkens; Generation für Gene-
ration keimt diese Dimension archetypisch wieder auf und bewegt sich im Kreise
von HOMER über HOMER und zu HOMER zurück. Der Name dieser Dimension
heißt Mythos, und wir fassen sie bei HOMER ebenso wie bei HÖLDERLIN, CE-
LAN, BOBROWSKY und MAROW: 

HOMERUS vivus, semper vivus, redivivus. 

Wir können uns abwenden, aber er ist da. 

Es blieb nicht aus, dass nur wenige Jahre nach diesem einschneidenden Ereignis,
dem sich produktive Jahre anschlossen, das künstlerische Schaffen Ernst MAROWs
in Ausstellungen gewürdigt wurde: 

1972 in der Galerie BRUSBERG (Hannover), 1973 in der Villa Hammerschmidt
(Bonn), 1973 und 1980 im Deutschen Künstlerbund, 1974 in einer Wanderausstel-
lung durch Kanada, 1977 im Kunstverein Mannheim und in den Folgejahren wieder
bei BRUSBERG und im GROPIUS-Bau Berlin. Außerdem erhielt er für sein zeich-
nerisches Werk 1981 den SPRENGEL-Preis.

Der hier nun in Teilen veröffentlichte Odyssee-Zyklus mag zeigen, wie wir – der
Künstler Ernst MAROW alle Male – von HOMER kommen und zu ihm wiederkeh-
ren. 

Dieser Kreis bezieht alles Sein in der Zeit ein und ist als solcher 

vor aller Zeit.





Logos Verlag Berlin

ISBN 3-89722-941-2

Dieses Buch handelt vom Dichten und Denken der Vorsokrati-

ker. Arno Schmidt beginnt seine Darstellung jedoch nicht erst bei

Thales von Milet: Er widmet sich ausführlich den Gedanken des

Homer, Hesiod und Orpheus, die in ihren Werken über die Entste-

hung der Welt, der Götter und über das Verhältnis der Menschen

zur Welt und zu den Göttern nachsannen. Es entstanden die My-

then vom Kampf der Kroniden gegen die Titanen und vom Kampf

der Griechen gegen die Troer, aber auch Mythen über die Ge-

burt und den Tod, die Liebe und den Hass. Sie entwickelten Ge-

danken, die in der Theologie und der Kunst bis in unsere Zeit hinein

wirken.

In ihrer Tendenz, zwischen Sache und Person zu trennen, leg-

ten sie den Grundstein für Philosophen wie Thales, Anaximander

und Anaximenes. Deren sachorientiertes Denken ebnete schließ-

lich den Weg zu einer neuen Weltsicht, zu wissenschaftlicher For-

schung und insbesondere zu den Naturwissenschaften.

”
Die Geburt des Logos” wendet sich an alle philosophisch Inter-

essierten, die versuchen, den geistigen Ursprung Europas zu ver-

stehen und ihren eigenen Standort darin. Das Buch wird begleitet

und bereichert durch Radierungen von Ernst Marow.

Arno Schmidt ist klassischer Philologe. Als Universitätsprofessor

lehrte er an der Carl-von-Ossietzky-Universität Oldenburg und an

der Martin-Luther-Universität in Halle. Gegenwärtig hält er Vorle-

sungen am Institut für Philosophie an der Philipps-Universität Mar-

burg über die Entwicklung der antiken Philosophie und ihre Wir-

kungsgeschichte.

Ernst Marow ist freischaffender Künstler und lebt in Hannover.

Seine Arbeiten wurden vielfach ausgestellt und ausgezeichnet.

Unter anderem erhielt er 1981 für sein zeichnerisches Werk den

Sprengel-Preis.


	A: Vorwort: 
	§1 Entstehung des Buches 
	§2 Vorbesinnung 
	§3 Einführung 

	B: Hauptstück: Paradigmata 
	§1 Das philomythische Paradigma: HOMEROS 
	§2 Das mythologische Paradigma: HESIODOS (1. Teil: Die Systematik) 
	§3 Das theologische Paradigma: ORPHEUS 
	§4 Das mythologische Paradigma: HESIODOS (2. Teil: Der vordere Orient) 
	§5 Das mythologische Paradigma: SOLON (die politisch-religiöse Komponente) 
	§6 Exkurs: philosophein, sophia, theoria 
	§7 Das logische Paradigma: 

	C: Anhang: 
	§1 Quellen 
	§2 Literaturverzeichnis: 
	§3 Register 

	D: Nachwort: Ernst MAROW 

