
λογος

K
ai

L
o

re
n

z
T

er
ti

u
m

D
at

u
r

Kai Lorenz

Tertium Datur
Gotthard Günthers Entwurf einer logica disponens



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung
des Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0
Lizenz CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Origi-
nalmaterial. Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen
(gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildun-
gen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/919

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/919




Hier wird ein Versuch verstehender Rekonstruktion vorgelegt. Die Metaphysik
und Logik Gotthard Günthers (1900-1984) soll als theoretische Reaktion auf

eine Problemlage begreifbar werden, die uns um so vertrauter ist, je intensiver
wir mit der Erfahrung einer Welt voll unvereinbarer Anforderungen leben.
Verzichten wir hier auf die Fixierung einer einzigen, allgemein tauglichen Ein-
stellung, müssen wir über die Fertigkeit verfügen, dem Gegenstand oder Part-
ner situativ angemessen zu begegnen: Wir müssen lernen, über unsere Einstel-
lungen bewußt zu disponieren. Günthers Theorie wird darum als Entwurf re-
konstruiert und diskutiert, einem derart beweglichen Bewußtsein ein symboli-
sches Instrumentarium zu verschaffen.



Kai Lorenz

Tertium Datur

Gotthard Günthers Entwurf einer logica disponens



  



Inhalt

Vorwort.................................................................................................9
1. Horizonte. Ein Überblick................................................................13
2. Wege. Biographisches....................................................................39

Frühe Bildung..............................................................................39
Studium........................................................................................46
Eucken-Kreis, Arbeit bei Gehlen, Emigration............................49
Ankunft in den USA....................................................................52
Die erste Professur.......................................................................55
Rückkehr nach Europa.................................................................56

3. Probleme. Genese der Fragestellungen .........................................59
Weltgeschichte in Welten............................................................60
Spengler. Eine Erbschaft..........................................................60
Kritische Nachfolge.................................................................64
Entdeckungen...........................................................................68
Kontexte und Regionen. Verborgene Einheit..........................73

Rationalität im Plural...................................................................76
Typologische Systematik.........................................................76
Axiomatisch-deduktive Systematik.........................................79
Geltungsansprüche...................................................................83
Sinnanalyse statt Formaler Logik............................................88
Aufgabenbegriffe statt Idealtypen...........................................95
Exkurs: Kant – Hegel – Genetische Semantik.......................100
a. Transzendentale Untersuchung..........................................100
b. Dialektische Reflexion.......................................................102
c. Vermittlung durch Erzeugung............................................106
Institutionen der Reflexion....................................................113
Unterscheidung als Schichtung .............................................118

Handeln, ohne zu verstehen.......................................................123
Verständigung als Funktion...................................................123
Handlungstheorie...................................................................126
Prozeß der Geschichte............................................................128

4. Programm und Theoriekern..........................................................135
Grenzüberschreitungen .............................................................136
'The Frontier'..........................................................................136
Science fiction .......................................................................138
Explorative Rationalität.........................................................146

A ist nicht A...............................................................................153
Logische Identität und Korrespondenztheorie.......................153



Kritik des Zweiwertigkeitsprinzips........................................156
Identität und Nicht-Identität...................................................158

A wird A. Einige Unterscheidungen.........................................161
Einlösen einer Prolepsis.........................................................161
Dialektische Bewegung.........................................................163
Entelechie, Teleologie oder Tendenz....................................166
Reflexion oder geisteswissenschaftliche Forschung.............172
Theorieevolution oder Anabasis............................................174
Wissenschaftsevolution oder Kulturgeschichte.....................176

Tertium datur.............................................................................178
Überschreitung von Kontexten..............................................178
Transformieren, Transponieren – Transzendieren.................186

Weder Ich noch Sache: der Andere. Ein Exempel....................192
Überwindung der symmetrischen Welt.................................192
Ein Gegenstand, viele Bezüge ..............................................194
Transformation durch Spiegelung.........................................198
Gebrochene Spiegelung: Horizontöffnung............................200

Evolutionsmodell der Bedeutung..............................................204
5. Resultate. Operatoren der Transgression......................................207

Stellenwertlogik.........................................................................211
Kontextwertlogik.......................................................................219
Morphogrammatik.....................................................................227
Proömialrelation........................................................................241

6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik...............................255
Ziel.............................................................................................255
Symbolische Formen als Medium, nicht Repräsentation......255
Organismisches Funktionsmodell .........................................258
Kultur als System von Aufgaben...........................................264
Person im Spannungsfeld.......................................................268

Mittel..........................................................................................272
Kybernetisches Feldmodell....................................................272
Handlung als 'Wiederholung'.................................................275
Handlungsfolgen als Algorithmen.........................................278
Automatische Kultur..............................................................283
Geschichte als lebendiger Automatismus..............................287

Vorläufiges Resümee.................................................................288
Interview mit Heinz von Foerster.....................................................299
Literaturverzeichnis..........................................................................325
Namenverzeichnis.............................................................................347



Diese Arbeit hätte nicht gedeihen können ohne die anregenden und ermu-
tigenden Gespräche mit Rainer Schnuppe, Willi Schroll, David Köpf, Christian
Hufen und Gernot Grube, die Unterstützung durch PD Uwe Scheffler und Prof.
Sybille Krämer, die finanzielle Förderung durch die Hans-Böckler-Stiftung,
und nicht ohne die verständnisvolle Hilfe von Kerstin Karge. 

Sie wäre überhaupt nie entschlossen begonnen und glücklich vollendet worden

ohne die unaufhörliche, nachdrückliche und taktvolle Ermutigung und
Förderung durch Prof. Gerd Irrlitz, meinen verehrten Lehrer an der Humboldt-
Universität zu Berlin.

Ihnen allen möchte ich danken.



 



Vorwort

Günthers Werk bietet sich als eine Sammlung von Beiträgen zu ver-
schiedenen Themen dar, die nur äußerlich verknüpft erscheinen.
Auch die Texte selbst lassen oft Geschlossenheit vermissen und sind
häufig eher Sammlungen von Thesen oder Bruchstücken systema-
tischer Theoreme als durchgehende Argumentationen. Die umfang-
reicheren Schriften bekräftigen diesen Eindruck mit ihren Titeln: es
werden 'Grundzüge' skizziert oder 'Beiträge' geboten und das Haupt-
werk von 1959 kündigt nur mehr 'Idee und Grundriß' einer nicht-Ari-
stotelischen Logik an. Günthers Werk ist als work in progress be-
zeichnet worden1, doch erscheint das als Ausdruck einer Verlegenheit
angesichts dessen fragmentarischen Charakters. Man wird Günther
nicht unrecht tun, versteht man ihn als einen Denker, der auch
deshalb in näherer Zukunft manche Aufmerksamkeit auf sich ziehen
wird, weil er von fruchtbarer Verschwommenheit ist.
Der Versuch, das Werk nach Aspekten philosophischer Theoriebil-

dung zu rekonstruieren, sieht sich so einigen Schwierigkeiten gegen-
über. Zum weit Ausgreifenden der in wiederholten Versuchen um-
kreisten Themen kommen Eigenheiten des Stils hinzu. Günthers Ar-
gumentationen haben etwas Kaleidoskopisches und Assoziatives an
sich, das jähe Salti in Darlegungen und Begründungen mit sich
bringt. Im letzten scheint Ursache dafür die Fixierung auf eine kalku-
latorische Rationalität, die ihn mit Begriffen und Konzeptfragmenten
aus anderen Theorien und Wissenschaften wie mit Bausteinen arbei-
ten läßt, ohne sie sorgfältig innerhalb des eigenen Gedankengangs
einzuführen, dem Kontext anzupassen und argumentative Kohärenz
anzustreben, so daß sein Denken wie in Abbreviaturen und Anmer-
kungen erscheint, die sich oftmals zu schillernden Collagen sammeln.
Der Leser seiner Texte muß daher leider auch vieles vermissen, was
diese als solche zu einem Genuß werden ließe und sein Stil ist wenig
geeignet, den Zugang zu seinen Darlegungen zu erleichtern. Weder

1 Willi Hochkeppel: Grenzgänger des Denkens - Radioessay zum 80. Geburtstag von Gott-
hard Günther, gesendet im zweiten Programm des Bayerischen Rundfunks am 1. Juli
1980; Kopie des Typoskripts im Nachlaß 196 (Gotthard Günther), Staatsbibliothek Ber-
lin der Stiftung Preußischer Kulturbesitz: Handschriften-Lesesaal. - p. 12.

9



10 Vorwort

ist ihnen die gelehrte Gründlichkeit Cassirers eigen noch die sugge-
stiven Onomatopoiesien Heideggers, noch cartesianische clarté, auch
assoziationsstark bildhafte Sprache, etwa nach dem Vorbild Ernst
Blochs, hat Günther nicht zur Verfügung.2

In allem bleibt am beeindruckendsten die Hartnäckigkeit des Phi-
losophen, mit der er sein ceterum censeo als Gravitationszentrum
einer geistigen Existenz behauptet. Daß wir den Anforderungen der
nächsten Phase kultureller Entwicklung nur gewachsen seien, wenn
wir von Grund auf neu zu denken lernten, ist die den Antrieb zur
Theorie prägende, immer unwandelbare Überzeugung Günthers. Das,
was er sich beizutragen vornimmt, ist, diesem neuen Denken seine
Form vorherzusagen und in einem Kalkül zu fixieren. Die Insistenz
und Beharrlichkeit, mit der er von der ersten Bestimmung seines sy-
stematischen theoretischen Interesses bis ans Ende seines Lebens
trotz mehrfacher Wandlungen in Konzeption und Durchführung
einem Problemstrang zu folgen sucht, läßt es letztlich trotz aller Ein-
wände sinnvoll erscheinen, einen solchen Strang in gebotener Allge-
meinheit aus der Reihe seiner Texte herauszupräparieren und die
Wandlungen als Umschichtungen und Verschiebungen von Problem-
akzenten entlang immer derselben thematischen Linie darzustellen.
Dabei soll versucht werden, sowohl die sich in eine Rhapsodie von
Einzeluntersuchungen auflösende Paraphrase zu vermeiden wie die
täuschende Harmonisierung. Manche reichhaltigen Themen müssen
dabei berührt werden, ohne sie zufriedenstellend exponieren oder gar
in überlieferten oder aktuellen Disputen verorten zu können, da ihre
Aufnahme Resultat der Aufgabe ist, ein hoch fragmentiertes geistiges
Werk einer systematischen Interpretation als Philosophie zugänglich
zu machen. Kann die vorliegende Arbeit dazu ein orientierendes und
anregendes Präludium sein, ist alles erreicht, was zu erhoffen war. Ih-
re Unfertigkeiten beruhen vielleicht nicht weniger als die der Gün-

2 Nietzsche der durchaus sein Publikum hat, bietet gleichfalls kaum ein Muster an Präzisi-
on und Widerspruchsfreiheit, zwar immerhin Stil, doch meist statt klarer Argumente; cf.
dazu das solide Urteil Johannes Hirschbergers in seiner Geschichte der Philosophie,
Freiburg et al.: Herder, 131991; t. 2, pp. 519-521. - Daß und wie dies nicht zum Anlaß ge-
nommen werden muß, den Schriftsteller zu ignorieren, zeigt das lebenskluge Urteil Karl
Jaspers' über Nietzsche; cf. seinen Aufsatz Zu Nietzsches Bedeutung in der Philosophie,
in: Hans Saner ed., Aneignung und Polemik, München: Piper, 1968, pp. 389-401.



Vorwort 11

therschen darauf, daß mehr als die 'Dreiviertelkraft' auf sie verwendet
wurde, von der Nietzsche sprach.3 
Der Titel wurde gewählt, lange bevor der Autor die unter gleichem

Titel veröffentlichte Vorlesung Klaus Heinrichs kennenlernte4 und
dann beibehalten, da kein anderer Ausdruck ebensogut geeignet
scheint, die Pointe des Güntherschen Denkens prägnant zu markieren.
Eine Erörterung des Verhältnisses beider steht noch aus – nicht zu-
letzt wegen des Werkstattcharakters auch der Darlegungen Heinrichs.

Das erste Kapitel zeichnet die Umrisse der Problemsicht Günthers
und die Grundgedanken seiner Theorie vor dem Hintergrund ihrer
Entstehungszeit und soll dazu dienen, die Konturen des facettenrei-
chen Themas zu akzentuieren, wie das Verständnis für die de-
taillierten Erörterungen vorzubereiten. Das zweite führt Bio-
graphisches aus, um die Grunderfahrung zu erschließen, von der die
Problemsensibilität dieses Theoretikers geprägt ist. Der Leser, der so-
fort in medias res zu gehen entschlossen ist, hätte mit dem dritten Ka-
pitel zu beginnen, in dem dargestellt und diskutiert wird, welche
theoretischen Einflüsse in der ersten Etappe der Theoriebildung Gün-
thers bedeutungsvoll waren; das vierte erläutert und kritisiert den
Theoriekern. Dessen Entfaltung in einen Satz von Operationen und
elementaren Alphabeten eines Kalküls wird im fünften Kapitel rekon-
struiert und das sechste schließlich widmet sich dem merkwürdigen
Prozeß, in dem sich die Resultate der Theorie aus Mitteln intendierter
Anwendung in Formeln für Wesensgesetze verwandeln.

3 Menschliches, Allzumenschliches, Aph. 107.
4 Klaus Heinrich: Tertium Datur. Religionsphilosophische Einführung in die Logik, Basel:

Stroemfeld u. Frf./M.: Roter Stern, 1981.



 



1. Horizonte. Ein Überblick

Für die erste Formulierung der selbstgewählten Aufgabenstellung be-
dient sich der junge Gotthard Günther des Titels einer Logik der Ver-
mittlung5. Zwanzig Jahre später verwendet er als Leitterminus den
einer nicht-Aristotelischen Logik, zugleich mit dem alternativen einer
transklassischen Logik.6 Weitere dreiundzwanzig Jahre später legt er
eine, die Gesamtheit seiner Lebensarbeit repräsentierende Aufsatz-
sammlung unter dem Titelwort operationsfähige Dialektik vor7. Die
Wandlungen in den Namen zeugen von wiederholten Umkreisungen
eines theoretischen Grundgedankens, der kontinuierlich durchhält,
denn bereits die Vermittlungslogik soll Resultat einer modernen In-
terpretation der dialektischen Logik Hegels sein und eine Über-
schreitung der klassischen Formalen Logik, die Günther die Aristo-
telische nennt, einschließen. Der Terminus transklassische Logik
wird, als originär Günthersche Prägung8, wie von den meisten der In-
terpreten, auch von uns in der Erörterung bevorzugt werden. Bei der
Verständigung über die Ziele und Leistungen Günthers ist vorauszu-
schicken, daß hier, trotz aller unmittelbaren Auseinandersetzungen
mit der symbolischen Formalen Logik, ein weit verallgemeinerter Be-
griff von Logik in Gebrauch ist. Was von Günther so genannt wird,
hat weniger Verwandtschaft mit einer Logik der Termini und Schluß-
verfahren als mit den andeutenden Titeln einiger Zeitgenossen Gün-
thers, die von Logik der Forschung, Logik der Kulturwissenschaften
oder gar einer Logik des (technischen) Fortschritts redeten und
schrieben. Eine der Schwierigkeiten der Interpretation wird sich dar-
aus ergeben, daß alle drei dieser stellvertretend genannten Stichworte,

5 Grundzüge einer neuen Theorie des Denkens in Hegels Logik. Leipzig: Meiner, 11933,
21978.

6 Idee und Grundriß einer nicht-Aristotelischen Logik. Hamburg: Meiner, 11959, 21978,
31991. - Der Name taucht zuerst 1953 auf, im Vortrag Die philosophische Idee einer
nicht-Aristotelischen Logik; cf. Beiträge zur Grundlegung einer operationsfähigen
Dialektik, 3 Bde., Hamburg: Meiner, 1976, 1978, 1980. - t. I, pp. 24-30. 

7 Diese Beiträge, l. c., enthalten veröffentlichte und unveröffentlichte Aufsätze aus der Zeit
von 1937 bis 1980.

8 Die philosophische Idee einer nicht-Aristotelischen Logik (1953), in: Beiträge I, l. c., pp.
24-30. - cit. p. 28.

13



14 1. Horizonte. Ein Überblick

wie sehr die ihnen zuzuordnenden Themengebiete auch differieren,
dennoch gleichermaßen den Theorieinteressen Günthers kongruieren.
Da noch der bevorzugte seiner Termini von schwacher Distinktions-
kraft im Blick auf diese Besonderheit ist, wurde gewagt, in der Fülle
der termini technici eines als wenig bekannt geltenden Autors
dennoch einen eigenen einzuführen. Der Terminus logica disponens
spielt nicht zufällig auf ähnliche, ältere Bildungen an, denn er soll
anzeigen, daß hier der Versuch einer Erweiterung des Logischen auf
ein durchaus bekanntes Erfahrungsfeld benannt wird. Das Attribut
bezeichnet daher als Besonderes die Veränderlichkeit von Einstel-
lungen zu Gegenständen, die uns nun wohl mehr und mehr zu einer
bewußt einzuübenden Haltung wird. Es soll, wie zu erwarten, den in
dieser Interpretation unterstellten theoretischen Kern des Günther-
schen Philosophierens akzentuieren.
Der erste seiner eigenen Termini wird in einem Text geprägt, der

einen Beitrag zu Ernst Sprangers Unternehmen einer Logik der Gei-
steswissenschaften leisten soll. Gestützt auf eine Interpretation der
Dialektik Hegels will Günther Vorarbeiten für eine Theorie der
Verfahren bieten, nach denen in den Geisteswissenschaften Gegen-
stände konstituiert und Urteile gebildet werden. Der besondere Ak-
zent der Anwendung der angestrebten Logik liegt in dem von Gün-
ther mit produktiver Intuition aufgespürten Umstand, daß die sich als
spezifische Wirklichkeitszugänge des Menschen aufbauenden stabi-
lisierten Handlungs- und Verständigungsformen Gegenstandstypen
ausbilden, die ihren in reflektierender Rückwendung erzeugten Re-
konstruktionen inkommensurabel sind. Paradigmatisch für solche In-
tuition ist die Einsicht in die Diskrepanz zwischen einer in natur-
wissenschaftlichen Verfahren intentione recta erfolgenden Gegen-
standsbildung und der in wissenschaftstheoretischer Reflexion sicht-
bar werdenden Abhängigkeit dieses vermeintlich auf absolut seiende
Gegenstände gerichteten Wissens von einer spezifischen, naturwis-
senschaftlichen 'Einstellung'. Konsequenz dieses Umstandes ist die
Differenz der Methodenkulturen und Argumentationsstandards von
Natur- und Geisteswissenschaften, im besonderen Fall etwa von ma-
thematischer Physik gegenüber einer Wissenschaftstheorie der Phy-
sik. Die Aktualität dieser Fragestellung wird nicht nur von einer Posi-
tion aus erkennbar sein, die Fachwissenschaftlern geläufige allge-



1. Horizonte. Ein Überblick 15

meine Differenzen von Innen- und Außenansichten wissenschaftli-
cher Forschungsverfahren berücksichtigt, wie sie beispielhaft die pla-
stischen Sätze eines modernen Mathematikers über sein Fach be-
zeugen: Die meisten, die sich zu diesem Thema äußern, scheinen dar-
in übereinzustimmen, daß der typische Mathematiker an Werktagen
Platonist und an Sonntagen Formalist ist. Das heißt, daß er, wenn er
aktiv Mathematik betreibt, überzeugt ist, daß er es mit einer objek-
tiven Realität zu tun hat, deren Eigenschaften er zu ergründen sucht.
Wird er jedoch mit der Forderung konfrontiert, eine philosophische
Darlegung dieser Realität zu geben, findet er es doch einfacher
vorzugeben, daß er letztlich nicht an sie glaubt.9 Die als Formalis-
mus bekannt gewordene Position in der Mathematik hatte versucht,
die gesamte Mathematik als eine Menge von Regeln zur Erzeugung
von Formeln aus Formeln, ohne Rekurs auf Objekte, zu verstehen,
was für das Fach selbst zwar ohne weitere Folgen blieb, aber ein Bei-
spiel für die äußerste Konsequenz ist, zu der eine auf Binnenverfah-
ren eines Faches reflektierende Blickwendung führen kann, verzichtet
sie darauf, die in unmittelbarer Bezugnahme 'gegeben' erscheinenden
Gegenstände als tatsächlich dingartig anzunehmen. Aus dieser, der
reflektierenden Perspektive, konnte Wittgenstein formulieren, der
Mathematiker erzeuge Wesen.10 Soweit die philosophische Reflexion
mit der geisteswissenschaftlichen gemein hat, dies zu sein, Reflexion,
nimmt sie dieselbe Unterstellung vor und macht statt gegebener
Objekte nur den Vorgang der Objektivierung zum Thema. Es ist die
Konsequenz aus dem Entschluß, das Wesen der Dinge nicht als ein
von Anfang an Feststehendes zu behandeln, sondern in ihm nur den
unendlich fernen Punkt zu sehen, auf den alles Erkennen und
Verstehen abzielt.11 Mit ihr ist die Voraussetzung für eine philoso-
phische Theorie der Kultur als einer Mannigfaltigkeit verschiedener,
gleichberechtigter Objektbildungsmodi gegeben und die Frage nach
der wahren Natur der Objekte von realistischen zu gewissermaßen
funktionalen und kontextualistischen Antworten charakteristisch ver-

9 Davis, Philip J./Hersh, Reuben: Erfahrung Mathematik, Basel et al.: Birkhäuser, 1994. -
p. 337.

10 Ludwig Wittgenstein: Bemerkungen über die Grundlagen der Mathematik, in: id., Werk-
ausgabe, G. Anscombe et al. ed., Frf./M.: Suhrkamp, 31989. - t. 6, p. 50 (I, 32).

11 Ernst Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften. Darmstadt: Wiss. Buchges., 61994. -
p. 30.



16 1. Horizonte. Ein Überblick

schoben – so, daß noch die Unterstellung absolut gegebener Gegen-
ständlichkeit nur als Charakteristikum eines, spezifischer Einstellung
zugehörigen Erkenntnisstils begriffen wird, nicht als unverstellter
Zugang zu absoluter, an sich seiender Dinglichkeit. Gotthard Gün-
thers Theoriebildung geschieht entlang dieser Verschiebung, wenn
auch häufig deutlicher der Absicht nach als in der einlösenden Durch-
führung. Die ihn in seinen Bemühungen um die Grundlegung seiner
neuen 'Logik' leitende Frage kann, vorläufig, als die nach den Regeln
der Koexistenz inkommensurabler Ordnungen, sowohl auf symbo-
lischer wie sachlicher Ebene, bestimmt werden.
Die Parallelexistenz unvereinbar erscheinender Gegenstandsauffas-

sungen als denkbar erklären zu müssen, hatte sich Günther aus einem
historistisch geprägten Verständnis des Eigenwerts aller Regional-
kulturen, vergangener wie gegenwärtiger, entwickelt. Im kulturellen
Austausch wirkten Vorstellungen und Bilder, welche die eigene
Kultur von der fremden hegte, zugleich mit deren, womöglich unver-
gleichbar fremden Selbstverständnis, erst recht verschieden von den
tatsächlich gelebten Praxisformen. Günther nähert sich mit dieser
Aufmerksamkeit der Aufgabenstellung einer Hermeneutik der
Fremdheit12, wenn nicht dem Begriff, so doch der Sache nach. Hier
würde in Rechnung gestellt werden, daß die Symbolbedeutungen, die
das Vorwissen des Interpreten bestimmen, dem untersuchten Kultur-
objekt nicht selbstverständlich adäquat sind und daß das Verstehen
der Züge des Objekts nicht dazu führt, anfangs unerkannte Sachver-
halte und Bedeutungen als in der eigenen Kultur vertraute zu identifi-
zieren, ja daß es noch nicht einmal möglich sein muß, eine Horizont-
verschmelzung als Resultat des Verstehens zu gewinnen, d. h. eine
Integration eines neuen Symbols mit einer im eigenen Kontext bisher
unbekannten Bedeutung in diesen Kontext – ein lernendes Aneignen
im einfachen Sinne –, sondern daß das Resultat der Interpretation
eine Horizontabgrenzung sein könnte, wie etwa Hans-Robert Jauß
annimmt13. Die in jedem verstehenden Wissen gegebene Aneignung

12 Hans-Robert Jauß: Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften im Dialog der Diszi-
plinen; in: Wege des Verstehens. München: Fink, 1994; pp. 402-428. - praec. Abschn. 3,
Die grenzüberschreitende Funktion der Geisteswissenschaften, pp. 424 sqq.

13 Auf der Möglichkeit dieser Differenzierung gründet seine Abgrenzung von 'Verstehen'
und 'Verzeihen'; cf. seinen Aufsatz: Tout comprendre, c'est tout pardonner, in: l. c., pp.
24-84.



1. Horizonte. Ein Überblick 17

behielte hier eine eigentümlich gebrochene Struktur, da Bedeutungen
und Intentionen wohl verstanden, aber nicht als dem eigenen Hori-
zont von Verständigungsmodi, Handlungsorientierungen und Wert-
überzeugungen in actu zugehörige identifiziert würden. Damit be-
zeichnete aber die Frage, was es dann heißen könnte, das Fremde
verstanden zu haben, ein neues Problem: wie könnte, wenn sowohl
die Zeichen als auch das, worauf sie verwiesen, von solcher Fremd-
artigkeit war, der Zeichendeutung Adäquatheit zugesprochen
werden? Worin bestand überhaupt das Verfahren, sie zu deuten? Hier
liegt der zweite Themenkreis, der Günthers Problemstellung be-
stimmt.
In weit verallgemeinerndem Zugriff auf die Probleme setzt er dabei

die Differenz der intentione recta vorgehenden Naturwissenschaften
und gleichrangiger kultureller Praktiken (Religions-, Kunst- und
Rechtspraxis etc.) gegenüber einer reflektierenden Rekonstruktion ih-
res Vorgehens (Beschreibung, Deutung, systematische Verallge-
meinerung durch Wissenschaftstheorie, Religions-, Kunst- und
Rechtswissenschaften etc.) in Eines mit der Differenz zwischen der
Ordnung alltäglicher kultureller Praktiken fremder Kulturen sowie
deren Deutung und intellektueller Rekonstruktion. Auf dieser Ebene
der Verallgemeinerung ist dann der Weg nicht weit, auch das
Verstehen eines personalen Gegenüber als Fall des gleichen Problem-
typus zu erkennen, und in dem grundlegenden Werk von 1959, „Idee
und Grundriß einer nicht-Aristotelischen Logik“, entwickelt Günther
die Koexistenz der Innenseite der Person mit ihrer Außenseite exem-
plarisch für den Brennpunkt seiner theoretischen Aufmerksamkeit.
Subjektivität sei nicht einfach identisch mit dem 'Ich', sondern be-
stünde aus dieser privaten und besonderen Seite zugleich mit einer
öffentlichen und allgemeinen: als 'Du' für andere.14 1936 veröffent-
lichte Günther einen kurzen Text, „Philosophieren als Lebensnotwen-
digkeit“, der eine Replik auf den gleichnamigen seines jungen
Jenenser Kollegen Jürgen Rausch darstellt15. Rausch hatte die Unfä-
higkeit der Philosophie behauptet, die Allgemeingültigkeit persönli-
cher Entscheidungsgründe zu beweisen und als einziges Mittel der
Verallgemeinerung von Normen die Demonstration persönlicher

14 Idee und Grundriß, l. c., p. 10.
15 In: Die Tatwelt, Berlin: Junker u. Dünnhaupt, H. 4, 1936. - pp. 205-220.



18 1. Horizonte. Ein Überblick

Haltungen verteidigt. In seiner Widerrede erklärt Günther, daß jen-
seits des praktischen ein argumentativer 'Beweis' zu billigender und
verallgemeinerbarer Gründe für Haltungen möglich sein müsse – weil
er nötig sei. Andernfalls werde die Philosophie unfähig gegenüber
den Aufgaben, die ihr die Gegenwart stellt ... Denn in Staat und Reli-
gion tritt an den einzelnen die unbedingte Forderung heran, den
wesentlichen Gehalt der Innerlichkeit in objektiven, allgemeinen und
in ihrer Allgemeinheit mitteilbaren Lebenszusammenhängen zu
realisieren.16 Die Zielstellung, damit persönliche Entscheidung als
durch Beweis zwingend, d. h. mitteilbar verstehen zu können, enthält
zwar eine petitio principii, denn Entscheidungsgründe, die mitteilbar
sind, d. h. Verstehen ermöglichen, müssen noch nicht Einverständnis
erwirken können. Jenseits dessen wird dennoch die argumentative
Stoßrichtung gegen dezisionistische Konzeptionen erkennbar: die
Unterstellung separierter Parallelexistenz privater Entscheidung und
öffentlich geteilter Maßstäbe wird für gedankenlos erklärt. In der an-
schließenden Formel, die wissenschaftliche Philosophie müsse 'Inner-
lichkeit' als begreifbar unterstellen, ist derselbe Problemgrundriß zu
erkennen, der die Deutung einer unbekannten, weil nicht in actu ge-
lebten kulturellen Welt und die Interpretation naturwissenschaftlicher
Praxis aus distanzierter Reflexion einander näherte: das Erschließen
des nicht unmittelbar erlebnishaft oder gar anschaulich Zugänglichen.
Der tatsächlich mit den drei Themen gegebene gemeinsame Nenner
läßt sich am bestimmtesten unter dem älteren Titel des Verhältnisses
von Erscheinung und Wesen fassen, nur bezieht er sich hier nicht auf
Gegenstände nach dem Maßstab mathematischer Naturwissen-
schaften, sondern solche, die agens, mithin selbst Subjekt sind17 und
denen gegenüber zudem jeder Deutungsversuch nach analogisieren-
den Verfahren radikal falsch erscheint.
Es sind nicht allein politische Konstellationen im Deutschen Reich

des Jahres 1936, die Günther dazu führen, akademischen Themen all-
gemeine Aktualität zuzusprechen. Daß wir in mehr als einer Welt
leben, ist die Formel für Entdeckungen, die die philosophische Erre-

16 l. c., p. 220.
17 Was nicht zugleich: 'Seele' impliziert. - Eine plastische Darstellung der 'Eigenaktivität'

des Gegenstandes im hermeneutischen Verstehensprozeß ist etwa in der Einleitung von
L. M. Batkins Die historische Gesamtheit der italienischen Renaissance gegeben; Dres-
den: Kunst, 1979; pp. 6 sqq.



1. Horizonte. Ein Überblick 19

gung dieses Jahrhunderts ausmachen, konstatierte Hans Blumenberg
einmal knapp18. Mit der Formel ist von etwas gesprochen, das latente
Erregung des Alltags schon geworden sein mußte, um es phi-
losophisch werden zu können. Es hatte nicht alle gleichermaßen be-
troffen, aber zumindest die gebildeten Schichten hatten Anteil an der
Erfahrung gehabt, daß die Ablösung der religiösen Weltdeutungen
durch Wissenschaften und positivistische Philosophie ihren im
technischen Erfolg gesicherten Nimbus verlieren mußte, wenn sie
sich als unzureichend erwies, die in Vielfalt zersplitterte Erfahrung
auf eine ordnende Einheit zu beziehen. Die monotheistische Hypo-
stasierung dieser Einheit hatte in der Vorstellung eines personalen
Gegenüber zu handeln erlaubt, aus dessen Angesicht Sinn und Maß
für jede Handlung sprachen und das gewährleistete, in jedem Fall
einen Adressaten der Rechtfertigung zu haben. Noch der Übergang
zu einer Perspektive des Fortschreitens auf Verbesserung der Be-
dingungen für ein gelingendes Leben konnte den Blick voraus zur
Zuversicht machen19, aber die Wissenschaften, die nun statt religiöser
Formeln mögliche Horizonte vorzeichneten, erwiesen sich mehr und
mehr als ungeeignet, zu tragen, was ihnen anvertraut werden sollte.
Folgt man Helmut Plessners Diagnose von der besonderen, Religion
im Bewußtsein weithin ersetzenden Rolle der Philosophie in
Deutschland, war hier eine 'philosophische Erregung' weitaus bri-
santer für das Selbstverständnis der Kultur als für andere Nationen
und Erschütterungen des Alltags weit bestimmender für philoso-
phische Selbstverständigung als anderswo20. Hier waren besondere
Bedingungen gegeben, die Diagnose eines Pluralismus in der Kultur
akademischen Themenkreisen zu entwenden und in den Symptomen
des Zeitgeschehens als den eigentlichen Sinn aller untergründigen
Verschiebungen der Dominanten von Welt- und Handlungs-
orientierung zu erahnen. 1929, als Günther im vierten Jahr an der
Berliner Universität studierte, hat Fritz Heinemann beschrieben, was

18 Cf. Einleitung in: Wirklichkeiten, in denen wir leben. Stuttgart: Reclam, 1996. - p. 3.
19 Wenn Lessing schrieb, daß eine „Zeit der Vollendung“ der Kultur den Handelnden der

Notwendigkeit entheben werde, von der Zukunft „Beweggründe zu seinen Handlungen
zu erborgen“, war vorausgesetzt, daß diese Haltung für die Gegenwart die selbstverständ-
liche war; cf. Die Erziehung des Menschengeschlechts, in: Sämtliche Schriften, Leipzig
1897. - t. XIII, p. 433.

20 Helmut Plessner: Die verspätete Nation. Frf./M.: Suhrkamp, 41992; cf. pp. 146-150.



20 1. Horizonte. Ein Überblick

für ihn und die Mitlebenden die Situation kennzeichnete21: Krisis be-
deutet allgemein Zustand der Stauung des Lebensstromes, Wirbel,
Formzertrümmerung, Aufeinanderstoßen der Kräfte, labiles Gleich-
gewicht, Schweben zwischen Himmel und Erde. Der Lebensstrom
ändert seine Richtung, die alte muß verlassen werden, eine neue ist
noch nicht gefunden. Die alten Lebensformen als Ausdruck einer
stabilen Kräfteverteilung reichen nicht mehr aus, neue sind noch
nicht erstanden. Es drängt von Stunde zu Stunde zur Entscheidung,
Versinken im Chaos, Untergang der Kultur ist die tödliche Gefahr,
der Mensch im Zustand der Verzweiflung. Teilkrisen auf finanzi-
ellem, wirtschaftlichem oder wissenschaftlichen Gebiet haben alle
Jahrhunderte erlebt, der heutigen aber als Krisis der Zeitwende ist in
ihrem Charakter nur der Übergang von der Antike zum Frühmittel-
alter und vom Spätmittelalter zur Renaissance zu vergleichen: sie
geht durch alle Gebiete hindurch, weil sie eine Krisis nicht nur der
bürgerlichen Kultur, sondern des Menschen ist. Diese Erkenntnis,
dem oberflächlichen Blick eine Selbstverständlichkeit, ist für uns von
fundamentaler Bedeutung .. Die Krisis der Kultur beruht .. auf einer
Störung im Beziehungssystem der Menschen zueinander, zum Kos-
mos und zu Gott. - Diese Störungen in ihrem besonderen Charakter
zu erkennen, um die menschliche Existenz von ihnen zu befreien, ist
die dringlichste Aufgabe der Gegenwart.22 Heinemann drückt in sol-
chen, von Bedrängnis zeugenden Wendungen eine Zeitstimmung aus,
die Günther teilt. 1937 stellt er unter dem Titel „Religion, Metaphy-
sik und transzendentaler Idealismus“23 die Folgen der Erosion religiös
gestützter Orientierungen in der europäischen Kultur dar und
schreibt: Das Bewußtsein macht die Erfahrung, daß es in die Freiheit
des Menschen gelegt ist, Religion als metaphysischen Existenzgrund
seines Daseins anzuerkennen oder abzulehnen ... 'Nos transforma-
mur totaliter in deum et convertimur in eum', lautet einer der von der
Kirche verworfenen Eckehartschen Sätze ... Ein allem klassisch-
christlichen Bewußtsein unsagbar fremdes Lebensgefühl steht hinter
diesen Worten auf. Die flammenden Leidenschaften mittelalterlicher

21 Neue Wege der Philosophie. Leipzig: Quelle u. Meyer, 1929.
22 l. c., pp.4  sqq. (Herv. dort).
23 Gotthard Günther/Helmut Schelsky: Christliche Metaphysik und das Schicksal des

modernen Bewußtseins, Leipzig: Hirzel, 1937.



1. Horizonte. Ein Überblick 21

Frömmigkeit verglühen in der Abendstimmung einer resignierenden
Seele. Einst sprach aus der Stille des Alls die gütige Stimme des
einen Vaters zu seinen Kindern und füllte ihre Herzen mit an-
dächtigem Vertrauen; aber schon in der Renaissance ist der ma-
gische Zauberkreis endgültig zerbrochen; und aus der gemütskalten
Atmosphäre bei Descartes und seinen Nachfolgern klingt nirgends
mehr der warme und starke Ton einer Kirchenglocke. Im kon-
fessionellen Indifferentismus von Machiavelli, Thomas Morus, Jean
Bodin und in dem Katechismus der Toleranzbewegung, dem theolo-
gisch-politischen Traktat des Spinoza ruht eine bis in den Tod er-
schöpfte Seele nach überstandenen Glaubensstürmen aus, ohne frei-
lich noch zu ahnen, zu welcher trostlosen Winterlandschaft sie auf
Jahrhunderte hinaus verflucht sei.24 Der Mensch der industriellen
Moderne finde sich in Unruhe, da er sich ohne die Möglichkeit einer
Berufung auf extramundane Instanzen selbstverantworteten Entschei-
dungen anvertrauen müsse. 'Ewiges Leben': das ist nur Metaphysik
der Geschichte. In der Religion aber geht es in erster Linie um jene
radikale Transzendenz jenseits des historischen Daseins, in der die in
ethische Entscheidungen eines leidenschaftlichen und heißen Lebens
hineingespannte Existenz des verantwortungsvoll tätigen Menschen
ihre schwärzlichen Schatten auf den kalten und bleichen Hintergrund
des Todes wirft. Die europäischen Menschen der Gegenwart suchten
nach dem metaphysischen Ursprung der Entscheidung, die jedes
konkrete Leben im Guten wie im Bösen realisiert.25 Welchen Um-
ständen sich die 'existentialistische' Zuspitzung dieser Frage ver-
dankte, formuliert er noch 1959 mit der Frage: Was ist die tiefere Be-
deutung des allgemeinen Zusammenbruchs auf geistigem Gebiet,
eines Zusammenbruchs, der auf politisch-sozialem durch die radikale
Umwandlung der Kriegstechnik (die immer nihilistischer wird), die
Atomisierung der Gesellschaft, den Niedergang des Nationalstaats-
prinzips und die Auflösung der christlichen Moralprinzipien aufs
grellste beleuchtet wird?26

Wem diese Wendungen übertrieben dramatisch erscheinen, könnte
sich des Urteils Plessners erinnern, daß die nach dem ersten Welt-

24 l. c., pp. 15 sq.
25 l. c., pp. 44 sq.
26 Idee und Grundriß,  l. sub 6) c., p. 61.



22 1. Horizonte. Ein Überblick

krieg in die bewußte Teilnahme an der Kultur eingetretene Generati-
on, der Gotthard Günther zugehört, in die Entscheidung für oder
gegen die Tradition im Ganzen gestoßen worden ist. Sie machte Er-
schütterungen durch, wie vielleicht keine deutsche Generation seit
den Zeiten der Französischen Revolution.27 Mehr noch, sei ihr das
Problem der eigenen Lebensentscheidung für die eigene Generation
in einer Schwere aufgebürdet wie noch keiner Generation vorher, da
ihr das Erbe des 19. Jahrhunderts als einer Epoche des Illusions-
verlusts zugefallen sei.28 Herausgehoben durch die Macht des Schick-
sals, durch die Größe des Unglücks, schließt Plessner, hat sie An-
spruch darauf, für sich gesehen zu werden.29 Daß diese besondere
Erfahrung von Ereignissen geprägt ist, die noch den Nachkommen
Aufgaben diktieren, kann wohl erst nach dem Gewinn größeren zeit-
lichen Abstands deutlicher ins Bewußtsein treten, aber daß hier eine
condition postmoderne zu Antworten führte, die eine praktisch wirk-
same Steigerung der Souveränität von sozialen Umbrüchen Betroffe-
ner ermöglichen, wird auch vorher kaum von selbstverständlicher
Geltung sein. Da, wo Phänomene der Desintegration ubiquitär zu
werden scheinen, mehr als schlicht befreiende Auflösung zu
verzeichnen sein wird, hat Axel Honneth so nicht zufällig den Titel
einer Sammlung zeitdiagnostischer Aufsätze bestimmt, die er zu Be-
ginn der 90er Jahre veröffentlichte30. Geläufige Zeitdiagnosen von
der 'postmodernen', einer 'Erlebnis'- oder einer 'Risiko'-Gesellschaft
werden hier auf empirische Stichhaltigkeit und theoretische Konsi-
stenz befragt, nicht, weil sie Deutungen für Zustände anböten, die
keiner bedürftig wären, sondern weil sie aus bedeutsamen Einzel-
zügen vorschnell verallgemeinerte Behauptungen gewönnen. Daß
sich das Objekt dieser Zeitdiagnosen, also die hochentwickelten
Gesellschaften der Gegenwart, in einer Situation befinde, für die sich
am ehesten der Begriff der 'Desintegration' anbiete, wenn wir nur
den aktuellen Grad der Privatisierung, den Auflösungsprozeß der
Familie und die ökonomische Verelendung ernst genug nähmen, be-

27 l. sub 20) c., p. 159.
28 ibid., p. 101.
29 p. 159.
30 Axel Honneth: Desintegration - Bruchstücke einer soziologischen Zeitdiagnose. Frf./M.:

Fischer, 1994.



1. Horizonte. Ein Überblick 23

stimmt darum auch hier die Aufgabenstellung.31 
Unmittelbar Betroffenen könnte stoische Haltung geraten sein, zu

ertragen, was anders nicht ertragbar scheint. Max Weber hatte der
Notwendigkeit, sich auch in einer kaleidoskopischen, zentrumslosen
Welt noch zu orientieren, einen Heroismus der Wahl angemessen
gesehen, der fähig sein müsse, dem Schicksal der Zeit .. in sein
ernstes Antlitz zu blicken und sich in seinen letzten Stellungnahmen
einer einsamen Entscheidung zu überantworten32. Auch die an
anderer Stelle gefundene Formulierung, jeder müsse den Dämon
finden, der seines Lebens Fäden hält, verdankte sich der Einsicht,
daß nun eine private Lebensform im Horizont einer Wertorientierung
unter vielen möglichen gewählt werden müsse, wo die eben erodierte
Kultur die Erwartung befördert und nicht zu enttäuschen versprochen
hatte, man könne jede dieser Orientierungen in einem übergreifenden
Horizont gleichermaßen bewerten und gegebenenfalls integrieren.
Was hier ins Alltagsbewußtsein durchschlug, war die Einsicht, nur
noch poietisch eine Haltung in der Welt gewinnen zu können, nicht
mehr mimetisch, was die Vorgabe dominanter Lebensstile durch reli-
giöse und ideologische Überlieferung lange Zeit erlaubt hatte. Zudem
hatte der konservierend wirkende Vorzug des nun verschwindenden
Horizontes darin bestanden, daß seine gleiche Verbindlichkeit für alle
die Möglichkeit begründeter wechselseitiger Anerkennung garan-
tierte. Wie aber, wenn nur private Entscheidungen übrig blieben, und
damit die Inkompetenz eines jeden für die Beurteilung der Entschlüs-
se und Handlungen anderer? Wenn die Inkommensurabilität dispa-
rater Werte zu nichts anderem führte, als dazu, jede Entscheidung als
gleichermaßen gültig, das hieß tendentiell: als gleich-gültig, zu er-
kennen? Dann war die Erfahrung gemacht, daß sich auf Verbindlich-
keiten, die den privaten Horizont transzendierten, nicht verzichten
ließ, ohne zugleich die Emanzipation der sich an ihnen aufrichtenden
Person aufzugeben.

31 l. c., p. 10. - Einen anderen Ton zeigt die Formulierung von Jürgen Habermas, in der
modernen Welt seien „die historischen Formationen des Geistes um so individueller aus-
geprägt, je höher sie organisiert sind“. Der Gegenstand ist derselbe. Cf. id., Nachme-
taphysisches Denken, Frf./M.: Suhrkamp, 21988, p. 189.

32 Max Weber: Wissenschaft als Beruf, in: Geistige Arbeit als Beruf, München u. Leipzig:
Duncker und Humblot, 1919. - p. 28.



24 1. Horizonte. Ein Überblick

Zugleich war die Philosophie, nach den Worten Plessners, mit der
Notwendigkeit konfrontiert, auf den unmittelbaren Zugriff auf Sein
zu verzichten und statt dessen im Nach-Denken alles theoretisch und
praktisch im Leben schon Geleisteten einen vermittelten Zugang zu
akzeptieren, was hieß, durch Wissenschaften und gelebte Praxis hin-
durch zu denken, anstatt ihnen voranzugehen – weshalb sie, unter
anderem, die Lebensführung aus der Hand geben müsse.33 Manche
der sich existentialistisch gebenden Strömungen hatte dagegen postu-
liert, daß persönliche Redlichkeit und Wahrhaftigkeit, die keine Er-
schütterung im Ergriffensein scheute, zur richtigen Entscheidung füh-
re. Nur blieb die Unerschrockenheit leer, so lange sie bei Entschlos-
senheit und Bereitsein stehenblieb und Gefäß für beliebige Inhalte
werden konnte. Es hätte nicht der historisch verwirklichten Trennung
von Mut und Wahrheit bedurft, um einzusehen, daß das Kriterium
eher etwas über die psychische Verfassung eines Betroffenen als über
Sinn und Ziel seiner Selbstüberwindung aussagte34. Die Steigerung
dieser Haltung zu einem Dezisionismus jenseits rationaler und argu-
mentationsfähiger Kommunikation war nur die Umdeutung eines
konstitutiven Mangels in ein positives Prinzip. Wenn Plessner Nietz-
sche konzedierte, daß der politische Dezisionismus im Grunde kein
Recht hatte, sich auf ihn zu berufen, galt das ebenso für existentiali-
stische Positionen, doch war für diese genauso wie für jenen in An-

33 Die verspätete Nation, l. sub 20) c., p. 184.
34 In der Ungenauigkeit konnte sich dann manches verstecken, das in der Lobpreisung der

Bereitschaft zum äußersten Erschrecken 'eigentlich' doch nicht gemeint gewesen sein
sollte. - Hannah Arendt hat darauf hingewiesen, wie der Nazi-Härtekult mit einer ängstli-
chen Kleinbürgermentalität einhergehen konnte, geradezu in ihr begründet war; cf. Eich-
mann in Jerusalem, Leipzig: Reclam, 1990, p. 294. - Heinz Höhne beschreibt ebenso die
Angehörigen der sog. Einsatzgruppen im Ostkrieg; cf. Der Orden unter dem Totenkopf,
München: Botzum KG, o. J., pp. 334 sq. - Joachim Fest nennt als Grund für die ungeheu-
re Radikalität der aktivsten Täter im Hitler-Deutschland, insbesondere der jungen SS-
Männer, „pervertierte moralische Energie“. Der Terminus ist nicht genau genug, denn
Tapferkeit, Treue und Selbstlosigkeit sind wohl Bedingungen moralischen Verhaltens, je-
doch selbst nicht schon identisch mit moralischer Haltung, was Fest auch so erläutert; cf.
Hitler. Eine Biographie, Berlin: Ullstein, 41993, p. 518. - Die Leere des Postulats konnte
aber auch bei denen, die emphatisch vom Denken sprachen, eine Beliebigkeit der Folge-
rungen ermöglichen, die von Unentschlossenheit schwer zu unterscheiden war; nicht nur
Habermas hatte es an Heidegger diagnostiziert, sondern schon einige Zeitgenossen. Cf.
etwa Fedor Stepuns Brief an Heinrich Rickert vom 8. Juni 1932, cit. bei Christian Hufen,
Fedor Stepun, Berlin: Lukas, 2001, pp. 305 sq.; Jürgen Habermas, Martin Heidegger, in:
Philosophisch-politische Profile, Frf./M.: Suhrkamp, 1981, p. 70.



1. Horizonte. Ein Überblick 25

schlag zu bringen, daß sie dem Daseinswillen zur Entschlossenheit
ein gutes Gewissen gegeben hatten.35

Daß fachwissenschaftliche Rationalität keine 'Ableitung' ange-
messener Entscheidungen erlaubte, war aber auch bei Max Weber
Voraussetzung der Überlegung gewesen. Es war zugleich das Einge-
ständnis, daß die am Rationalitätstypus von Fachwissenschaften
orientierten Reflexionsflächen philosophischer Theoriebildung an
Kraft verbindlicher Orientierung verloren hatten. Weber unterstellte
allerdings, daß es immerhin möglich bleiben müsse, die 'frei gewähl-
ten' Standpunkte methodisch zu entwickeln und in ihren Konsequen-
zen durchsichtig zu machen. Daß die Philosophie, deren Aufgabe
dies sei, eine wissenschaftliche zu sein habe, folgte aus der Überzeu-
gung, das experimentum, die Welt der Erfahrung nach Prinzipien ide-
ell zu rekonstruieren, sinnvoll nur unter den Auspizien der historisch
entstandenen rationalen Methodenkultur durchführen zu können. Da-
mit war zugleich angenommen, daß es ein Urteil über die Tauglich-
keit einer Entscheidung nur geben konnte, wenn der abstrakt isolierte
Standpunkt des sich vereinzelt erlebenden Individuums verlassen
wurde und intellektuelle Fähigkeiten in Anspruch genommen
wurden, die diesen Horizont überstiegen. Die in Gestalt von
Existentialismus und Vitalismus auftretenden Gegenbewegungen hin
zum 'konkreten Menschen' hatten allerdings nicht nur deshalb einen
starken Einfluß gewinnen können, weil sich manches zeitgebundene
Ressentiment mit Versatzstücken bedienen konnten, sondern, weil in
ihnen reale Probleme gefaßt wurden, wenngleich immer wieder auch
falsifizierende Schlußfolgerungen befördernd. Die Virulenz der im
weltlichen Gewand einer Daseinsanalytik auftretenden religiösen Phi-
losophie Heideggers entsprang auch dem Versprechen, die volle Ur-
sprungskonkretion zu fassen, die den 'blutleeren' Abstraktionen der
Wissenschaft nicht zugänglich wäre. Es konnte nicht darum gehen,
auszustreichen, was solche Theoriebewegungen gesehen und formu-
liert hatten, sondern nur darum, ihren Hegemonialanspruch, die To-
talität menschlichen Daseins durch Zugriff auf die 'eigentlich' bedeut-
samen seiner Bedingungen endlich zu fassen, mittels klarer Begriffe
und entfalteter Theorien zu überbieten, und dies so, daß eine produk-

35 Die verspätete Nation, l. sub 20) c., p. 175.



26 1. Horizonte. Ein Überblick

tive Öffnung des Horizonts auf zukünftig wirksame Orientierungen
hin gegeben werden konnte.
Daß hier Folgen für den Rationalitätstypus zu vermuten waren, dem

sich Philosophie verpflichtete, bestimmt Günthers Theorieanstren-
gungen. Er bemerkt drei Hauptströmungen in der philosophischen
Diskussion des ausgehenden 19. und der ersten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts, deren jeder er Unzulänglichkeit attestiert. Der Historismus
nach Dilthey, dem man wohl zugute zu halten habe, daß er Wesentli-
ches zur Einsicht in die differenzierte Selbständigkeit von Kulturepo-
chen und geographischen-kulturellen Lebenseinheiten beigetragen
habe, gelange doch allenfalls dazu, eine logisch-methodische Ord-
nung der 'philosophischen Kulturwissenschaften' zu schaffen.36 Die
Verhältnisse im Gegenstandsbereich systematisch zu ordnen, sei auf-
grund des betonten Relativismus für unmöglich erklärt, so daß die
Geisteswissenschaften in eine erstaunliche Nachbarschaft gerieten.
Der flüchtige Betrachter mag finden, daß zwischen den logischen
Ideen von Dilthey und der geisteswissenschaftlichen Schule auf der
einen Seite und denen des logischen Positivismus auf der anderen
eine schlechthin unüberbrückbare Kluft existiert. Eine nähere Be-
kanntschaft mit beiden Theorien bringt aber ganz überraschende
Ähnlichkeiten zutage. Den voneinander unableitbaren Weltanschau-
ungen, die eine Logik der Geisteswissenschaft zu einer losen Sy-
stematik miteinander vertauschbarer Systeme verdammen, steht auf
der Seite der mathematischen Kalküle das Problem des Konventio-
nalismus gegenüber. Die Regeln eines uninterpretierten Logikkalküls
dürfen willkürlich gewählt werden.37 Von Wesensaussagen kann, wo
dies zutrifft, nicht mehr gesprochen werden, es sei denn, daß 'Wesen'
selbst als bloße Konvention eines Sprachgebrauchs verstanden
würde. Der Deutsche Idealismus habe noch ein Bewußtsein davon
gehabt, daß dem Aufweis ordnender Schemata eine Ordnung be-
gründende Leistung des Intellekts zugrunde liege, deren Funktionsge-
setze zum Thema einer Philosophie zu machen seien, die den An-
spruch auf systematische Erkenntnis aus Prinzipien bewahrte. Daß
jenseits der Produkte intellektueller Tätigkeiten ein Produzierendes
zu orten sei, habe aber nun, nach der Auflösung des transzendentalen

36 Idee und Grundriß, l. c., p. 35.
37 ibid,. p. 36.



1. Horizonte. Ein Überblick 27

Idealismus wie des neu-idealistischen Denkens, allein der
Existentialismus im Blick. Der Existentialismus, das sei zu seiner
Ehre gesagt, gibt die Philosophie in ihrer originalen Gestalt als Me-
taphysik nicht auf. Aber um sich die Metaphysik zu erhalten, zahlt er
einen enormen Preis. Er verzichtet auf die Rechtfertigung seiner Phi-
losophie durch die formale Logik.38 Gemeint ist damit, ob den
Mangel einer 'formallogischen' oder anderen Rechtfertigung verursa-
chend, das Spezifikum existentialistischen Philosophierens, wie es
mit einem Zitat Emmanuel Mouniers39 erläutert wird: Die Existenz
als solche kann aber aus anderem nicht abgeleitet werden, sondern
ist aufspringend und unaussprechbar. Der Gedanke hat ihr gegen-
über keine Handhabe, auch nicht das Gesetz und die Beziehung. Die
menschlichen Einheiten können nicht die Glieder einer der Totalität
zustrebenden Einheit sein.40 Das ist Günher die Hypothek des Ent-
schlusses, menschliches Dasein nur vom empirisch privaten Horizont
her zu denken: Wer die vollkommene Auflösung einer mehr-
tausendjährigen spirituellen Tradition nicht in diesen Worten spüren
kann, dem ist nicht zu helfen. Wenn die menschlichen Einheiten nicht
mehr Glieder einer der Totalität zustrebenden transsubjektiven
Einheit sein können, dann geht alle geistige Kommunikation, die den
Anspruch auf objektive, d. h. nachprüfbare, Verbindlichkeit macht,
auf dem gegenwärtigen historischen Niveau verloren.41

In einer 'Welt von Welten' zu leben, die jede für sich nach
eigensinnigen Regeln funktionieren, deren keine für alle zugleich zu
gelten vermag, konnte noch erträglich sein, und der Konventionalis-
mus wie der Relativismus der oben genannten Positionen ange-
messen, doch die Steigerung der Problemspannung bei Erkenntnis der
Wirklichkeit als Agglomeration von Existenzweisen, die füreinander
wechselseitig blind erscheinen, mußte stärkere Reaktionen provo-
zieren. Die Erregung in den Worten Fritz Heinemanns zeugt auch da-

38 p. 40.
39 Mounier (1905-1950), einer der Begründer des katholisch inspirierten 'Personalismus'; cf.

Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, www.bautz.de/bbkl; Eintrag Mounier,
Emmanuel. - Günther zitiert aus der deutschen Ausgabe der Introduction aux
Existentialismes (Paris 1946), die als Einführung in die Existenzphilosophie 1949 in Düs-
seldorf erschien.

40 p. 43.
41 ibid.



28 1. Horizonte. Ein Überblick

von. In dem zeitlich frühesten Thema Günthers, dem Begreifen des
geographisch Exotischen, lebte denn doch schon die Ahnung, das so
akademische Problem könne die Figur eines unmittelbar bedeutsamen
haben. Schien Alltäglichkeit nicht mehr die Gesamtheit unbefragter
Selbstverständlichkeiten sein zu können, als die sie bisher ausge-
zeichnet war, wurde, was für das räumlich oder zeitlich Fernste galt,
zur Aufgabe für das Nächste. Diagnosen, in denen die nur-biotische,
rein vitalistische Funktionsweise menschlichen Lebens zur Ursache
der Unallgemeinheit partieller Erfahrungen ernannt wird, verkehrten
Grund und Folge. Die Vermutung, der zu Aussagen, Bildern und
Symbolen geronnene Erfahrungsschatz fremder Kulturarbeit sei un-
bedeutsam, muß immer vorausgehen, bevor mit relativistischen Theo-
remen eine Begründung für sie gesucht wird. Für die Epochen der
Geschichte des eigenen Kulturkreises gilt dasselbe und es gilt auch
für die Phasen der Geschichte einer Person. Wird der Ausdruck der
Erfahrungen, die in der Auseinandersetzung von Ich und Welt ge-
macht wurden, als für Hier und Jetzt bedeutungslos behandelt, dann
wird die Erinnerung nicht kultiviert und die fortdauernden
Wirkungen der gemachten Erfahrungen werden das Handeln der
Gegenwart wie schicksalhaft bestimmen. Schicksal dann als
'Instinkte' oder biologischen Determinismus überhaupt zu bestimmen,
präsentierte eine Scheinerklärung der gefühlten Konsequenz, die im
Verlust des Bewußtseins möglicher Freiheit liegt.42 Günther findet
sich mit geläufigen Diagnosen des Zerfalls der Kulturwelt in
eigensinnige Sphären so wenig ab wie mit Behauptungen der Auflö-
sung der Person, denn er ahnt den Preis. Deshalb bezieht er neben der
Diskrepanz der Wissensformen, der Differenz von Kulturkreisen und
der zwischen Erlebniswelt und Ausdrucksmitteln ein viertes Motiv in
seine Problemsicht ein, sensibilisiert durch die Erfahrungen, die ein
Selbstbewußtsein in Verhältnissen macht, die Inhomogeneitäten im
Lebenslauf erzwingen. Die Zeitlichkeit personaler Existenz wird un-
ter Bedingungen beschleunigten Wandels von Orientierung und
Wertung zum Problem, wenn sie einem an analogische Extrapolation
gewonnener Orientierungen gebundenen Bewußtsein 'zustößt', da sie

42 Cf. die Erörterung Cassirers über die Freiheitspotenz der symbolisierenden Reflexion im
Gegensatz zur Fesselung der tierischen Reaktionsauslösung an die unmittelbare Real-
präsenz von Reizwirkungen; in: O. Schwemmer/J. M. Krois ed., Nachgelassene Manu-
skripte und Texte I, Hamburg: Meiner, t. 1, 1995. -  pp. 98 sq.



1. Horizonte. Ein Überblick 29

es zur Fragmentierung führt und den Schein der Auflösung der
Persönlichkeit mit sich führt. Das Selbstverständnis der Person in je-
weils gelebter Aktualität zumindest in Korrespondenz mit dem Hori-
zont entschwundener oder unabgegoltener, erinnerter Vergangenheit
einerseits, mit den vagen Ahnungen möglicher Horizonte der Zukunft
andererseits zu bringen, wenn ihre Kongruenz unmöglich geworden
ist, zählt Günther gleichfalls zu dem Problembestand, auf den er mit-
tels Theorie zu reagieren entschlossen ist.
Es sind aber nicht nur kulturpsychologische, sondern auch systema-

tische Ähnlichkeiten, die diese Zuordnung möglich machen. Den Ein-
satz seiner Theorie findet Günther am Problem der Vermittlung von
Innen- und Außensichten wie dem von Geschehen und spuren-
lesender Rekonstruktion. Der Umstand, daß dort, wohin man sich mit
wie immer modifizierender Aufmerksamkeit bezieht, schon etwas 'da'
sein muß, öffnete ihm den Blick für das Problem des Entstehens, des
erst zu Gewinnenden in den über Außenansichten geleisteten Rekon-
struktionen. Am Beispiel der exotischen Kultur trat ein Aspekt
dringlich in den Horizont der Aufmerksamkeit, der am Beispiel des
rekonstruierenden Verstehens naturwissenschaftlicher Praktiken oder
des Verstehens eines mitmenschlichen Gegenüber ebenfalls, wenn-
gleich weniger offenkundig zu bemerken war: Verstehen enthielt eine
Genese, eine 'Geschichte' der Entstehung begrifflicher Mittel im
Kleinen. Ist eine Stufe von Verstehen erreicht, ist etwas gewonnen,
das vorher 'nicht da' war – Namen, Begriffe, Akzentuierungen von
Verhältnissen. Nicht in jedem Fall, doch zweifelsohne in dem in Rede
stehenden, in dem ein Gegenstand als derart fremd erkannt wurde,
daß keine verfügbaren explikativen und deskriptiven Mittel aus vor-
handenem Bestand nur appliziert werden mußten, sondern geistige
Schritte über die Front hinaus gemacht, hinter der noch Unbestimmt-
heit und Begriffslosigkeit herrschten.
Ernst Cassirer hatte in einem seiner späteren Aufsätze für die gei-

steswissenschaftliche Methodentheorie vorgeschlagen, Husserls Be-
griff der ideierenden Abstraktion aufzunehmen.43 Er sah hier eine in
den Geisteswissenschaften gegebene Besonderheit der Begriffsbil-
dung erfaßt, die den Unterschied zur naturwissenschaftlichen mar-

43 Zur Logik der Kulturwissenschaften. l sub 15) c. - Dritte Studie: Naturbegriffe und
Kulturbegriffe, pp. 56-86.



30 1. Horizonte. Ein Überblick

kiert, gesetzt, man verstand den Terminus nach Maßgabe des At-
tributs als einen Bildungsprozeß. Herrschten in den Naturwissen-
schaften analytische Allgemeinbegriffe vor, für die gelte, daß alle in
ihnen zusammengefaßten Merkmale in jedem ihrer Artbegriffe
wieder ausgesagt werden, sei es unmöglich, alle in einem Stilbegriff
zusammengefaßten wesentlichen Momente als Merkmale an jedem
der untergeordneten Arten und Individuen aufzuweisen.44 Denn die
Typus- oder Stilbegriffe der Geisteswissenschaften seien Resultat
einer synthetisierenden Überbietung der von ihnen erfaßten individu-
ellen Phänomene und Sachverhalte. In Günthers Zusammenfassung
von vier so disparaten Themenfeldern regiert die Aufmerksamkeit für
dasselbe – und sie erklärt, warum er schließlich auch im geschichtli-
chen Prozeß der Kultur den gleichen Problemgrundriß wiederer-
kennen zu können glaubt. Da der kreative Akt einer verstehenden
Auslegung den interpretierten Sachverhalt nicht einfach identisch
verdoppelt, sondern gewissermaßen in einem anderen Existenzmodus
nacherzeugt, vermutet er dasselbe Muster, das der zugleich fort-
setzende und erneuernde Realprozeß kultureller Phänomene und In-
stitutionen zeigt, auch am Prozeß der Symbolgenese. Hier liegen
zentrale Schwierigkeiten seines Theoriekonzepts, Realgenese sozialer
Formenwelten und Akte semantischer Genese klar zu scheiden. Die
Verquickung der individuell-geistigen Prozesse der Begriffsfindung
und Urteilsbildung mit der realgeschichtlichen Entstehung von Be-
deutung tragenden Sachverhalten und Institutionen, die hier zutage
tritt, war schon in den ersten drei Themenkreisen unerkannt mitge-
führt worden, da an ihnen nicht unterschieden war, ob es um Genese
kultureller Formenwelten und Institutionen sozial geteilter Bedeutung
oder aber um den Verlauf individueller Objektivationsakte zu tun
war. Daß jene ohne diese nicht geschieht, gäbe noch kein Recht,
beide zu identifizieren. Die Differenz zwischen den in einer Gesell-
schaft entstehenden Stereotypen und locis communis über einen
fremden Kulturkreis einerseits und die individuellen Prozesse beim
Gewinn eines – etwa wissenschaftlichen, intendiert 'objektiven' –
Verständnisses von ihm andererseits; wie auch der Unterschied zwi-
schen der Entstehung sozial anerkannter Persönlichkeitstypologien
und Beurteilungsschemata einerseits und die Prozesse intim-

44 ibid., p. 72.



1. Horizonte. Ein Überblick 31

verstehenden Aneignens persönlicher Erfahrungen und Intentionen
andererseits sind nicht kurzschlüssig zu überspielen. Es hätte andern-
falls die etwa von Husserl als signum vermeintlich pathologischen
Sinnverlusts beklagte Eigentümlichkeit kultureller Überlieferung,
statt der Einsichten in den Sinn eines Verfahrens nur noch das rein
technische Wie des Vollzuges zu tradieren, kein Gegenstand des Be-
dauerns oder Antrieb einer Sehnsucht zu ihrer Aufhebung sein
können, läge keine Differenz zwischen erlebbarer Erzeugung von
Formeln des Beurteilens, Kommunizierens oder Handelns und deren
nur nachahmender Anwendung, die jene als sedimentierte Resultate
vorangegangener Kulturarbeit unwiderruflich Abwesender sich erst
bewußt machen müßte.
Rezeption und Interpretation der Güntherschen Theorie werden

noch durch andere Konfundierungen erschwert. Die genannte Identi-
fikation von realgeschichtlicher Entstehung und semantisch gene-
tischen Akten wird ergänzt durch die Verquickung von Entstehungs-
und Wechselwirkungszusammenhang. Diese Vermengungen führen
dazu, daß aus konkreten Thematisierungen und illustrierenden Bei-
spielen vier voneinander unterscheidbare Problemklassen abzuheben
sind, die allein dadurch zusammenfaßbar erscheinen, daß sie alle in
mehr oder minder deutlichem Maße das Problem der Disparatheit
und, als Folgeproblem, die Dringlichkeit einer Vermittlung oder
mindestens den Sinn von deren theoretischer Rekonstruktion zeigen:
1. Die erste, der eine 'aktanalytische' Fragestellung45 angemessen
wäre, umfaßt die psychischen Prozesse, in denen erscheinender
Mannigfaltigkeit durch einen kreativen Akt der synthetischen
Überbietung begegnet und 'Wesen erzeugt' wird. Der Terminus
Denken, den Günther wiederholt verwendet, zeigt den Sinn
dieser Problemstellung an. In Verständigungsakten von Ich und
Du läßt sich ein solcher Fall ausmachen, sofern einzelne Ein-
drücke eines 'fremden' Gegenüber oder 'unmittelbar' verständli-
che Teile seines Redens etc. zu einem Erkennen der singulären
Person synthetisiert werden. Ein anderer dieses Typus wäre die

45 Hier beziehen wir uns auf die Unterscheidung Ernst Cassirers aus Formproblem und
Kausalproblem, in: l. sub 29) c., Vierte Studie, pp. 87-102; praec. pp. 96-98.



32 1. Horizonte. Ein Überblick

biographische Selbstverständigung einer Person über abgesun-
kene Phasen ihrer Entwicklung.46

2. Der zweite Problemtyp, dem etwa Cassirer eine formanalytische
Untersuchung zuordnet, ist in der Frage präsent, wie nach je spe-
zifischem Funktionssinn ausdifferenzierte Institutionen – d. h.
Komplexe von Verweisungen, welche die Kohärenz sozialer
Handlungsnetze organisieren – miteinander wechselwirken, wel-
che neue, integrierende Institution daraus hervorgehen kann und
auf welche Weise diese Genese rekonstruierbar wäre. Der Unter-
schied dieses vom ersten Aspekt ist erkennbar kein Fall kon-
tradiktorischer Opposition Geltung beanspruchender Fassungen
ein und derselben Aufgabe, sondern ein Dualismus analytischer
Perspektive, der in der Akzentuierung zweier Facetten eines Pro-
blems dieses transformierend verdoppelt. Die Institutionen kom-
munizieren nicht als personale Individuen, nur durch solche. Die
in den Sozialwissenschaften selbstverständliche Unterscheidung
von handlungs- vs. systemtheoretischer Perspektive erlangt ihre
forschungsleitende Kraft nicht aus dem Streit über die allein
richtige beider, als vielmehr in der Bestimmung ihrer Ange-
messenheit an Fragestellung und gesuchtes Resultat.

3. Ein dritter Problemtyp ist die Frage nach Differenzierungs- und
Integrationsprozessen in der Natur, d. h., unter Kausalbezie-
hungen.47

4. Indem Günther nun versucht, die allgemeine Problemstruktur
dieser drei als die 'Schichtung' semantischer Ebenen an der Un-
terscheidung von Objekt- und Metasprache wiederzufinden, die
in der Formalen Logik lange Zeit diskutiert wurde48, bezieht er

46 Wir unterstellen nicht, daß diese Arbeit jenseits der Verwendung sozial geteilter Symbo-
le, Bilder und Interpretationen geschieht, nur, daß sie von dem folgend genannten Phä-
nomenfeld unterschieden werden muß.

47 Die organologische Metaphysik, die über die biologische Erbschaft in der modernen
Theorie sozialer Systeme fortzuwirken scheint, identifiziert dies natürlich mit den unter
(2) genannten Phänomenen und behandelt auch kommunikative oder Sinnbeziehungen als
Wirkbeziehungen.

48 Maßgeblich ausgelöst durch Alfred Tarskis Nachweis, daß der Begriff der Wahrheit nie
innerhalb des formalen Systems definiert werden kann, für den er bestimmt wurde und
durch Kurt Gödels Beweis, daß Widerspruchsfreiheit eines formalen Systems nie in
Sätzen dieses Systems bewiesen werden kann. - A. Tarski: Der Wahrheitsbegriff in den
formalisierten Sprachen, in: K. Berka/L. Kreiser ed. Logik-Texte, Darmstadt: Wiss.



1. Horizonte. Ein Überblick 33

eine vierte Problemklasse ein, und bekräftigt dies auch durch
Verknüpfung mit dem logischen Problem der Russellschen Ty-
pentheorie. Dabei überlagert sich zudem die Untersuchung der
semantischen Schichtenbeziehung mit Fragen nach der Genese
aufruhender Schichten. 

Die Vermengung von Fragen nach der Genese (diachrone) mit
denen nach der Funktion (synchrone) zieht sich durch das gesamte
Werk. Auch das funktionale Verhältnis von Objekt- zu Metasprache
aber ist ein anderes als die Genese dieses Verhältnisses; die Frage
nach der Beziehung elementarer Institutionen auf solche, die deren
Kommunikation mit Nachbarinstitutionen vermitteln, ist eine andere
als die nach deren Entstehung.
Es ließe sich gegen die hier vorgelegte Differenzierung mit guten

Gründen einwenden, daß Aspekte auseinandergelegt werden, die
doch eben integral gefaßt werden sollten, da es Günther offenbar um
den allgemeinsten 'Rhythmus' von Geneseprozessen und zugleich das
allgemeinste Muster von Kommunikationsakten und Wechsel-
wirkungen zu tun sei. Es wäre die Annahme, daß es Günther zuletzt
doch um die eminent philosophische Aufgabe zu tun sei, eine ideelle
Struktur, die alle spezielleren synthetisch überbietet, zu entwickeln,
um nicht nur innere Disparatheiten in diesen Gebieten, sondern ge-
rade sie alle wieder in Einem denkbar zu machen, die modi
verstehender Kommunikation wie die Bewegung der Verweisungs-
komplexe der Institutionen, das Schichtungsgefüge logischer Diffe-
renzierungen wie Geneseprozesse in der Natur. Jedoch bleiben die
eigentümlichen Durchführungen in Günthers Arbeiten mit dem
Mangel unfertiger Konfundierungen behaftet, wo überschreitende,
konstruktive Abstraktionen gefordert wären, was sich nicht zuletzt
darin zeigt, daß unvereinbare Ergebnisse antizipiert werden und daß
sich zudem im Verlauf der Theorieentwicklung der Grundakzent der
intendierten Anwendungen beständig verschiebt. Geht es zuerst um
1. die Begründung einer nicht-narrativen Darstellungsform für
Handlungen (die Logik der Geisteswissenschaften), ist damit zu-
gleich 

Buchges., 1983, pp. 443-546; K. Gödel: Über formal unentscheidbare Sätze der Princi-
pia mathematica und verwandter Systeme I, in: Monatshefte für Mathematik und Physik,
H. 38, 1931, Leipzig, Wiesbaden: Akad. Verlagsges., pp. 173-198.



34 1. Horizonte. Ein Überblick

2. der Versuch begonnen, der Philosophie ein Organ systemati-
scher Exploration zu verschaffen (Formalisierung der Dialektik),
aus dem sich aber später die Intention bildet, 

3. als technisches Mittel für Verständigungshandlungen eine
'Denkprothese' zu schaffen, das dann 

4. als ein Instrument für die planmäßige Konstruktion von Institu-
tionen (social engineering) gedacht ist; das schließlich, verallge-
meinert und zurückgebogen in Theorie, zu dem Ziel führt,

5. allgemeinste Wesensgesetze zu formulieren (Rationalität des
Universums). 

Theorieanstrengungen, für die Semantik partialer Welten der allge-
meinste Titel wäre49, lassen sich daher mit seinen Ansätzen ebenso
verknüpfen wie Versuche, eine ästhetische Metaphysik der Partikula-
rität zu entfalten50, oder systemtheoretische Modellierungen51. Was
ihn von all diesen Positionen wiederum abhebt, ist die pointierte
Frage nach der Möglichkeit, über das Konstatieren der Welt-Partikel
hinaus, ihre Binnenuntersuchung und die bestenfalls gewährte Kon-
zession, Zusammenhang im ästhetisch spielerischen Umgang zu
realisieren, ihre Ordnung systematisch denkbar zu machen. Wo die
Erfahrung durchdringender und alle Handlungen folgenschwer be-
stimmender Verwaltungs- oder Marktrationalitäten manifest ge-
worden ist, kann es als längst fällige Rettung erscheinen, in der
Zersplitterung von Handlungs- und Verständigungsräumen Befreiung
zu entdecken. Die Einsicht aber, daß die unrelativierte Bekräftigung

49 Der Terminus hier so allgemein verwendet, daß neben eigentlichen Partial World Se-
mantics auch Topological Logic, Situation Semantics und Possible Worlds Semantics ge-
meint sind. - Für die erste cf. Elke Brendel, Die Wahrheit über den Lügner, Berlin, New
York: de Gruyter, 1992; für die zweite Nicolas Rescher, Topics in Philosophical Logic,
Dordrecht: Reidel, 1968; für die dritte Jon Barwise, The Situation in Logic, Stanford: CS-
LI Publ., 1989; für die letzte Jon Elster, Logik und Gesellschaft, Frf./M.: Suhrkamp,
1981.

50 Cf. dazu die Diagnose von Gerd Irrlitz, Postmoderne-Philosophie, ein ästhetisches Kon-
zept, in: Weimann R., Gumbrecht, H.-U.: Postmoderne - globale Differenz. Frf./M: Suhr-
kamp, 1991; pp. 133-165.

51 So gibt es das inzwischen berühmte 'Fußnotenphänomen Günther' in den Arbeiten Niklas
Luhmanns, der sich jedoch in einer u. g. Nuance entscheidend unterschied. Cf. Soziale
Systeme, Frf./M.: Suhrkamp, 41991, pp. 144, 285, oder Die Wissenschaft der Gesell-
schaft, l. c., 1992, pp. 94, 301, 666. Hier erfolgen jedesmal Verweise ohne Interpretation,
als handelte es sich um einen weithin bekannten Autor mit einer respektablen Rezep-
tionsgeschichte.



1. Horizonte. Ein Überblick 35

solcher Tendenzen die Verstiegenheit voraussetzte, Pathologien der
Kommunikation zum eigentlichen Maßstab zu erheben52, muß den
Blick auf die Notwendigkeit einer Ergänzung lenken. Konsequenz
aus der Diagnose der Fragmentierung der kulturellen Welt ist darum
bei Günther nicht der Abschied von der Systematik, sondern das Pro-
gramm einer neuen Systematisierungsform, die sichtbar zu machen
erlaubte, welche dominanten Tendenzen in einem Prozeß der erlebten
Fragmentierung und über Inhomogeneitäten und Grenzen er-
folgenden Rekompositionen verborgen sind53. Die bedeutsame Pointe
besteht hier darin, diese Rekompositionen durch Entstehung oder Er-
findung von Neuem geleistet zu sehen und daher der Frage nach der
Verlaufsstruktur von Geneseprozessen symbolischer Welten und der
erzeugenden Denkens Raum zu geben. Die Scheidung beider bleibt
immer problematisch. Wollte er der Hegelschen Konfundierung ent-
gehen, die intellektuelle genetische Rekonstruktion durch
erkundendes Denken mit der Realgenese der rekonstruierten Phä-
nomene gleichzusetzen, hätte eine Differenzierung nach Perspektiven
vorgelegt werden müssen. Das Verhältnis des ideellen Prozesses
einer Kultur – mit seinen proleptischen Elementen – zum Realprozeß
läßt sich als das novum erzeugende denken und theoretisch entfalten.
Die Gleichsetzung von explorativem Denken in der Entfaltung einer
philosophischen Erörterung mit der Genese von Realphänomenen

52 Cf. Hans Robert Jauß: Anmerkungen zum idealen Gespräch, in: Das Gespräch (PH XI),
Freiburg: Fink, 1984, pp. 467-472.

53 Interpretation in Hinsicht einer Partial Worlds Semantics legt insbesondere Rudolf Kaehr
vor, unmittelbarer Schüler Günthers, der bereits für die 2. Auflage von Idee und Grund-
riß einen Anhang mit ersten Kalkülkonstruktionen vorlegte, cf. ibid.: Materialien zur
Formalisierung der dialektischen Logik und der Morphogrammatik 1973-1975; oder Ru-
dolf Kaehr, Thomas Mahler: Morphogrammatik, Klagenfurt: IFF, 1993. - Zugleich ist es
auch Kaehr, der als erster versuchte, das Derridasche Konzept des Dekonstruktivismus
auf Günther zu beziehen; inzwischen kontinuierlich dazu Joachim Castella, Eva Meyer u.
a.; cf. R. Kaehr, Spaltungen in der Wiederholung, in: Spuren in Kunst und Gesellschaft,
H. 40, 1992, Hamburg, pp. 44-47, E. Meyer, Die Ähnlichkeit der Maschine, in: l. c., H.
39, 1992, l. c., pp. 27-30; J. Castella, Konstruktion oder Modell des Geistes, ibid., pp. 31-
33. - Um techniksoziologisch fruchtbare Fortsetzung Günthers bemühen sich Arno
Bammé u. a., für die Methodologie der Soziologie versuchen Lars Clausen, Elena Esposi-
to u. a. an Günther anzuknüpfen. - Zudem versuchen R. Kaehr, J. Castella u. a., einen
Kalkül zur Beschreibung von Symbolgenese zu schaffen, für den Ansätze der Laws of
Form von G. Spencer-Brown mit denen Günthers verknüpft werden; cf. J. Castella,
Kreise, Unterschiede, Negativität, in: Spuren, H. 41, 1993, l. c., pp. 57-60. - Erste Ein-
führung in Diskussionen um Günther: Kurt Klagenfurt, Technologische Zivilisation und



36 1. Horizonte. Ein Überblick

aber überspränge dann erkennbar den Vermittlungsschritt vom indivi-
duell Gedachten der Methode zum allgemeinen Bewußtsein einer
konkreten historischen Handlungsgemeinschaft und dessen Einfluß
auf die Wirklichkeit zeugender Aktionen dieser Gemeinschaft. Dies
würde auch dann nicht aufgehoben, sondern bekräftigt, verstünde
man den explorative Rationalität Realisierenden als Avantgarde an
der kulturellen Prozeßfront. Der Versuch, intellektuellen Gewinn an
Ausblick, institutionelle Neubildungen in der Kulturgeschichte und
die Entstehung neuer Prozeßformen in der Natur in Einem zu denken,
führt Günther im Rückblick nicht von ungefähr zu der andeutenden
Formel, er verstünde nun sein Bemühen als auf eine Qualitätentheo-
rie der Materie gerichtet, also wohl auf eine Theorie eines unendli-
chen Relationengefüges dynamischer Spannungen, aus denen gene-
tische Prozesse hervorgetrieben werden. Die Kollision inkommensu-
rabler Geltungsansprüche demselben Muster folgen zu sehen wie
Konflikte von institutionell formierten Handlungsorientierungen und
dynamische Spannungszustände in Naturkreisläufen erforderte aber
weniger eine Reform der Formalen Logik als eine des Bewußtseins
ihrer kulturellen Funktion – um es zu überschreiten.54

Die vorliegende Arbeit geht davon aus, daß zwei der Intentionen
Günthers, dem vernunftkritischen Philosophieren einen symbolischen
Kalkül als �������� zu schaffen oder die Verlaufsgesetzlichkeit in
der Entwicklung des ideellen totums der menschlichen Kultur zu be-
stimmen, die philosophisch eigentlich problemhaltigen sind. Der
genetische Aspekt im philosophischen Rekonstruieren ist dabei deut-
lich von der realen Genese im Gegenstandsbereich zu unterscheiden.
Die genannten Themenfelder des Güntherschen Theorieinteresses
sind in dieser Perspektive wohl Gegenstände für analytische Untersu-
chungen und Resynthetisierungen nach topoi wie Inhalt-Form,
Wesen-Erscheinung, Realität-Idealität usf., jedoch keinesfalls Ziel

transklassische Logik, Frf./M.: Suhrkamp, 1995; Ernst Kotzmann ed., Gotthard Günther
- Technik, Logik, Technologie, München, Wien: Profil, 1994; Lars Clausen et al. ed.,
Transklassische Logik und neue disziplinäre wie interdisziplinäre Ansätze, l. c., 1997. -
Die Aufzählung ist nicht vollständig.

54 Welchen Anteil die systematische Rekonstruktion der 'Realrepugnanz' als kontardikto-
risches Aussagenpaar an dieser Verwechslung hat, ist eine über Günthers Theorie weit
hinausreichende Frage, die hier nicht in vollem Umfang aufgenommen werden kann. Äl-
tere Debatten haben dazu bereits Argumente beigetragen; beispielhaft etwa Lucio
Colletti, Marxismus und Dialektik, Frf./M. et al.: Ullstein, 1977; pp. 5-41.



1. Horizonte. Ein Überblick 37

der physische Resultate konstruierenden Arbeit gemäß den entschlüs-
selten Methodenprinzipien dieser Untersuchungen. Die ideelle Nach-
erzeugung ist keine Konstruktion realer Institutionen oder dinglich-
gegenständlich verfügbarer Mittel, auch nicht, wenn sie eine
'Vorerzeugung' ist. Die per se auf technische Reproduktion orientierte
Rationalitätsform der mathematischen Naturwissenschaften55, die als
die eigentlich operative Rationalität identifiziert werden kann, steht
der 'stofflichen' Realisierung noch am nächsten, doch zeigte noch
eine vergleichende Formanalyse der naturwissenschaftlichen und in-
genieurtechnischen Rationalität, daß berechtigte Gründe für eine sy-
stematische Unterscheidung vorliegen.56 Der in diesen Feldern bis zur
metaphorisch tauglichen Anschaulichkeit ausgeprägte Typus von
Konstruktionsarbeit müßte zudem von dem der erzeugenden
Leistungen unterschieden werden, die Resultate einer Interpretation
hervorbringen, da kaum als selbstverständlich gelten kann, daß der
zweckdefinierte Entwurf eines technischen Mittels nach Intention
und Verlauf identisch ist mit der auf Beobachtung und Deutung beru-
henden diagnostischen Arbeit, die von geisteswissenschaftlicher
Reflexion geleistet wird. Weit mehr als interessante Nuance wäre
schließlich die ergänzende Bestimmung des der Philosophie eigen-
tümlichen Rationalitätstypus, die Günther umkreist, denn er zeigt
Spuren von Einsicht in deren besonderen Charakter als explorativer,

55 Daß diese primär, also bereits in ihrem Kern techné sei, war die fruchtbare und in ihren
Folgen noch kaum abgearbeitete Einsicht, die Husserl zu seiner Krisendiagnose ange-
sichts der Funktion naturwissenschaftlichen Wissens führte. - Die Naturwissenschaft un-
ter der generellen Intention des operari zu betreiben, war allerdings nicht Entdeckung,
sondern gewähltes Programm schon seit Bacon und das Bewußtsein der Implikationen
dieser Haltung fand in der neuzeitlichen Philosophie immer wieder theoretischen Nieder-
schlag. Kants Verwandlung des auf das summum bonum hin geordneten Kosmos in die
nach dem Prinzip der formalen Zweckmäßigkeit im Ganzen geordnete 'Erkenntnis' als
Teil des Syntheseversuchs rationalistischer und empiristischer Theoreme, vermeidet die
unmittelbare Identifikation von Theorie und Technologie, führt aber auf ihre Verwandt-
schaft als nach subjektiv - das ist nicht: privat - gesetzten Zwecken organisiert. - Cf. dazu
Ernst Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren
Zeit, l. c., pp. 13-15.

56 So ist etwa im Titel der Formelsammlung von Bernhard Baule, Die Mathematik des Na-
turforschers und Ingenieurs (Leipzig: Hirzel, 1954) ausgesprochen, daß bereits ein Un-
terschied zwischen der 'Mathematik des Mathematikers' und der angewandten besteht.
Über die Differenzen innerhalb der letzteren wäre noch mehr zu ermitteln, doch daß die
ingenieurtechnischen Verfahren, auch da, wo sie an Resultate der Naturwissenschaften
oder der Mathematik unmittelbar anzuknüpfen suchen, noch weit mehr von einer



38 1. Horizonte. Ein Überblick

versucht aber hartnäckig, sie der naturwissenschaftlich-technischen
Rationalitätsform anzuverwandeln.57

Es wird gezeigt werden, daß die Deutung der philosophischen Kate-
gorienebenen als Zustände, daher ihrer Syntheseleistung als
Modellierung von Zustandsübergängen, zur realistischen Umdeutung
der intendierten Anwendungen führte. Daß auf unterschwellige
Weise die erste der oben angeführten Problemgruppen, die individu-
elle Genese von Erkenntnissen, als unterstelltes Paradigma aller drei
anderen behandelt wird und die als zeugender Quell in allen Feldern
zu thematisierende Subjektivität daher nach dem Vorbild der empi-
rischen Person konzipiert bleibt, soll als der verborgene Grund dafür
gezeigt werden.
Jenseits aller Einwände aber bleibt ein weiterer, tieferer Grund, sich

mit Gotthard Günthers Philosophie auseinanderzusetzen. Er ist auch
darin ein Zukünftiger, daß er wie wenige heute im Bewußtsein phi-
losophiert, die offene menschliche Geschichte könne die gesteigerte
Möglichkeit der Selbstbestimmung enthalten und nur deren voreiliger
Ausschluß vernichte etwas, das allein zugleich mit dem auf es gerich-
teten Blick existieren kann. 

Das Kapitel diente der Schärfung der Aufmerksamkeit für die Pro-
blemsicht Gotthard Günthers. Nur der Umstand, daß es ihm selbst
nicht gelungen ist, das Kernproblem seines Philosophierens im di-
stanzierten Überblick prägnant zu umreißen, soll die Umwege über
andere, leichter zugängliche Theoretiker und Skizzen ihrer Aufgaben-
stellungen und Lösungsvorschläge zum Zwecke der Illustration ent-
schuldigen. Die weit ausholenden Darlegungen dienten dazu, die in
Günthers skizzenhaften, manches Mal bis zum Schema verdünnenden
Formulierungen nicht leicht deutlich werdenden Problemhorizonte
und ihre Überlagerungen durch eine allgemeine Übersicht kenntlich
zu machen. Die nach dem zweiten Kapitel folgenden Ausführungen
haben die Lücken auszufüllen, die in der Überblicksdarstellung
bleiben mußten.

'Kunstlehre' an sich haben als jene, dürfte bereits von fern festgestellt werden.
57 Die Unterscheidung operativ, diagnostisch und explorativ bestimmt nicht schon die

Identifikation von Verfahren, sondern erst die des jeweils dominanten Funktionssinns in-
nerhalb der Kultur.



2. Wege. Biographisches

Der ursprünglichen Disposition, die zu einer sein Philosophieren prä-
genden Erfahrung führte, ist Günther selbst im vorangeschrittenen
Alter bewußt geworden. In seiner intellektuellen Autobiographie58

von 1974 bekennt er, lebhafteste Kindheitserinnerungen zu haben,
wie er bittere Enttäuschungen erlebte, weil ihm keiner der
Erwachsenen sagen wollte, was eigentlich 'besser' sei: ein Veilchen,
ein Krokodil oder eine Wolke. Noch heute sei ihm das intensive emo-
tionale Bedürfnis nach einer universalen Rangordnung der Dinge in
der Welt in der Erinnerung geblieben.59 Daß die Universalität solcher
Ordnung ein spezifisches Problem beinhalte, sei ihm dabei zugleich
bewußt gewesen, habe er doch damals schon die Frage gestellt: Wenn
das Zusammensein von Bergen ein Gebirge ergab, was ergäbe dann
zahlenmäßig das Zusammensein, wenn man eine Kirche zu einem
Krokodil addierte und dazu noch seine Mutter und obendrein ein
Zahnweh? Unzufrieden mit der Antwort eines so befragten Lehrers,
hier ließe sich keine Addition ausführen, ohne die Elemente als bloße
Zählobjekte, reines 'Etwas' und aller spezifischen Bestimmung ent-
kleidet, zu behandeln, habe er darauf beharrt, es müsse eine rational
ausweisbare Form der Beiordnung dieser so verschiedenen Objekte
geben, bei der sie in ihrer qualitativen Besonderheit erkennbar
blieben. Dem Schüler erscheint dies, noch ungeschieden in Fragen
nach 'Rangordnung' oder 'Addition', als eine der Arithmetik würdige
und hochinteressante Aufgabe60.

Frühe Bildung

Es ist nicht sehr wahrscheinlich, daß der Heranwachsende in seinen
intellektuellen Interessen von Gleichaltrigen begleitet wird, denn
außer in zwei Bezügen auf die Eltern und den anonym bleibenden
Lehrer erscheint in seinem Rückblick auf seine geistige Entwicklung

58 Gotthard Günther: Selbstdarstellung im Spiegel Amerikas, in: L. J. Pongratz ed., Philoso-
phie in Selbstdarstellungen, Hamburg: Meiner, 1975 sqq., t. 2., pp. 1-76.

59 ibid., p. 64.
60 p. 71.

39



40 2. Wege. Biographisches

die Welt menschenleer. Aufgewachsen in einem ländlichen Pasto-
renhaus im Riesengebirge, wird er wenig mehr Anregungen bekom-
men haben, als es die, immerhin reichhaltige, Bibliothek des Vaters
geben konnte. Schlesien ist zwar der Bevölkerungszahl nach die
zweitgrößte Provinz des Landes Preußen, weist aber nur die für das
deutsche Reich durchschnittliche Besiedlungsdichte auf; die bedeu-
tende Montan- und Textilindustrie ist zudem in Oberschlesien kon-
zentriert. Niederschlesien hat im Allgemeinen seinen ländlichen
Charakter noch behalten. Hier, in Arnsdorf (heute Miłkow), wird
Gotthard Günther im Jahr 1900 geboren. Der Ort wird für 1934 als
Dorf und Rittergut mit 1866 Einwohnern gemeldet, verfügt da seit
einigen Jahren auch über einen Kleinbahnanschluß, aber die Haupt-
linie der Eisenbahn führt sechs Kilometer am Ort entfernt vorbei.61

Gerhart Hauptmann lebt im Geburtsjahr Günthers kurze Zeit hier, bis
er sein neues Haus im zwanzig Kilometer entfernten Agnetendorf be-
zieht, sein Bruder Carl lebt in Arnsdorf etwa von der gleichen Zeit an
dauerhaft. Großstädtisches Leben suchen beide nicht hier.62 Die näch-
ste Stadt, das vierzehn Kilometer entfernte Hirschberg (Jelenia Gora),
hat zu dieser Zeit etwa zwanzigtausend Einwohner, weniger als ein
Viertel der Einwohnerzahl Bonns zur selben Zeit.63 So sind es kaum
Erfahrungen mit modernem Kapitalismus und kultureller Urbanität,
die den Heranwachsenden prägen, dafür zwei Faktoren, an deren Be-
deutung Günther gleich im ersten Absatz der „Selbstdarstellung“ er-
innert: Daß die Pastorenhäuser mit Recht als Horte der klassischen
deutschen Bildung gelten durften, ist ja nicht ganz unbekannt. Und
daß ein in Ostdeutschland in diesen Zeitläuften Geborener genügend
Gelegenheit hatte, den Geist des Preußentums einzuatmen, ist selbst-
verständlich. Diese konservativ-preußische Atmosphäre begann das
Kind schon zu formen, bevor es als knapp sechsjähriges in die dörfli-
che Volksschule eintrat. Was das Stichwort Patriotismus dann betraf,
so bezeichnete das Wort Deutschland in den Jugendjahren nur ein
vages Nebelgebilde, aber Preußen, das war eine physische sowohl

61 Schlesisches Ortschafts-Verzeichnis, Breslau: Wilhelm Korn, Ausgaben 1893 und 1934. -
Eintrag Arnsdorf (Riesengebirge).

62 Peter Sprengel: Gerhart Hauptmann, Epoche - Werk - Wirkung, München: Beck, 1984.
63 Statistisches Jahrbuch für das Deutsche Reich 1911, Berlin: Puttkammer u. Mühlbrecht,

1911, p. 4. 



Frühe Bildung 41

wie spirituelle Realität, die man verehren oder hassen konnte. Der
Autor hat ihre Idee zeitlebens verehrt. Daß damit der in der preu-
ßischen Tradition zum Staatsbürgerethos sublimierte Habitus der
mönchischen Ritterorden gemeint ist, erhellt der unvermittelt ange-
fügte Satz, diese Verehrung sei eine wohl notwendige Voraussetzung,
wenn man später die Tiefen und Schwächen der Kantischen Ethik
verstehen will.64 In vorangeschrittenem Alter formuliert er in einem
Brief an Hans-Peter Duerr anläßlich der Zusendung eines von dessen
Büchern, er sähe schon aus der Zusammenfassung, daß sie einander
wohl jetzt nicht sehr gut verstehen würden und erläutert dem Adres-
saten, dem es an vitalistischen Nuancen nicht mangelt: Ich liebe das
Leben nicht und in der Furcht vor der Ordnung scheint sich mir doch
nur Ordnungsschwäche auszudrücken65.
Kaum mehr als Vermutungen sind über die prägende Bedeutung

des Umstandes möglich, daß sich der Heranwachsende in zwei
Welten bewegt. Er berichtet davon, daß es seine Mutter kaum fertig
brachte, ihn von den Büchern aller Art wegzutreiben und dazu zu
bringen, in den Garten zu gehen und zu spielen. Das erschien ihm,
gebürtiger Rationalist, der er war, eine sinnlos vergeudete Zeit, und
diese Abneigung gegen das Spiel jeglicher Sorte bis hin zum Schach-
spiel ist ihm auch .. geblieben. Aber es gab neben den Büchern, an
denen ein 'Rationalist' etwas finden mochte, eine andere Leidenschaft
von Kind auf, denn wenn man ihn auch im Sommer mit keinen Mit-
teln hinter den Büchern hervorlocken konnte – in den wenigen Ski-
monaten des Winters war das anders.66 Bis ins hohe Alter ist Günther
ein passionierter Skiläufer, der, wenn es ihm nur finanziell und zeit-
lich möglich ist, jedes Jahr mehrere Wochen in Skigebiete reist, wie
Briefe aus den späteren Jahren zeigen. Er verbindet den Sport zu-
gleich mit intellektuellen Interessen, denn auch hier kam das Buch
wieder ins Spiel. Sein Interesse an Ski-Konstruktion und an Skilauf-

64 Selbstdarstellung, l. c., p. 1.
65 Brief an H.-P. Duerr vom 17.9.1975, in: Nachlaß 196 (Gotthard Günther), l. c., Kasten

51, Mappe 945. - Auch im Interview mit Claus Baldus wird eine Affinität zur Weltver-
achtung deutlich, die dem herben Zug kriegerischer Ordensmänner nahekommt; cf.
Phaidros und das Segelflugzeug, in: Das Abenteuer der Ideen. Architektur und Philoso-
phie seit der industriellen Revolution, Berlin: Frölich u. Kaufmann, 1984, pp. 69-83; cf.
p. 73.

66 Selbstdarstellung, l. c., p. 2. (Günther schreibt von sich selbst in der dritten Person.)



42 2. Wege. Biographisches

Technik war unstillbar, und er darf wohl ohne Übertreibung sagen,
daß er so ziemlich alles, was über die Welt des Skis von etwa 1910
ab bis in die letzten Jahre erschienen ist, gelesen hat, soweit es in
englischer oder deutscher Sprache zugänglich war.67 Es dürfte eben-
so Faszination durch Technik in doppeltem Sinne gewesen sein, die
ihn als jungen Doktor der Philosophie mehrere Segelflugscheine und
im vorangeschrittenen Alter noch Motorflugberechtigungen erwerben
läßt. Für einen Mann, der von frühester Kindheit, wahrscheinlich von
Geburt an, auf dem linken Auge blind ist, eine erstaunliche
Leistung.68 Daß er hierbei die besonders prägende Erfahrung macht,
die Beherrschung von 'Techniken' wie technischen Geräten erlaube,
naturwüchsige Beschränkungen zu überwinden, muß ebenfalls
Vermutung bleiben. Günther selbst äußert darüber nichts und auch
durch Kollegen, Freunde und Briefpartner Günthers wird nichts der-
artiges überliefert.
Trotz der innigen Beziehung zu Technik gibt die unentwegte

Beschäftigung mit Büchern aller Art den Ausschlag für die Berufs-
wahl. Einmal Gelehrter und nichts anderes zu werden steht für ihn
seit der Obertertia fest. Die Vorstellung, der er dabei folgt, verlangt
von ihm, die fundamentale geistige Bedeutung der Antike für die
Gegenwart und besonders als unabdingliche Voraussetzung für ein
Gelehrtendasein anzuerkennen.69 Es ist wahrscheinlich, daß dieses
Bild des humanistischen Gelehrten wesentlich vom Vater geprägt
wird, denn er, der auch vom akademischen Standpunkte aus mehr als
gewöhnliche Bildung besaß, hatte ihm in den Jahren seiner Schulzeit
ein Bild der Universität und des Gelehrtendaseins entworfen .. und
ihn in den letzten Jahren etwas mit der Humboldtschen Universitäts-
idee vertraut gemacht.70 Da das Bild mehr ideal als realistisch war,
erscheint dem Sohn bei Antritt des Studiums die Universität als eine

67 ibid.
68 Dies erschließen wir aus dem Signalement zum Einbürgerungsantrag in den USA, in dem

als besonderes Kennzeichen „blind left eye“ vermerkt ist. Zugleich ist bisher weder aus
Briefen, noch aus biographischen Angaben für Ämter noch aus der Selbstdarstellung eine
Bemerkung bekannt, die auf einen Verlust des Sehvermögens am linken Auge im bewuß-
ten Alter hindeutete; cf. Nachlaß, l. c. - Im Interview mit Claus Baldus spricht Günther
ganz in diesem Sinne von seiner Behinderung, l. c., p. 69.

69 ibid., p. 3.
70 pp. 6 sq.



Frühe Bildung 43

Einrichtung, in der man nach der Wahrheit frei von allen und jeden
Nützlichkeitsrücksichten zu suchen hatte und er ist überzeugt, daß die
Erziehung eines Studenten nur darin zu bestehen hatte, abgesehen
von der Vermittlung des bis dato erreichten Wissenschaftsbestandes,
ihn am Gottesdienst der reinen Wahrheit teilnehmen zu lassen. Der
Zungenschlag ist kein zufälliger: daß er nicht ganz allein mit solchen
Ideen stand, bezeugt ihm ein fast gleichaltriger Kollege, der ihn
fragte, ob er auch damals, als er ins Kolleg ging, dasselbe Gefühl
hatte, wie wenn man sonntags sich auf den Kirchgang begab. Er
konnte das nur bestätigen.71 Das Bekenntnis mutet wie eine un-
mittelbare Illustration zu Plessners Diktum von der religiösen Funkti-
on der Bildung in der protestantischen deutschen Kultur an.72

Plessner hatte in seinem Buch von 1936 noch eine andere Erbschaft
des Protestantismus in der deutschen Bildung und Wissenschaft aus-
gemacht. Nicht allein die Bewegung der Theorie, sondern eine spezi-
fische Sensibilität, die eine protestantische Mentalität charakterisiere,
habe einen Mann wie Leopold von Ranke zu dem prägnanten Satz
des Historismus begabt, jede Epoche sei 'unmittelbar zu Gott'. Was in
dieser Perspektive fortlebe, sei das protestantische Toleranzgebot. Es
hatte schon früher, noch weit eindrucksvoller in seiner Wirkung über
Kreise von Fachgelehrten hinaus, eine protestantischer Liberalität zu
verdankende philosophische These gegeben, als Kant zum Postulat
seiner Ethik den Satz machte, kein Mensch dürfe als Mittel gebraucht
werden, wenn er nicht zugleich als Selbstzweck genommen sei. In
ähnlicher Weise wie Plessner an Ranke, hatte Hans Blumenberg in
Cassirers Theorie der Pluralität symbolischer Formen eine Fort-
wirkung dieses über Kant ererbten topos vermutet73. Solche Konjek-
turen lassen es nicht abwegig erscheinen, auch den schlesischen
Pastorensohn Gotthard Günther von derselben Mitgift geprägt zu se-
hen. Das erhellte die Unzufälligkeit, die in dessen Entzündung an
einem Schriftsteller lag, der die Irreduzibilität individueller Stand-
punkte in anschaulich unmittelbarer Weise für die Autonomie von
Kulturkreisen paradigmatisch nahm und geradezu aussprach, daß er

71 p. 7.
72 Helmut Plessner: Die verspätete Nation, Frf./M.: Suhrkamp, 41992, pp.  41, 73-80.
73 Hans Blumenberg: Ernst Cassirers gedenkend, in: Wirklichkeiten in denen wir leben, l.

c., pp. 163-172. - praec. p. 168.



44 2. Wege. Biographisches

diese als Individuen zu behandeln entschlossen war – Oswald
Spengler. In der väterlichen Bibliothek fand der Sohn schon 1917, im
Erscheinungsjahr, den ersten Band von „Untergang des
Abendlandes“ und berichtet, daß er mit Ungeduld den zweiten
erwartete74. Der Eindruck dieses Textes ist dauerhaft. Mehr als 60
Jahre später beschreibt er das ihm noch immer Bedeutsame damit,
daß das Revolutionäre und Provozierende der Spenglerschen Ge-
schichtsphilosophie darin bestünde, hier mit erstaunlicher Konse-
quenz und harten Formulierungen die Idee der Einheit der menschli-
chen Geschichte geleugnet zu sehen. Das Postulat wurde dem an Bre-
chungen in der Ordnung der Orientierungen Interessierten zum
Anfang philosophischer Besinnung. Die Neigung, qualitativ Ver-
schiedenes integriert durch wechselseitige Beziehung zu denken, die
eine geistige Einheit bei Unterstellung der Eigenständigkeit der
Partikel ermöglichte, hält als wesentliches Charakteristikum seines
Denkens ein ganzes Leben lang durch und dabei verdanken sich die
Versuche zur systematischen Konstruktion weniger einer Anhäng-
lichkeit an 'Zucht und Ordnung' als einer Sensibilität für die humane
Kultur ausweisende Leistung symbolischer Ordnungsbildung: Von
dem Moment an, in dem er zum ersten Mal in Kontakt mit Buch-
staben und Zahlen kam, empfand er eine ans Religiöse grenzende
Ehrfurcht vor solchen Schöpfungen des menschlichen Geistes75.
So geht auch zugleich mit ideellem Preußentum ein expe-

rimentierfreudiger, bisweilen seiltänzerisch anmutender Zug durch
seine intellektuelle Physiognomie, der ihn Fragestellungen auf-
nehmen läßt, die im Laufe seiner intellektuellen Reifung über
traditierte Fachgrenzen hinwegführen. Oft kann man in seinen Arbei-
ten das Bewußtsein ungemessener Weite zu spüren, daß Ernst Bloch
einmal als Zeichen der aufgehenden Renaissancementalität gekenn-
zeichnet hatte76. Bloch fühlt er sich in der Orientierung auf die nova

74 Selbstdarstellung, l. c., p. 4.
75 ibid., p.71.
76 Ernst Bloch: Leipziger Vorlesungen zur Geschichte der Philosophie, Frf./M.: Suhrkamp,

1985, t. II. - Wen diese Diagnose an die Affinität des Diagnostikers zu solchem Charakte-
ristikum erinnert, ist nicht von Günthers Bekenntnis überrascht, Bloch gegenüber ein
„Gefühl des Respekts, .. [das] sich bei näherer Bekanntschaft zu dem der Bewunderung
mit einem Pris'chen von Verehrung wandelte“, empfunden zu haben. Dies, obwohl er von
den aktuellen Aufgaben der Philosophie eine gänzlich andere Auffassung als Bloch ge-



Frühe Bildung 45

in der Geschichte der menschlichen Kultur sehr nahe und auch „Geist
der Utopie“ gehört im Jahr des ersten Erscheinens zu seiner Lektüre.
1970, nach dreißig Jahren persönlicher Bekanntschaft, wird er an
Bloch schreiben, es gäbe zwischen ihnen einen consensus sub specie
aeternitatis, in den die Person des anderen als etwas zu Bejahendes
eingeht und in dem das Zusammengehörigkeitsgefühl durch Über-
einstimmung der Meinungen weder erhöht noch durch Nicht-Über-
einstimmung vermindert werden kann. Von dieser Dimension des
Verstehens, in der jede, aber auch jede, persönliche Position irrele-
vant wird, ist reichlich in Deinen Büchern und in dem persönlichen
Umgang mit Dir zu spüren.77

Ein anderer Text, dessen Einfluß ihn nachhaltig durch sein ganzes
Leben begleitet78, ist „Das Weltbild der Zukunft“, von dem
evangelische Theologen Karl Heim 1904 veröffentlicht79. Der Unter-
titel - „Eine Auseinandersetzung zwischen Philosophie, Naturwissen-
schaft und Theologie“ – zeigt eine Erörterung derjenigen Formen gei-
stiger Kultur an, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts noch gemeinsam
als Felder intellektueller Orientierung genannt werden konnten. Die
erste der hier dargelegten Thesen, daß nach Kant alle begriffliche
Strukturierung nicht als Beziehung auf substantiale Dinge verstanden
werden könne, sondern als ein Gefüge von Verhältnisbegriffen, die
vor allem als Paare von Komplementärbegriffen zu fassen seien, be-
eindruckt Günther so, daß manche der von Heim geprägten Termini
noch in seinen späten Schriften wiederkehren80. Daß Heim aber be-
hauptet, die europäische Philosophie sei am Ende ihrer Entwicklungs-
möglichkeiten angekommen und eine Rückkehr zur Religion der
nächste notwendige Schritt der europäischen Kultur, weckt seinen
Widerspruch. Der Eindruck .., daß in dem Grundsätzlichen des Bu-
ches etwas goldrichtig und etwas anderes ebenso radikal falsch sei,
hat ihn .. bis zu dem letzten Satz dieses bemerkenswerten Werkes be-
gleitet. Freilich ahnte er damals noch nicht, daß er mit diesem Ein-

habt habe. - Selbstdarstellung, p. 14.
77 Brief an Ernst Bloch vom 7.7.1970, in: Nachlaß, l. c., Mappe 906.
78 Selbstdarstellung, p. 3.
79 Berlin, 1904.
80 So z. B. Umtauschverhältnis und Ordnungsverhältnis.



46 2. Wege. Biographisches

druck den Leitstern seiner späteren Lebensarbeit entdeckt hatte81.
Weder das Ende der Rationalitätsform Philosophie noch das Ende der
Hochkultur, wie es Spengler prophezeit hatte, sind Aussichten, die
Günther still konstatieren wird. Mußte Heim widersprochen werden,
weil er das Verschwinden einer philosophischen Epoche mit dem
Tode der Philosophie überhaupt gleichsetzte, so Spengler, weil dieser
nicht sah, daß die Hochkulturen in einem bestimmten Sinne eine
Fortsetzung und einen Übergang zu einer historischen Dimension
dritter und noch höherer Ordnung bilden können82. Günthers Über-
zeugung, daß der historische Prozeß in Europa noch lange nicht an
ein Ende gekommen sei und ihm mehr als nur noch ein matter Nach-
zügler83 folgen würde, zeugt von einem ausgeprägten Gespür für die
Produktivität von Endsituationen kultureller Prozesse, da er erkennt,
daß, wo ein Ende ist, es zugleich mit einem neuen Anfang schwanger
gehen kann.

Studium

Nach dem Abitur beginnt Günther 1920 ein Studium an der Universi-
tät Heidelberg, das er 1921 aus wirtschaftlichen Gründen abbricht84.
Die ökonomische Lage eines von kleinem Bankguthaben oder dem
Einkommen des Vaters Lebenden mußte unter Verhältnissen emp-
findlich beeinträchtigt werden, in denen der durchschnittliche Wert
des Massenzahlungsmittels Papiermark von einem Viertel des Wertes
der Goldmark im Jahr 1919 bis 1921 auf ein Zweiundzwanzigstel, zu
Beginn des Jahres 1923 dann auf vier Zehntausendstel fiel.85 Nach

81 Selbstdarstellung, pp. 4 sq.
82 ibid., p. 6.
83 Oswald Spengler: Der Mensch und die Technik. München: C. H. Beck, 1931; p. 63. – Cf.

Günther, Selbstdarstellung, p. 5.
84 Cf. Antrag von Gotthard Günther auf Wiedergutmachung vom 20.4.1959, p. 4, in: Nach-

laß, l. c., Kasten 54, Mappe 1229. - Cf. ebenfalls Arno Bammé: Entfesselte Logik, in:
Ernst Kotzmann ed., Gotthard Günther - Technik, Logik, Technologie, l. c., pp. 15 sq. -
Wir halten uns bei den Zeitangaben, wo sie sich von Bammés unterscheiden, an die von
Günther selbst in seinem Antrag gemachten. Bammé stellt l. c. die akademischen Lehrer
Günthers knapp, prägnant und übersichtlich vor.

85 Arthur Rosenberg: Geschichte der Weimarer Republik. Frf./M.: EVA, 161974; p. 105. -
Über die psychischen Auswirkungen auf die Mehrheit der Deutschen cf. die plastische
und erhellende Darstellung Sebastian Haffners in den posthum veröffentlichten



Studium 47

einer beruflichen Tätigkeit als Bankangestellter, die sein später so
auffälliges Interesse an Rechenvorschriften, Zahlenverhältnissen und
Ordnungsschemata kaum beeinträchtigt haben wird, nimmt er 1925
an einer Begabtenprüfung des Preußischen Kultusministerium teil,
erhält ein Stipendium und setzt sein Studium an der Friedrich-Wil-
helms-Universität zu Berlin fort.86

Die 'Gelehrtenlaufbahn' wird nun konsequent in Angriff genom-
men, er arbeitet intensiv und sieht auf Kommilitonen herab, die in
Burschenschaften aktiv sind: nichts als Zeitverschwendung87.
Allerdings muß er sehen, daß auch an dieser Universität der Gottes-
dienst der reinen Wahrheit, den er erwartet hatte, nicht gepflegt wird.
Die unerwartete Intelligenzfremdheit des Hochschulbetriebs bestärkt
die Vermutung, an der Reform der Intellektualkultur zu arbeiten, sei
überfällig. Es erfüllte ihn mit Erbitterung, daß die Wirklichkeit
diesem Ideal nicht im entferntesten entsprach; geistiges Unbehagen
und ein sich immer mehr verstärkender Zweifel an den Denkgewohn-
heiten seiner Umwelt stellten sich ein.88 Der Gedanke Heims, daß
man systematische Konsequenzen aus der mit Kant einsetzenden
Wende zu ziehen habe und dem Denken in Verhältnisbegriffen me-
thodologisch zuarbeiten müsse, wird die gesuchte Einsatzstelle. So
wird dann der Wunsch, sichere Gründung der Kultur in historischen
Anfängen zu finden, bald durch die evidente Erfahrung der
Leistungskraft rationaler Begründung verwandelt in die Intention,
Methoden zu kultivieren, um der Gewißheit versichert sein zu
können. Da .. er die Geschichte der Philosophie chronologisch be-
ginnen wollte, war es für ihn ganz selbstverständlich, sich vorerst mit
den Anfängen der indischen Philosophie zu beschäftigen89 und dazu
gehörten Studien in Sanskrit, Chinesisch, in indischer und
chinesischer Philosophie. Aber beim Studium der abendländischen
Philosophie .. entdeckte er dann, was für ihn die asiatische Philoso-

'Erinnerungen 1914-1933', Geschichte eines Deutschen, Stuttgart, München: DVA,
22002; praec. pp. 54-61.

86 Cf. Gotthard Günther: Lebenslauf, in: Promotionsakte Gotthard Günther der Philoso-
phischen Fakultät der Friedrich-Wilhelms-Universität vom 31. Mai 1933, Universitätsar-
chiv der Humboldt-Universität zu Berlin.

87 Selbstdarstellung, l. c., p. 7.
88 l. c., pp. 6 sq.
89 ibid.



48 2. Wege. Biographisches

phie langsam in den Hintergrund treten ließ: das Streben nach einer
Exaktheit, die er .. in der indischen und chinesischen Philosophie
vermißt hatte.90 Nun weiß er bestimmter, was er sucht, nämlich
Formen exakter Rationalität, und er wendet sich in seinen Studien
der Logik und der an sie gebundenen Metaphysik zu. Eduard
Spranger, der zu dieser Zeit an der Berliner Universität geisteswis-
senschaftliche Vorlesungen und Seminare zu Hegel abhält, wird der-
jenige, der die entscheidende geistige Wende bewirkt. Bisher war er
in den Bannkreis von Kant gekommen, dessen relativ strenge Metho-
dik er bewunderte, und die Kritik der reinen Vernunft hielt er für den
Gipfelpunkt aller Philosophie überhaupt, aber Spranger wußte wie
kein anderer den Problemkern der Hegelschen Philosophie und ihre
geistesgeschichtliche Bedeutung darzulegen, so daß er begriff, daß
der Weg der Philosophie unweigerlich über Kant hinausführt. Bei
Spranger sinkt ihm der magische Ausdruck von einer Logik der Gei-
steswissenschaften ins Herz.91 Frucht dieser Erweckung sind zwei
Aufsätze92 und schließlich die Dissertation über „Die logisch-metho-
dischen Voraussetzungen von Hegels Theorie des Denkens“93, ein
Auszug aus der bald darauf erscheinenden ersten größeren Arbeit,
„Grundzüge einer neuen Theorie des Denkens in Hegels Logik“94.
Auf Nicolai Hartmanns Frage, ob die Zweideutigkeit im Titel bewußt
gesucht worden sei, da nämlich nicht klar sei, ob der Verfasser seine
eigene neue Theorie oder die logische Theorie Hegels gegenüber der
bisherigen Tradition bezeichne, habe er, erfreut über so viel subtile
Aufmerksamkeit, geantwortet, daß diese Zweideutigkeit eine beab-
sichtigte sei. Noch über vierzig Jahre später ist es ihm unmöglich,
den Anteil Hegels an der Theorie von seinem eigenen sauber zu
trennen.95

90 ibid., p. 8.
91 pp. 8 sq.
92 Bemerkungen zu einer Strukturdifferenz der orientalischen und abendländischen Psyche,

in: Zeitschrift für Missionskunde und Religionswissenschaft, Berlin, H. 41, 1926, pp. 264
sqq. - Individualität und Religionsgeschichte, l. c., H. 42, 1927, pp. 340 sqq. und Schluß-
wort (zur Debatte um letzteren), l. c., H. 43, 1928, pp. 232 sqq.

93 Als Phil. Diss. Potsdam 1933 gezeichnet.
94 Leipzig: Meiner, 1933.
95 Selbstdarstellung, p. 10.



Eucken-Kreis, Arbeit bei Gehlen, Emigration 49

Eucken-Kreis, Arbeit bei Gehlen, Emigration

Nach der Promotion am 31. Mai 1933 lebt Günther noch einige Zeit
vom Stipendium des Preußischen Kultusministeriums und nutzt die
nun freie Zeit auch für den Erwerb eines Segelflugscheins.96 Ab 1934
nimmt er häufig an den „Arbeitstagungen“ von Philosophen und Na-
turwissenschaftlern im Jenaer Rudolf-Eucken-Haus teil, wo er Arnold
Gehlen, Helmut Schelsky, Pascual Jordan und Carl-Friedrich von
Weizsäcker kennenlernt97. Ab dem 1. Mai 1935 hat er die planmäßige
Assistenstelle am Philosophischen Institut der Universität Leipzig in-
ne, dessen geschäftsführender Direktor Arnold Gehlen ist. Mit
Schelsky, der zuerst eine außerplanmäßige Assistenz am selben Insti-
tut ausfüllt und später auf Günthers Stelle rücken wird, kommt es zu
einer intensiven Zusammenarbeit, deren Frucht 1937 ein Aufsatzband
„Christliche Metaphysik und das Schicksal des modernen Be-
wußtseins“98 ist. Zentrale Motive des darin enthaltenen Aufsatzes
Günthers kehren kurz darauf in der Auseinandersetzung mit Rausch
wieder. Außerdem erscheinen einige Aufsätze und Rezensionen in
der von Eucken begründeten Zeitschrift „Die Tatwelt“99.
Die sich abzeichnende Möglichkeit, Physik und Chemie durch die

theoretischen Prinzipien der Quantenmechanik zu vereinigen, die
wenig später durch Werner Heisenberg auch vor dem allgemein ge-
bildeten Publikum erläutert wird100, fasziniert Günther als eine
Verwirklichung der von ihm antizipierten Tendenz der wissenschaft-
lichen Erkenntnis und er nutzt die Gelegenheit, mit C.-F. von Weiz-
säcker über die sich aus der Quantentheorie ergebenden Folgerungen

96 Cf. Antrag auf Wiedergutmachung, p. 5., in: Nachlaß, l. c., Kasten 54, Mappe 1229. Im
Nachlaß findet sich auch ein Protokollheft, in dem auf einem sächsischen Flugplatz abge-
leistete Segelflugstunden nachgewiesen sind. - Details im Interview Phaidros und das
Segelflugzeug, l. sub 65) c.

97 Cf. die Kopie des Briefes von Helmut Schelsky an Rechtsanwalt Dr. Seidel, Hamburg,
vom 28.8. 1959, in: Nachlaß, l. c., Mappe 1230.

98 Leipzig, 1937.
99 Die Tatwelt, Berlin: Junker u. Dünnhaupt, 1925 sqq. In den Heften der bis 1942 er-

scheinenden Zeitschrift finden sich häufig Arbeitsberichte der Tagungen und Gespräche
im Eucken-Haus Jena.

100 Über die Einheit des naturwissenschaftlichen Weltbildes, Leipzig: Barth, 1942.



50 2. Wege. Biographisches

für die Logik der Naturwissenschaften zu diskutieren101. Hier scheint
ihm der Keim einer 'Logik', die eines Tages alle Wissenschaftsgebiete
unter sich befassen könnte, zutage zu treten. In einem Aufsatz stellt er
fest, die systematische Einheit der Wissenschaften sei ein eminent
philosophisches Anliegen, denn in ihr wird das viel breiter und tiefer
wurzelnde Problem .. der synthetischen Einheit des menschlichen
Selbstbewußtseins berührt102.
1937 entsteht außerdem ein Beitrag zum 9. Internationalen Kongreß

für Philosophie in Paris, in dem Günther, als einem weiteren Schritt
zu einer Theorie nicht-traditioneller Rationalitätsform, die logischen
Grundlagen einer modernen Geschichtsphilosophie zu bestimmen
versucht103. In den „Grundzügen“ hatte Günther angekündigt, die
Hegelsche Dialektik nach einer erfolgreichen Analyse des ihr zu-
grunde liegenden Form-Begriffs in einem symbolischen Kalkül
darzustellen104 und die fortgesetzten Versuche, diesem Vorhaben den
Boden zu bereiten, führen 1940 zu einem Aufsatz, in dem eine Aus-
einandersetzung mit Alfred Tarski, Kurt Gödel und Rudolf Carnap
dazu dient, das Problem einer erhofften symbolischen Darstellung der
Transzendentallogik schärfer zu fassen, da er überzeugt ist, in Hegels
Dialektik eine Intuition entfaltet zu finden, die bereits Kants Methode
bestimme.105 Einen nicht eindeutig datierbaren Text, mit dem die
Arbeit an der Formalisierung der 'philosophischen Logik' des deut-
schen Idealismus vorangetrieben wird, ordnen wir gleichfalls in diese
Zeit ein: „Metaphysik, Logik und Theorie der Reflexion“106. Hier ver-

101 Schlußwort, in: Die Tatwelt, l. c., H. 2, 1937, p. 149.
102 Die philosophische Einheit der Wissenschaften, ibid., p. 79.
103 Wahrheit, Wirklichkeit und Zeit, die transzendentalen Bedingungen einer Metaphysik der

Geschichte, in: Beiträge I, l. c., pp. 1-10.
104 Grundzüge, l. c., p. 22, Fußnote.
105 Logistik und Transzendentallogik, in: Beiträge  I, l. c., pp. 11-23.
106 Beiträge I, l. c., pp. 31-74. Zur Entstehungszeit wird in t. III der Beiträge, Fußnote p. 305,

behauptet, der Aufsatz stamme von 1935. Das scheint ein Irrtum zu sein, da zwei der
Fußnoten im Text, l. c., p. 36 und p. 47, sich auf 1937 erschienene Arbeiten anderer
Autoren beziehen. Die Möglichkeit, daß eine unkommentierte spätere Ergänzung dieser
Fußnoten stattgefunden hat, schließen wir zumindest für die zweite aus, da erkennbar ist,
daß ein für die Argumentation wesentlicher Begriff ('Introszendenz') aus der zitierten
Arbeit (Paul Hofmann: Sinn und Geschichte, München, 1937) übernommen wurde.
Wahrscheinlich ist, daß die Arbeit nicht vor 1937 und nicht nach der Abreise nach Süd-
afrika (1938) entstand.



Eucken-Kreis, Arbeit bei Gehlen, Emigration 51

sucht Günther, eine im Hegelschen Konzept von Reflexion enthaltene
zirkuläre Struktur zur adäquaten Formulierung einer Subjektkonzepti-
on im Entwurf eines Schematismus zu erfassen, für den, seiner Auf-
fassung nach, die Grundlagen der symbolischen Logik erweitert
werden müßten. In dieser Zeit taucht zum ersten Mal die Überlegung
auf, daß die 'Kalkülisierung' dialektischer oder transzendentallo-
gischer Operationen eine Ergänzung der zweiwertigen Aristo-
telischen Logik erforderte.
Inzwischen hatten sich die Arbeitsbedingungen gründlich

verschlechtert. Als am 1. Mai 1937 die Assistentenzeit bei Gehlen be-
endet ist, steht er in Verhandlungen mit der Universität Jena um eine
Dozentur, die nach dem Tode Bruno Bauchs, der einen Lehrstuhl für
Deutsche Idealistische Philosophie in Jena innegehabt hatte, als Er-
satz eingerichtet werden soll. Die Universität erkennt „Grundzüge
einer neuen Theorie des Denkens“ als Habilitationsschrift an und es
scheint einer Anstellung nichts mehr im Wege zu stehen. Doch Gün-
ther weigert sich, den unerläßlichen Passus des Beamteneides, die
Verpflichtung auf den Führer, zu unterschreiben107. Gehlen und wohl
vor allen Schelsky reden ihm zu, den Eid als einen unbedeutenden
bürokratischen Akt anzusehen, um sich Arbeitsmöglichkeiten zu
erhalten. Doch Günther lehnt ab. Nicht allein das Pflichtbewußtsein
und Rechtsgesinnung fordernde preußische Ethos macht es ihm un-
möglich, die vermeintliche Formalie zu beglaubigen; er ist auch seit
1929 mit Marie Hendel verheiratet, die als Jüdin seit Anfang 1933
zuerst aus der akademischen Arbeit und schließlich ins Exil nach
Italien gedrängt wurde108. Seine antinazistische Haltung109 läßt ihm

107 Cf. Eingabe Gotthard Günthers an das Deutsche Generalkonsulat in Atlanta, GA, vom
21. 3. 1959, in: Nachlaß, l. c., Kasten 54, Mappe 1229.

108 Cf. Kurt Klagenfurt: Technologische Zivilisation und transklassische Logik, Frf./M.:
Suhrkamp, 1995, p. 8. - Nach einer mündlichen Mitteilung von Dr. Lothar Busch, Berlin,
dem ersten Bearbeiter des Güntherschen Nachlasses an der Staatsbibliothek Berlin, sei
sie die erste Frau gewesen, die in Deutschland in Psychologie promoviert wurde.

109 Arnold Gehlen erklärte, daß Günthers „politisch oppositionelle Einstellung .. allen, die
ihn kannten, auch den Studenten“, bekannt gewesen sei, cf. Brief an das Bundesministe-
rium des Innern vom 9.1.1960, in: Nachlaß, l. c., Mappe 1230. - Helmut Schelsky er-
klärte, daß Günthers „antinationalsozialistische Haltung dem engeren Mitarbeiterkreis
des Instituts völlig bekannt war und [daß er] .. seiner Natur nach auch vor keinem seiner
Hörer und Schüler ein Geheimnis daraus machte“. Die Beziehungen zu seiner Frau, die
„als Jüdin schon vor Jahren nach Italien emigriert war“, habe er „geradezu demonstrativ“
unterhalten; Brief an Rechtsanwalt Dr. Seidel, Hamburg, vom 21.12.1959, in: Nachlaß, l.



52 2. Wege. Biographisches

keine Wahl, als ins Ausland zu gehen, da er für eine akademische
Karriere unter den herrschenden politischen und sittlichen Verhältnis-
sen Deutschlands keine Chance sieht110 und er emigriert ebenfalls
nach Italien, um dort mit seiner Frau zu leben111.
1938 erhält er das Angebot einer Carnegie-Dozentur an der Univer-

sität Stellenbosch in Kapstadt, die er annimmt, da seine Frau
Verwandte in Südafrika hat. Nach zwei Jahren wird hier eine Profes-
sur frei und Günther steht wieder vor dem Angebot, eine gesicherte
Stellung zu erhalten. Diesmal aber lehnt er aus wissenschaftlichen
Gründen ab. Er habe damals, schreibt er später, in seinen For-
schungen einen Punkt erreicht, wo er die grundlegenden Umrisse sei-
ner 'neuen Logik' fixieren konnte und wußte, daß er nicht in Afrika
bleiben könne, sondern dorthin gehöre, wo die avancierteste For-
schung auf dem Gebiet der mathematischen Logik betrieben werde112.
So verläßt er 1940 Kapstadt und reist, ohne Aussichten auf eine An-
stellung oder auch nur auf vorübergehende Unterstützung durch
wohlhabende Verwandte oder Bekannte zu haben, mit seiner Frau in
den Vereinigten Staaten ein.113

Ankunft in den USA

Nach einigen Jahren, in denen er sich an verschiedenen Bibliotheken
in den USA mit der Sammlung von logischem Material befaßt114 – sc.
mit dem Studium neuerer Literatur zur Logik –, erhält er 1943 eine
Professur am Colby College in Maine, findet aber höchst einschrän-
kende Bedingungen vor. Die Belastung durch Lehrtätigkeit, berichtet
er später, war dort .. so enorm, daß ich .. keine Zeit für Forschungs-

c. - Und schließlich: „Herr Günther hat damals konsequent erklärt, er werde niemals ein
Bekenntnis zum Nationalsozialismus oder zu Hitler ablegen und hat die Unterschrift
verweigert“; Brief an Rechtsanwalt Dr. Seidel, Hamburg, vom 28.8.1959, l. c.

110 Antrag auf Wiedergutmachung, in Nachlaß, l. c. 
111 Wahrscheinlich in Monte San Vigilio, wie aus der Ortsangabe unter einigen Rezensionen

in der Tatwelt hervorgeht; cf. etwa H. 2, 1937, p. 79. - Cf. auch Phaidros und das
Segelflugzeug, l. sub 65) c., p. 76.

112 Antrag auf Wiedergutmachung, l. c.
113 Selbstdarstellung, l. c., p. 13.  - Wer das affidavit verbürgte, ist uns nicht bekannt.
114 Brief Gotthard Günthers an das Bundesministerium des Innern vom 10.6.1963, p. 1, in:

Nachlaß, l. c., Kasten 54, Mappe 1229.



Ankunft in den USA 53

tätigkeit, ja nicht einmal für sorgfältige Ausarbeitung meiner Vor-
lesungen fand. Ich verließ deshalb Colby und ging wieder nach Cam-
bridge zurück (1945), um an der Widener Library der Harvard-Uni-
versität meine Arbeit an der nicht-Aristotelischen Logik wieder auf-
zunehmen115. In Cambridge lernt er Ernst Bloch kennen und es
entsteht die dauerhafte Freundschaft, die auch dadurch nicht beein-
trächtigt wird, daß Bloch und er auf philosophischem Gebiet fast auf
entgegengesetztem Boden standen116 – im Unterschied zu jenem ist er
nun endgültig zu der Überzeugung gekommen, daß eine philoso-
phische Erneuerung der Logik .. auf das Tagesprogramm zu setzen
sei117. Etwa ab 1945 beginnt er, sich um die philosophische Interpre-
tation der mehrwertigen Kalküle von Jan Łukasiewicz und Emil Post
zu bemühen, zuerst unter noch schlechten materiellen Bedingungen,
von 1952 bis 1961 gefördert von der Bollingen Foundation.118

1948 begegnet er John W. Campbell, der ihn mit der ame-
rikanischen science-fiction-Literatur bekannt macht. Diese Bekannt-
schaft und das Einwachsen in die Kultur der USA, das sich in der im
gleichen Jahr erfolgten Einbürgerung zeigt, haben eine entscheidende
Wendung im Denken Günthers zur Folge, von der Spekulation zu
einer theoretischen Technologie, nennt er es selbst, und läßt ihn
schließlich zur Kybernetik finden. Es entstehen mehrere Essays zum
Ideengehalt in der science fiction entwickelter Motive und ab 1952
gibt er im Karl-Rauch-Verlag in Düsseldorf „Rauchs Weltraum-Bü-
cher“ heraus und schreibt Nachworte dazu.119 Es erscheint ihm höchst
bezeichnend für die philosophische Situation in den Vereinigten
Staaten, daß sein erster Aufsatz in Campbell's [science fiction-]
Magazin erschien, nachdem ihn die philosophischen Journale in et-
was strengerer Fassung einmütig abgelehnt hatten120. Er schreibt das
dem Umstand zu, daß die amerikanische Mentalität von der euro-

115 ibid., p. 2.
116 Selbstdarstellung p. 14.
117 ibid.
118 ibid., pp. 15 sq. - Im Brief an das Innenministerium des Landes Hannover vom 1.3.1959

schreibt er, daß er „bis 1954 .. einkommenslos“ war; cf. Nachlaß, l. c., Mappe 1230, p. 2.
119 Zehn Publikationen zwischen 1952 und 1955; cf. Bibliographie, in: Beiträge III. l. c., pp.

306 sq.
120 Selbstdarstellung, pp. 17 sq.



54 2. Wege. Biographisches

päischen grundverschieden und zudem die Entwicklung der ame-
rikanischen Sprache mit der der deutschen überhaupt nicht zu ver-
gleichen sei, nachdem die letztere durch Sturm und Drang, den deut-
schen Idealismus mit seinem Auftreten des spekulativen Begriffs und
schließlich durch die Romantik aus ihrem ursprünglichen Flußbett
abgelenkt worden sei.121 Der Pragmatismus in der amerikanischen
Kultur scheint ihm mehr und mehr zuzusagen und er empfindet die
Idee, eine Maschine zu bauen, die bewußtseinsähnliche Prozesse
erzeugen kann, als so natürliche wie wünschenswerte Folge dieser
Mentalität. 1960 lernt er Warren Sturgis McCulloch kennen, der ihm
als der Schöpfer der Kybernetik gilt, habe dieser doch lange vor Nor-
bert Wiener grundlegende Thesen zu Theorie der selbststeuernden
Maschinen veröffentlicht.122

Die Arbeiten dieser Jahre münden u. a. in einen Vortrag auf dem
11. Internationalen Kongreß für Philosophie in Amsterdam, in dem
der Begriff der nicht-Aristotelischen Logik als einer transklassischen
zum ersten Mal bestimmt wird. Zwei Texte, die, neben der Dissertati-
on, zu den umfangreicheren gehören, entstehen bald darauf. 1957 er-
scheint „Das Bewußtsein der Maschinen“, eine Metaphysik der Ky-
bernetik, die aus einem zwei Jahre zuvor in Hamburg und Stuttgart
gehaltenen Vortrag hervorgeht, 1963 gibt es eine zweite, wesentlich
erweiterte Auflage.123 Hier untersucht er, inwiefern die Wissenschaft
der Kybernetik traditionelle philosophische Konzeptionen unter-
läuft124, welcher Anteil der bisher menschlicher Subjektivität vorbe-
haltenen Leistungen von selbststeuernden Automaten geleistet
werden könnte125 und skizziert dazu eine kybernetische Analyse des
geschichtsmetaphysischen Denkens126. Es verschränken sich jetzt sy-
stematisch die Arbeit an einer 'kybernetischen' Subjektkonzeption,
Geschichtsphilosophie und die Erörterung von Formen transklas-

121 l. c., pp. 18 sq.
122 Ein Prioritätenstreit, den Günther nicht im Sinn gehabt haben wird, erübrigt sich, da der

Terminus zuerst 1834 bei André-Marie Ampère nachweisbar ist. - Cf. etwa Eberhard von
Goldammer, Joachim Paul: Vorwort zur 3. Auflage von Das Bewußtsein der Maschinen,
l. sub 123) c., p. 6.

123 Krefeld, Baden-Baden: Agis.
124 l. c., 21963, pp. 19 sqq.
125 pp. 47 sqq.
126 pp. 89 sqq.



Ankunft in den USA 55

sischer Logik. 1959 erscheint in erster Auflage „Idee und Grundriß
einer nicht-Aristotelischen Logik“127. Günther schließt sich in der
„Einleitung“ vorbehaltlos Cassirers Diktum an128, daß die Konzeption
der Logik bei Aristoteles durch dessen Substanz-Metaphysik be-
gründet sei, und unternimmt hier den analogen Versuch, eine der anti-
zipierten neuen Logik Grund gebende Metaphysik zu entwerfen: es
ist die Aufgabe .. von 'Idee und Grundriß', eine dringend geforderte
Erweiterung des philosophischen Horizonts für künftige Weiter-
entwicklung der Logik zu liefern129. Auffassungen, die schon in der
Dissertation anklangen, werden hier erweitert, systematisch ausge-
führt und begründet – etwa die zentrale, daß es notwendig sei, den
Begriff 'Subjekt-überhaupt' aus dem deutschen Idealismus auf-
zugeben, die empirische Spaltung der Subjektivität in Ich und Du
anzuerkennen und den ernsthaften Versuch zu unternehmen, das so
erst wirklich freigelegte Problem der Vermittlung beider zu bewäl-
tigen.130

Die erste Professur

1961 nimmt er das Angebot an, am „Biological Computer Laborato-
ry“ Heinz von Foersters an der State University of Illinois in Urbana
zu arbeiten und wird hier nach einem halben Jahr Direktor eines
eigenen Forschungsprogramms für mehrwertige und morpho-
grammatische (trans-klassische) Logik131. In diesen Jahren häufen
sich Arbeiten zu transklassischen Kalkülen132 in denen er wieder und

127 Die zweite Auflage erscheint 1978 mit einem Anhang seines Schülers Rudolf Kaehr, Ma-
terialien zur Formalisierung der Dialektik, die dritte, 1991, mit zwei Anhängen unveröf-
fentlichter Manuskripte Günthers, Das Phänomen der Orthogonalität und Die Metamor-
phose der Zahl.

128 l. c., 31991, p. XIV. - Cf. Ernst Cassirer: Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Darm-
stadt: Wiss. Buchges., 71994, pp. 3-11.

129 Vorwort zur zweiten Auflage, in: Idee und Grundriß, l. c., p. XXIII.
130 Idee und Grundriß, l. c., pp. 93-107.
131 Brief an das Bundesministerium des Innern vom 10.6.1963, p. 3, in: Nachlaß, l. c.,

Mappe 1229. - Cf. das Interview mit Heinz v. Foerster im Anhang dieser Arbeit.
132 Ein Aufsatz von 1958 heißt etwa Die Aristotelische Logik des Seins und die nicht-Aristo-

telische Logik der Reflexion, 1960 veröffentlicht er einen Vorbericht über die gene-
ralisierte Stellenwerttheorie der mehrwertigen Logik, und 1965 eine Erörterung über Cy-
bernetics and the Transition from Classical to Trans-Classical Logic.



56 2. Wege. Biographisches

wieder versucht, seiner Idee einer universellen Rechenvorschrift für
die Beschreibung der Subjektivität als kybernetisches System und die
Darstellung der Gesetzmäßigkeit des Verlaufs der Geschichte – eine
Strukturtheorie der Geschichte, wie es im Aufsatz von 1937 schon
hieß – Gestalt zu geben. Der Abschluß des geplanten zweiten Bandes
zu „Idee und Grundriß“ wird immer wieder aufgeschoben und
schließlich aufgegeben, nur ein Fragment erscheint 1978.133 Im
Zentrum der Arbeit stehen dann mehr und mehr Versuche, Kyberne-
tik und Informationstheorie als Mittel geschichtsphilosophischer
Modelle zu erproben134 sowie immer wieder zu materialen Aspekten
einer Geschichtsphilosophie135. Es scheint, als verstärkten sich im
Alter seine Vermutungen, eine Theorie entfalten zu können, die alle
Prozeßverläufe als zahlfähig und daher in einem logisch-arithme-
tischen Kalkül darstellbar fassen kann. Ein spätes Manuskript aus
dem Nachlaß trägt den Titel „Der Weltgeist rechnet – seit Pythago-
ras“136, und verweist darin auf die Konvergenz langjährig behandelter
Themen: Geschichtsphilosophie, Zahlentheorie, Hegel und die unun-
terbrochene Auseinandersetzung mit antiken Denkern. Heinz von
Foerster hat dem Autor der vorliegenden Arbeit geschildert, mit wel-
cher Faszination diejenigen unter Günthers Hörern, die trotz eines of-
fenbar etwas enigmatischen Vortragsstils Grundlinien zu erkennen
vermochten, auf den Reichtum an geistesgeschichtlichen Facetten
und Bezügen in seinen Darstellungen reagierten.137

Rückkehr nach Europa

Günthers Konzentration auf Logik und die enge Zusammenarbeit mit
Naturwissenschaftlern und Technikern führen aber dazu, daß er sich
in den USA einen Ruf als Logiker erwirbt und sogar ein Angebot
erhält, in die Forschungsabteilung der Western Electric Co. einzutre-

133 Unter dem Titel Logistischer Grundriß und Introsemantik in Beiträge II, l. c.
134 Etwa Cybernetic Ontology and Transjunctional Operations von 1962 oder Strukturelle

Minimalbedingungen einer Theorie des objektiven Geistes als Einheit der Geschichte,
der 1968 erscheint. 

135 E. g.: Seele und Maschine (1955), Schöpfung, Reflexion und Geschichte (1960), Logik,
Zeit, Emanation und Evolution (1967), , Die historische Kategorie des Neuen (1970).

136 Nachlaß. l. c., Kasten 31, Mappen 276-278.
137 Cf. Interview im Anhang.



Rückkehr nach Europa 57

ten138. Da er sich jedoch weit eher als Philosoph und Humanist
versteht denn als Techniker und befürchtet, daß seine Logik ganz un-
ter den Einfluß technischer und naturwissenschaftlicher Ziele ge-
rät139, bemüht er sich, unterstützt von Helmut Schelsky und Carl-
Friedrich von Weizsäcker, um eine Professur an einer deutschen Uni-
versität. Nicht zuletzt die noble Zurückhaltung Günthers selbst aber
ist es, die ihn hindert, die ersehnte Anstellung forciert zu erobern. In
einem Brief erklärt er, er habe nicht nur eine Verantwortung vor sich
selbst, sondern auch vor der deutschen Universität und könne es
nicht zulassen, daß er im Wege der sog. Wiedergutmachung einer Fa-
kultät oktroyiert werde, die ihn nicht ausgesucht habe. Nach mehr als
zehnjährigen Bemühungen aller Beteiligten erhält er schließlich doch
noch, 1972, eine Emeritus-Professur an der Universität Hamburg, die
er bis zu seinem Tode innehaben wird.
Die erhoffte Wiederbegegnung mit der humanistischen Geistigkeit

in der deutschen Bildungskultur bleibt aber, zu seiner großen Enttäu-
schung, aus. So wenig im akademischen Milieu der amerikanischen
Logik, Kybernetik und Mathematik eine Öffnung der mathematisch-
technologischen Rationalität für humanistische Bildungsgehalte
möglich war, so wenig wird sein Bemühen, aus der Berührung zweier
radikal separierter intellektueller Kulturen eine befruchtende Auf-
gabenstellung für eine moderne Philosophie zu gewinnen, jetzt in der
Bundesrepublik Deutschland gewürdigt. Er bleibt unter seinen Fach-
kollegen ein Außenseiter und ist darüber um so schmerzlicher ent-
täuscht, da gerade die hermeneutisch orientierte Hegelforschung sei-
ner Arbeit mit der größten Reserve gegenübersteht, er sich aber die
produktivste Kommunikation eben von ihr erhofft hatte. Viele Briefe
des Alters sind von Klagen über das nur schwer ertragene Unver-
ständnis erfüllt und er ist schließlich so verbittert, daß er sogar die
Beziehungen zu seinem langjährigen Förderer und Kollegen Heinz
von Foerster kurzerhand aufkündigt, als dieser bei einem Kurzbesuch
im Land versäumt, ihn zu besuchen.140 Gänzlich anders dagegen ist
sein von Hoffnung getragenes Verhältnis zu seinen Studenten. Als er

138 Antrag auf Wiedergutmachung, l. c.
139 Brief an das Bundesministerium des Innern vom 10.6.1963, p. 3. l. c., Kasten 54, Mappe

1230.
140 Cf. das Interview im Anhang.



58 2. Wege. Biographisches

am 29. November 1984 in Hamburg stirbt, läßt er Schüler und viele
Freunde, die ihn in dankbarer Erinnerung behalten, zurück. Klaus
Oehler, damals Direktor des Instituts für Philosophie an der Universi-
tät Hamburg, hält die Totenrede141. Seine Frau übergibt wenig später
seinen gesamten Nachlaß an die Staatsbibliothek Berlin, wo die
ersten Schritte der Erschließung gemacht werden. Seine Handbiblio-
thek wird von Bernhard Mitterauer, der selbst Hörer bei Günther war,
in das Institut für Forensische Psychiatrie der Universität Salzburg
gebracht, wo sie bis heute einer Erschließung harrt.142

141 Kopie des Typoskripts im Nachlaß, l. c.
142 Cf. Vorwort zur dritten Auflage von Idee und Grundriß, 1991. - Über den Stand der

Arbeit kann man sich auf der web site des Archivs informieren: http://www.sbg.ac.at/fps/
allgemeine/g%81ntherarchiv.htm.



3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

Unter den vorn skizzierten materialen Problemgebieten sind drei als
die biographisch frühesten identifizierbar, an denen Günther die seine
Aufgabenformel induzierende Beirrung exemplarisch erfährt und die
zu ersten Feldern der Erprobung und Entfaltung seiner Problemintuit-
ion werden.
Die Geschichtsphilosophie Hegels hatte bei einer wirkungsreich

werdenden Strömung der historischen Kulturwissenschaften eine
Aufmerksamkeit geweckt143, die gerade die Unhaltbarkeit seiner
zentralen These entdeckte. Die nach dialektisch rekonstruierten
Gesetzlichkeiten der Einen Vernunft ablaufende Weltgeschichte
wurde, statt als gesicherter Bestand, vor dem Hintergrund ihrer Be-
hauptung unzweideutig als Mangel kenntlich, was sich in der Wand-
lung der forschungsleitenden Prämissen zu einer dann Historismus
genannten Einstellung niederschlug. Viele Kulturgeschichten sollte
es in der einen Menschheit gegeben haben und noch immer geben,
was die behauptete Voraussetzung in eine Fragwürdigkeit
verwandelte. Die mit dieser Wendung provozierten Aufgabenstel-
lungen wecken bei Günther, nachdem er ihnen in zu Beginn des 20.
Jahrhunderts bereits weit differenzierten Formen innegeworden ist,
das Interesse an der methodenkritischen Untersuchung, die dem nun
sogar praktisch werdenden Problem der Vielheit von Lebens- und
Verständigungsformen ein begleitendes, regulierendes intellektuelles
Medium vorbereiten soll. Die Konstellation in den Geistes- oder
Kulturwissenschaften führt ihn mit Notwendigkeit zu der folgenrei-
chen Frage, auf welchem Wege deren Methodenkultur zu einer Prä-
zision, Vorhersagbarkeit und allgemeinen Anerkennung gelangen
könne, wie sie die Naturwissenschaften offenkundig auszuzeichnen
schien. Hier liegt dann auch die eigentliche Geburtsstätte der Leitin-
tuition Güntherschen Philosophierens, denn der, kritisch intendierte,
Rückgriff auf Hegels Verfahren dialektischer Spekulation
verwandelt, was eine methodologische Aufgabenstellung zu sein ver-
sprach, in die Skizze einer pluralen und dennoch nicht-relativi-

143 Vorbereitet war sie natürlich schon durch Hegels Zeitgenossen, Herder wie die Roman-
tiker.

59



60 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

stischen Subjektkonzeption. Was Beitrag zu einer Antwort auf die
präzise Frage nach der geisteswissenschaftlichen Methodik zu sein
behauptet wird, entpuppt sich als Genese einer neuen Fragestellung,
die den Horizont methodologischer Diskussion überschreitet, da sie
zu den Grundzügen einer Theorie der Kultur führt, die deren inhomo-
gene Struktur und Dynamik dadurch in Einem denkbar zu machen
versucht, daß sie beide systematisch miteinander verschränkt. Ein
wesentlicher Schritt zur Reifung dieses Konzepts ist Günthers
Einsicht, daß der Intellektualismus der Hegelschen Prämissen zu
verlassen ist, um dem zentralen movens der faktisch gelebten Kultur
in einer Handlungstheorie gerecht zu werden. Denn neben dem Re-
lativismus der Weltkulturen und der Zersplitterung der Wissen-
schaftsrationalität in eine Vielfalt von Verfahrens- und Begründungs-
formen beschädigte eine alltäglich wirkungsmächtige Erfahrung das
Garantieversprechen, das nach dem Verlust des einen Gottes und der
einen humanen Vernunft die einheitliche Wissenschaftsrationalität
für kurze Zeit übernommen zu haben schien. Die bis in politische
Auseinandersetzungen mit Härte durchschlagende Differenzierung
von Interessenlagen offenbarte eine Pluralisierung handlungsleitender
Bedeutsamkeiten jenseits rationaler Vorhersehbarkeit, in der sogar
das Gelingen zivilisierter Existenz zum Problem zu werden schien.
Es macht das Fruchtbare wie in der Durchführung Problematische

an Günthers theoretischer Reaktion auf diese Konstellation be-
drängender Zumutungen aus, daß er bei der Bearbeitung aller drei
Problemgebiete zu der Einsicht durchdringt, Transformation und, vor
allem, Genese in der Zeit bildeten die Stichworte, denen in einer sy-
stematischen Philosophie nachzugehen sei, die auf die Problemlage
der gelebten Kultur eine adäquate Antwort zu geben versucht.

Weltgeschichte in Welten

Spengler. Eine Erbschaft

Kulturkreislehren sind zu Beginn des Jahrhunderts en vogue, seitdem
die lebensphilosophischen Thesen von der Relativität der euro-
päischen Kultur im allgemeinen Bildungsbewußtsein ihren festen Ort



Weltgeschichte in Welten 61

finden und sie erscheinen heute wie Vorboten der die Diskussionen
des ganzen Jahrhunderts maßgeblich prägenden Texte und Theori-
en144. Mit „Der Untergang des Abendlandes“ wurde ein Beitrag dieser
Debatte zum Publikumserfolg, der bereits im Titel in suggestiver
Weise eine pessimistische Schlußfolgerung aus der Erfahrung ankün-
digte, daß die europäische Kultur ihr Selbstverständnis von der maß-
geblichen unter den Weltzivilisationen nicht mehr aufrechtzuerhalten
vermochte. Spenglers radikaler Schluß hatte vorausgesetzt, daß die
Kulturkreise als individuale Lebewesen zu interpretieren seien und
dazu unterstellt, sie könnten ebenso wie diese keine überindividuellen
Lebensressourcen erschließen, da die eine nichts mit der anderen zu
verbinden imstande sei. Günther läßt sich wohl von der Diagnose des
Zustandes überzeugen, nicht aber von der resignierten Skepsis der
Folgerungen. Erkenne man mit Spengler für jede der Hochkulturen
ein gesondertes metaphysisches Schicksal, das sich in einem eigenen
Sinnbereich erfüllt, der sich fremdseelisch gegen jede andere Hoch-
kultur absetzt, müsse man wohl zugeben, daß keine theoretische Be-
mühung sie in summa auf einen Generalnenner bringen könne145,
keinesfalls jedoch, daß systematische Theorie hier überhaupt
vergeblich sei. Mit dem Produktiven ist ihm immer das Irrtümliche in
Spenglers Entwurf bewußt, in dem unberücksichtigt geblieben sei,
daß die Hochkulturen in einem bestimmten Sinne eine Fortsetzung
und einen Übergang zu einer historischen Dimension höherer Ord-
nung bilden können.146 Nicht ausgeführt ist der dabei zu Grunde
liegende Gedanke, daß aus der Unbegreiflichkeit des Übergangs
dessen Nicht-Realität zu folgern bedeute, am Faktum des letzteren
nur um so dringlicher auf Fehler in den Prämissen einer Theorie hin-
gewiesen zu werden, die zu denken nicht erlaubt, was wirklich gege-
ben ist. Das Fazit bleibt elliptisch. Daß an diesem Buche einiges
goldrichtig und etwas anderes ebenso radikal falsch gewesen sei, ist
bis zuletzt das bündigste Urteil über es. Prägnanter hatte Ernst Cassi-
rer in seinem nachgelassenen Manuskript „Zur Metaphysik der sym-

144 Cf. etwa Riegl, Alois: Stilfragen. Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik.
Berlin: Siemens, 1893; oder vom Begründer der sog. 'Wiener Schule der Kulturkreisleh-
re', P. Wilhelm Schmidt: Die Sprachfamilien und Sprachenkreise der Erde, Hamburg :
Buske, 1926, 1977. 

145 Gotthard Günther: Maschine, Seele und Weltgeschichte, in: Beiträge III, l. c. , p. 214.
146 Selbstdarstellung, l. sub 58) c., p. 6.



62 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

bolischen Formen“ zu bestimmen gewußt, worin die Unzuträglichkeit
bestanden hatte, die auch Günther aufgefallen sein mußte147. Hier ist
an Spenglers Vorgehen klar diagnostiziert, was durch ein Konzept
differenter symbolischer Formen kenntlich werden konnte: die Unter-
stellung von anschaulicher Evidenz zehrender Verfahren als ge-
schichtsphilosophischer Methoden. Spenglers organologische Auffas-
sung der kulturellen Formenwelten habe diese zu Gestalten gemacht,
denen gegenüber die Anschauung die adäquate Erkenntnishaltung
sei. Die Verhaftung an Anschauung, die in der Berufung auf Goethes
Morphologie ausdrücklich verteidigt wurde, war sogar eher noch die
Haltung eines ästhetischen als eines taxonomischen Phänomenalis-
mus, der dem Frühstadium der Biologie entsprochen hätte148, aber der
Unterschied wurde nicht realisiert und so mit dem Blick ästhetischer
Gestaltwahrnehmung eine Erkenntnishaltung imitiert, der die Biolo-
gie, aus der sie stammen sollte, eben zu entwachsen begann. Das von
Marianne Weber berichtete Eingeständnis Spenglers, sich im Ganzen
weit eher als Dichter denn als Wissenschaftler zu verstehen, illustriert
dies.149 Ich erinnere an Goethe, schreibt er im Vorwort zu „Der Un-
tergang des Abendlandes“, was er die lebendige Natur genannt hat,
ist genau das, was hier Weltgeschichte im weitesten Umfange, die
Welt als Geschichte genannt wird.150 Und so wie Goethes Mittel, dem
Geheimnis der bewegten Erscheinung nahe zu kommen, das Nach-
fühlen, Anschauen, Vergleichen, die unmittelbare innere Gewißheit,
und die exakte sinnliche Phantasie gewesen seien, wären sie auch die
Mittel der Geschichtsforschung überhaupt, denn: es gibt keine
andern.151 Daß die Kulturkreise 'Individuen' sein sollten, die bezie-
hungslos nebeneinander stünden, verwies auf die Nuance des Be-
griffs, der die Separation biotischer Funktionen als organismischer
Ganzheiten meinte. So, wie die Blutkreisläufe zweier Säugetier-Indi-

147 Nachgelassene Manuskripte und Texte I, l. c., pp. 102-109.
148 Dieses Urteil fällt etwa Herbert Schnädelbach in Philosophie in Deutschland 1831-1933,

Frankfurt/M.: Suhrkamp, 41991; pp. 98 sq., 186. - Daß anschauende Morphologie in der
Biologie zwar überholt, doch immer noch fruchtbar ist, ist damit nicht geleugnet; cf. John
Tyler Bonners Vorwort zur Neuausgabe von D'Arcy Wentworth Thompsons On Growth
and Forms, dt.: Über Wachstum und Form, Stuttgart/Basel: Birkhäuser, 1972.

149 Marianne Weber: Max Weber, München: Piper, 1989. - p. 687.
150 Der Untergang des Abendlandes, München: dtv, 51979. - p. 35.
151 ibid.



Weltgeschichte in Welten 63

viduen nicht miteinander wechselwirkten, sollten die Kulturkreise
eigenständig sein. Ausgesprochen war diese Annahme in dem apo-
diktischen Wort, die Menschheit sei ein zoologischer Begriff und
sonst gar nichts152. Hier war die Indifferenz, die im Namen der fortge-
führten Lebensphilosophie lag, biologistisch präzisiert und 'Leben'
nicht wie bei Dilthey zuerst als Erleben, sondern als die Gesamtheit
von Vitalfunktionen verstanden. Daß solche Einheiten sterben könn-
ten, wie sie auch geboren seien, war dann eine konsequente These
und lieferte der pessimistischen Weltsicht, die der wachsenden In-
kongruenz des zukunftssicheren Weltbildes des 19. Jahrhunderts mit
den unter seinem Schirm entfalteten realen Lebensverhältnissen ent-
sprang, einen wissenschaftsähnlichen Rahmen. Die Inanspruchnahme
biotischer Zyklen als Modelle der Untergangsprophetie mußte so
lange nicht fragwürdig werden, wie konkurrierende Methoden nicht
größere Plausibilität aufzuweisen vermochten – oder gar nicht ge-
funden waren.
Daß die radikale Skepsis, die mit solchen Thesen operierte, zum

aggressiv-sentimentalischen Affekt führte und die Geschichte so wie
bisher offenbar auch in Zukunft immer dem seiner selbst gewisseren
Leben Recht geben und immer die Wahrheit und die Gerechtigkeit
der Macht, der Rasse opfern sah153, konnte einem Manne nicht ge-
nügen, der die wissenschaftliche Dignität der Geisteswissenschaften
deshalb verteidigte, weil nicht der historische Materialismus platte-
ster Prägung das letzte Wort behalten sollte154. Die Folgerung mußte
sein, die Ebene der Anschaulichkeit zwar nicht aus dem Blick zu ver-
lieren, um der gesuchten Theorie Anschluß an empirische Überprüf-
barkeit zu ermöglichen, jedoch keinesfalls auf die anschauliche Evi-
denz des systematischen Prinzips zu dringen, wie sie mit der Vorstel-
lung ganzer Kulturen als individueller Organismen unterstellt wurde.
Die Forderung einer neuen Methode ist Reaktion auf den gewichtig-
sten Mangel der Spenglerschen Konzeption.

152 ibid., p. 28.
153 ibid., p. 1194.
154 Günther: Grundzüge, l. c., p. IX.



64 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

Kritische Nachfolge

Die „Bemerkungen zu einer Strukturdifferenz der orientalischen und
abendländischen Psyche“, die Günther im zweiten Jahr seiner Ber-
liner Studienzeit veröffentlicht155, entfalten einen ersten Versuch, die
Spenglersche Prämisse der Pluralität der Zivilisationen ins Produktive
zu wenden. Anlaß ist die aus dem Studium asiatischer Literatur und
Philosophie hervorgegangene Beschäftigung mit den in Europa und
Asien verschiedenen Formen, religiöse Erlebnisse zu gestalten, aus
deren Differenz für die praktische Missionsarbeit der protestantischen
Kirchen besondere Schwierigkeiten erwachsen waren. Daß sich die
Aufnahme diese Themas nicht haltlosen spekulativen Tendenzen ver-
danke156, kann Günther den Lesern der aus Berichten und praktisch
inspirierten Erörterungen bestehenden „Zeitschrift für Missionskunde
und Religionswissenschaft“ zu Recht ankündigen. Zugleich setzt er
nicht bei unmittelbar pragmatisch orientierten Fragestellungen ein,
sondern sucht den Boden zu bereiten, um aus der Struktur der
Kulturgebilde Rückschlüsse auf eine Psyche zu ziehen, die dem Bau
unserer eigenen Psyche nicht kongruent ist157. Der Ausgangspunkt
wird hier allerdings noch nicht erreicht, denn der tatsächlich gesetzte
Anfang besteht darin, daß, in Übereinstimmung mit der auch
Spenglers lebensphilosophische Prämissen bestimmenden Verweige-
rung einsinniger Linearität des Geschichtsverlaufs, die orientalische
Psyche nicht als unentfaltetes Stadium in der Entwicklungsgeschichte
der modernen europäischen Mentalität gesucht, sondern als unabhän-
giges Entwicklungsprodukt aus dem hypothetischen Idealtypus einer
'primitiven Psyche' rekonstruiert wird. Das Recht zu dieser Unterstel-
lung sieht Günther damit gegeben, daß man keine Phase in der euro-
päischen Mentalitätsgeschichte finden könne, in der die abendlän-
dische Psyche der heutigen asiatischen analog zu diagnostizieren sei.
Die Annahme bleibt allerdings durch die vage Behauptung nur
schwach gesichert; über mögliche Ähnlichkeiten zwischen der noch
bis ins 20. Jahrhundert feudaler Lebenswirklichkeit unterworfenen

155 Zeitschrift für Missionskunde und Religionswissenschaft, l. sub 92) c., H. 41, 1926. - pp.
264-279.

156 ibid., p. 264.
157 p. 265.



Weltgeschichte in Welten 65

Mentalität Japans und Chinas mit den Bewußtseinsdispositionen
nicht nur der schriftlosen Unterschichten des europäischen Mittel-
alters stellt Günther keinerlei Vermutung an. Der heuristisch fingierte
Ursprung wird unter Einführung einer topischen Differenz von er-
kenntnistheoretischem Subjekt, das die Form, und psychischem Sub-
strat, das die Materie des Untersuchungsgegenstandes bezeichne,
expliziert158. Letzteres bestehe hier aus zwei Ambivalenzkomponen-
ten, die material genommen eigentlich zwei Erlebniskomponenten
konstituierten159. Es wird vorerst nur angedeutet, was damit zu be-
zeichnen sei und die Erwähnung, zum einen, von Affektströmen,
Willensrichtungen und Gedankenzügen, und, zum anderen, der
Möglichkeit des Besessenseins160, verweist mehr ungefähr auf den
Unterschied zwischen personal emanzipierter Stellung gegenüber in-
tellektuellen und emotionalen Vorgängen einerseits und ergreifenden,
überwältigenden Erlebnissen andererseits. Die orientalische Psyche
sei nun als das Produkt einer Entwicklung anzusehen, bei der beide
Dispositionen zu relativer Selbständigkeit ausdifferenziert seien: Die
ambivalenten Komponenten traten immer weiter auseinander, die
ohnehin lockere Einheit der Persönlichkeit des primitiven Menschen
ging völlig verloren.161 Reinste Ausprägung der erkenntnistheoretisch
genannten, emanzipierten Position sei der Brahmanismus, der alle
gegebenen Data als potentielles Substrat der Psyche auffasse; die der
komplementären sei der Buddhismus, in dem nichts als reales Sub-
strat der Psyche angenommen werde162. Die relative Selbständigkeit
beider Komponenten bedeute zugleich, daß die reinen Ausprägungen
nicht faktisch gelebt würden, sondern ein bewegliches Spielen zwi-
schen den positionalen Extremen das eigentlich konstitutive Moment
der orientalischen Psyche ausmache. So könne sie Inhomogeneitäten
des erlebten Zeitflusses oder von Geltungsansprüchen mühelos er-
tragen163 und sei nicht auf Widerspruchsfreiheit und verallgemeinern-
de Urteile orientiert: Es besteht also nicht das Bedürfnis, alle Wahr-

158 p. 267.
159 p. 268.
160 pp. 268 sq.
161 p. 271.
162 p. 272.
163 p. 269.



66 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

nehmungen auf eine innere Einheit .. zu beziehen, .. das Erkennen ge-
schieht nicht im erkenntnistheoretischen Sinne, es ist ein mit
dialektischen Mitteln verbundenes Konstatieren und kein den Wahr-
heitscharakter beanspruchendes Urteil.164 Die okzidentale Psyche sei
hingegen als ein ideeller Punkt, gleich dem Nullpunkt eines Koordi-
natensystems165 mit in die Umwelt ausstrahlenden Richtungen, zu fas-
sen. Die reiche Mannigfaltigkeit der umgebenden Wirklichkeit werde
hier um der Geschlossenheit des bewußten Ich willen nach dem
Prinzip der Widerspruchsfreiheit homogenisiert166. Der Vergleich mit
der orientalischen Psyche regt nun die gedankliche Assoziation an,
die Psychoanalyse habe dem okzidentalen Selbstverständnis entdeckt,
wie die Konzentration der psychischen Selbstwahrnehmung auf den
bewußten Ich-Pol durch eine Unterdrückung der auch ihm aus der
Herkunft von der primitiven Psyche eignenden anderen 'Ambivalenz-
komponente' habe geleistet werden müssen. Das Resultat dieser An-
strengung sei fundamental: Dadurch gewann der psychische Bau na-
türlich an Festigkeit, die Schranke zwischen Subjekt und Objekt
wurde selber objektiv167, formuliert Günther den Umschlag realer
psychischer Entwicklungen in theoretische Konzepte. Die Terminolo-
gie ist allerdings zweideutig, denn gemeint ist, nach dem vorigen, die
Ausbildung der Subjekt-Objekt-Dichotomie bis zur Identifikation mit
der Person-Umwelt-Differenz, ausgesagt dagegen eine Undenk-
barkeit – weder sind Subjekt und Objekt schon vor ihrer Unterschei-
dung gegeben, noch läßt sich sagen, daß ihre Unterscheidung objek-
tiv werde (wohl, weil sie zuvor subjektiv gewesen sei), denn damit
wäre der Unterschied komplementärer Pole einem von beiden zuge-
schlagen, da er doch logisch nur ein Drittes sein könnte. Das
Zwittrige der Formel verdankt sich einer unzureichenden Diffe-
renzierung des Gebrauchs der Termini Subjekt und Objekt nach
entweder analytischer oder realer Distinktion: die Differenz von Sub-
jekt und Objekt aber ist nicht per se identisch mit der von Erlebnis
und Sache.168 Daß diese Gleichsetzung einen bestimmten historisch
gewachsenen Zustand kulturellen Selbstbewußtseins im Okzident be-

164 p. 273.
165 p. 270.
166 p. 271.
167 p. 270.



Weltgeschichte in Welten 67

zeichnet, der hier mit seiner Thematisierung als problematisch
erwiesen wird, macht aber geradezu den nervus rerum in der Überle-
gung aus und der Autor zeigt sich mit seiner Formulierungskunst der
Fruchtbarkeit seiner Intuition nicht gewachsen. Wäre die Andeutung
über die Kennzeichen der beiden Ambivalenzkomponenten der
'primitiven Psyche' systematisch entfaltet worden, hätte die Undeut-
lichkeit wahrscheinlich vermieden werden können, denn Begriff wie
Vorstellung des Ich-Erlebnisses als Objekt wären an der im Phä-
nomen des Besessenseins in extremer Ausprägung gegebenen Gewalt
leiblich-gefühlshaften Ergriffenseins entwickelbar gewesen.
Immerhin aber demonstriert Günther, eher beiläufig, wie fruchtbar

der Vergleich der eigenen Kultur mit einer fremden für die erste aus-
zuschlagen vermag, denn die Entdeckung eines verborgenen Kontin-
ents durch die Psychoanalyse wird in der Wahrnehmung einer Kultur,
die mit ihm seit langem lebt, dem Unerhörten endgültig entrückt und
gestaltender Kulturarbeit fortschreitend genähert. In ersten Andeu-
tungen bildet er hier auch ein Bewußtsein über die methodischen
Verfahren aus, die der kulturwissenschaftlichen und philosophischen
Erschließung des Fremden im Eigenen aus der Erfahrung des Eigenen
am Fremden entstehen können. Da die strukturelle Verschiedenheit
der beiderseitigen Psychen ein Vergleichen ihrer Inhalte nach ihrer
gegenständlichen Bestimmtheit völlig ausschließe – denn jeder Ge-
danke und jeder Affekt kann ebensogut in der orientalischen wie in
der okzidentalen Psyche auftreten –, müsse statt der 'gegenständ-
lichen' die funktionale Beziehung des Inhaltes zum Ich und die aus
der funktionalen Beziehung sich ergebende Struktur des Gedankens
untersucht werden.169 Am Beispiel der Verwendung des Begriffs des
Nichts versucht er durch eine erste, skizzenhafte Analyse der Kon-
texte seiner Verwendung zu zeigen, daß der europäische die Null-In-
tensität, zwischen Plus und Minus, der indische dagegen die Null-
Qualität, das Unbekannte und Unbenannte, bezeichne (nirvana).170

Daß in der europäischen Tradition weit mehr als nur der erwähnte

168 Daß diese Identität heute als Selbstverständlichkeit erscheint, ist bekannt; daß aber die
Fruchtbarkeit der Güntherschen Überlegungen nicht zuletzt auf der Kritik dieser Vorstel-
lung beruht, kann hier nicht mit einigen erläuternden Sätzen, sondern nur durch die ge-
samte Interpretationsarbeit plausibel gemacht werden.

169 Bemerkungen, l. c., p. 274.
170 p. 274.



68 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

entwickelt wird und Kant vier Arten davon kennt, bleibt unberück-
sichtigt, was aber weit eher dem Mangel an Verfügung über das Ma-
terial als prinzipiellem Ungenügen der Methodenidee zuzuschreiben
sein wird. Von welcher Art die Struktur sei, in der die Psyche die Va-
lenz ein und derselben Gedanken[inhalte] verändert und sich an-
paßt171, bleibt aber noch unausgemacht. Ob es sich um reale Wirk-
kreisläufe handelt, die nach ihrer morphologischen Gliederung mit
dem Terminus benannt werden sollen, oder ob die Ablösung vom
ursprünglichen Kontext vollendet ist und seine metaphorische Funkti-
on eindeutig im Vordergrund steht, ist nicht klar ersichtlich. Zu
vermuten ist, daß Günther das Problem dieser Differenzierung hier
noch nicht erfaßt, denn neben der methodisch bestimmten Anwen-
dung der Termini strukturell und funktional spielen die mit ihnen ver-
knüpften Assoziationen auch für die Beschreibung der realen
kulturellen Kommunikationsprozesse eine Rolle.

Entdeckungen

Ein wacher Sinn für reale Vermittlungen läßt ihn erkennen, daß die
intensive Missionsarbeit, da sie sich um des eigenen Erfolges willen
genötigt sieht, Formen religiösen Erlebnisausdrucks und religiöser
Bilder zu finden, die christliche Gehalte mit asiatischen Vorstellungs-
welten verknüpfbar machen, das erste und evidente Beispiel für trans-
formative Prozesse ist, die der Austausch zwischen Zivilisations-
formen hervortreibt. Mehr als vorläufige Konjektur denn als belegfä-
hige Behauptung ist dabei zu vermerken, daß er in seinem Aufsatz
wohl implizit Möglichkeiten umspielt, reale synthetisierende Tenden-
zen zu bestimmen, bei denen etwa das okzidentale Ich-Bewußtsein
durch Leibbemeisterungspraktiken und Kultivierungsübungen der
Emotionalität so bereichert wird, wie das orientalische durch sy-
stematische Rationalität.172 Daß der bizentrischen orientalischen Psy-
che zwar etwas an Konstanz und individueller Intensität fehle, sie

171 p. 274.
172 Daß die europäische Kulturgeschichte selbst immer wieder eigene Bewegungen erzeugte,

die sich der Kultivierung, manchmal auch nur der Fetischisierung, der nichtrationalen
Dimensionen des Menschen zuwandten, läge dann nicht in seinem Blickfeld. Die unter
dem Titel eines „Zeitalters der Empfindsamkeit“ oder der „Romantik“ thematisierten
Phänomene würden hier im Gefolge lebensphilosophischer Orientierungen neu entdeckt.



Weltgeschichte in Welten 69

aber der europäischen etwas an psychischer Quantität voraushabe173,
verweist auf einen Akzent, der wiederkehren wird, wenn Günther
über die technische Ausweitung des Aktionsradius' in der Gegen-
wartskultur und die 'Quantität' der Psyche in ihr nachzudenken be-
ginnt. Ausdrücklich hingegen wird kurz umrissen, welche Folgen für
die Missionsarbeit entstehen, begreift man als ausgeschlossen, daß
sich die orientalische Psyche in unseren eigenen Zustand hinein-
entwickelt. Daß die Anpassung der Glaubenssätze der christlichen
Religion an das Seelenleben der Orientalen in Gestalt der Mystik
einen Ost und West gemeinsamen Frömmigkeitstypus fördern wird,
ist die für die Mission naheliegende und kulturtheoretisch verblüf-
fende, konsequenzreiche Folgerung. Unzweifelhaft wird das Chri-
stentum in Indien und China viele dort einheimische Elemente auf-
nehmen und in sich verarbeiten. Das ist unvermeidlich; man mag das
wünschen oder beklagen, jedenfalls liegt darin ein Zug, der sich
immer bemühen wird, den Konfessionalismus zu sprengen und sich
der dogmenlosen Haltung der Mystik zu nähern. Außerdem scheint
die Mystik der einzige bisher bekannte Frömmigkeitstypus zu sein,
der, wenn nicht in seiner Genese, so doch zumindest in seinem religi-
ösen Objektivgehalt völlig strukturindifferent ist; also in der östli-
chen und westlichen Psyche in gleicher Weise realisiert werden
kann.174 Die daraus folgende Überlegung, daß eben die allgemeine
Missionierung der Welt .. zu einer Überwindung der historischen Be-
kenntnisreligion in ihrer gegenwärtigen Form führen muß, ist so das
nicht mehr überraschende Fazit des Textes.175

An diese Entdeckung knüpfen sich für Günther weitergehende
Überlegungen an, die Anlaß zu dem Aufsatz sind, der ein Jahr später,
an gleicher Stelle, unter dem Titel „Individualität und Religionsge-
schichte“ veröffentlicht wird.176 Die unter dem Stichwort Mystik er-
schienenen tastenden Überlegungen zur Rolle privater Erlebnishaftig-
keit in der Religion der Gegenwart werden zu einer gedanklichen
Linie ausgezogen. Die Aufmerksamkeit für die Erschütterung euro-

173 Bemerkungen, l. c., p. 269.
174 ibid., p. 278.
175 p. 279.
176 Zeitschrift für Missionskunde und Religionswissenschaft, l. sub 92) c., H. 42, 1927. - pp.

337-356.



70 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

päischer Religiosität durch die anerkannte Koexistenz mit gänzlich
anderer – nicht minder absolut gelebter, ließe sich sagen – wird nun
vorrangig auf Gründe für die Relativierung der Inhalte europäischen
Glaubens durch Entwicklungen innerhalb Europas selbst gewendet.
Eingeschlossen in den Formen und Gehalten hier geübter religöser
Praktiken und Haltungen sei seit Plato und Aristoteles eine Bezie-
hung auf systematische Rationalität, die den Glauben immer durch
begründende Argumente anfechtbar machte. Ihre Verselbständigung,
von Descartes radikal beschleunigt, breche mit Kant als lang vorbe-
reitete Revolution der Denkart ungefesselt aus und finde mit ihm zu-
gleich ihren systematischen Abschluß.177 Mit dem Nimbus wissen-
schaftlicher Metaphysik habe Kant ein altvertrautes Verhältnis zum
Absoluten zerstört178 und die bis dahin substantial gegebenen Fix-
punkte gemüthafter Religiosität – Freiheit, Seele, Gott179 – zu
Orientierungen gemacht, die nicht mehr in unverrückbarer Existenz
zu beweisen, sondern nur noch als Aufgabe zu fordern möglich sei.
Aus dem substantiellen Charakter des Gottesbegriffs war die Dyna-
mik einer Idee geworden, und das religiöse Fühlen, das bis dahin an
der ontologischen Absolutheit Gottes seinen Halt und einen unbeirr-
baren Ruhepunkt gefunden hatte, sah sich hineingerissen in die end-
lose Dynamik, in der der ontologische Kern der alten Gottesgestalt
untergegangen war.180 – Die Substanz, weil geborsten, ist keine Sub-
stanz mehr, und damit ist der Ruhepunkt, der auch in der Unendlich-
keit des Alls das Gefühl der Geborgenheit vermitteln konnte, vernich-
tet worden.181 Zudem war hier ein Konnex aufgelöst, dessen Verlust
beunruhigende Folgen haben mußte, denn an die von emotionalen
Bedürfnissen gesicherte Evidenz des Glaubenserlebnisses war die
Geltung ethischer Normen gebunden gewesen. Nun die Orientierung
an Gott einer der individuellen Person verfügbaren Entscheidung zu
überlassen, müsse Konsequenzen für die Begründung der Allge-
meinheit von Verhaltensnormen nach sich ziehen, so daß die Ethik

177 ibid., p. 340.
178 p. 342
179 p. 340
180 p. 340
181 p. 338



Weltgeschichte in Welten 71

Kants treffend eine Ethik des sittlichen Risikos genannt worden sei.182

Das mag zu einer immensen Vertiefung der Ethik führen, aber es
kann nicht abgeleugnet werden, daß der Kritizismus dadurch, daß er
jenen .. Konflikt ins Licht des Bewußtseins gerückt hat, zugleich in-
nigste und zarteste Sehnsüchte nach der Substanz des Absoluten aufs
tiefste verletzt hat.183 Daß wiederum im Verlust der Evidenz numi-
nosen Ergriffenseins für sittliche Normen nicht nur deren Chance zur
Autonomie, sondern auch die der Verwandlung religiösen Erlebnis-
ausdrucks lag, spricht Günther damit aus, daß mit der wachsenden
Festigung des religiösen Einzelwesens .. - durch die Reformation
längst vorbereitet – die Individualität (im modernen Sinne) zum
ersten Male als primärer Faktor in der religiösen Erlebnisgestaltung
aufgetreten sei.184 Der konkrete Inhalt dieser Gestalt religiösen Be-
wußtseins lasse sich paradigmatisch an – Schopenhauer studieren.
Als originaler Philosoph selbst von seinen Gegnern oft noch zu hoch
eingeschätzt, sei er, wenn kein interessantes Subjekt, so doch ein be-
deutendes Objekt der Geistesgeschichte: der erste moderne religiöse
Intellektuelle, der zugleich in sich die ganze Problematik des neuen
Typus offenbart.185 Der unauflösliche Widerspruch in seiner Philoso-
phie, den Intellekt dem Willen untergeordnet zu denken und zugleich
zu postulieren, daß er die Dämonie des Willens zu begreifen und sich
dann von ihr aus eigener Kraft loszusagen habe, resultiere daraus, daß
er tatsächlich den abendländischen Individualitätsbegriff der auto-
nomen Persönlichkeit unterstelle. Die Entscheidungsgründe für oder
wider die Suprematie des Willens oder aber des Intellekts lägen daher
in ihr, nicht in einer überempirischen, 'metaphysischen' Rangordnung.
Damit tauche auch bei Schopenhauer die durch die Weltanschauung
des Kritizismus geborene 'Einsamkeit im Konflikt' auf.186 Eine Nuan-
ce, um die Schopenhauer die geistige Tradition Kants dann doch be-
reichere, liege darin, daß er nicht nur die Objektivität der Wahl religi-
ösen Welt- und Selbstverständnisses, sondern noch die der tradierten
und dogmatisierten Folgerungen eines Bekenntnisses leugne. Die

182 p. 350.
183 p. 342.
184 p. 342.
185 p. 342.
186 p. 350.



72 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

Enthistorisierung der Religion, die der Frankfurter Denker vornahm,
lasse seine bedenkenlosen Entlehnungen aus orientalischen Reli-
gionen begreiflich erscheinen. Den historischen Abstand, der ihn von
den Erzeugnissen einer fremden Religiosität trennte, war er nicht fä-
hig zu sehen, so daß er nicht nur aus Upanishaden, Vedanta und
Buddhismus Entlehnungen vornahm, sondern auch eine Verschmel-
zung derselben mit dem Christentum vorzunehmen versuchte.187 Die
geistige Physiognomie, die hier gezeichnet wird, zeigt einen Men-
schen, der für seine religiösen Erlebnisse deshalb eklektizistische
Melangen von Ausdrucksformen zusammenstellt, weil er sich für
eine – seine – Privatreligion entschieden hat; eine exemplarische Dia-
gnose, die vor dem heute massenhaft auftretenden Phänomen privater
Kulte, Riten und Glaubensformeln kaum belanglos erscheinen wird.
Daß Schopenhauers Entscheidung, die bedrohte Substanz des religi-
ösen Erlebnisses zu retten,188 durch Resignation des intellektuellen
Selbstanspruchs eingelöst werde, sei allerdings ein verfehltes Opfer,
denn Kants Denkweg fortzusetzen, bedeute, die Autonomie nicht nur
des – religiösen – Empfindens, sondern auch der Vernunft anzuer-
kennen, also auch, daß sie zu einer stetigen, nie endenden Ausein-
andersetzung miteinander gezwungen seien189. Von nicht geringer
Bedeutung für Günthers zukünftigen intellektuellen Weg ist seine
Forderung, eine Komplementarität in diesem Zwist zu erkennen, die
fruchtbar zu machen sei nicht nur für die Lebensführung, sondern,
weit allgemeiner, für die Erhellung der Beziehungen zweier
kultureller Formenwelten überhaupt. Im religiösen Erleben wirken
kognitive Kategorien mit, und das wissenschaftliche Denken anderer-
seits orientiert sich teilweise an religiösen Ontologismen, lautet seine
Diagnose; und ihre Konsequenz für die Kulturwissenschaft habe,
neben anderem, darin zu bestehen, daß sich eine Religionsgeschichte
des Denkens in Zukunft besonders mit den Einflüssen zu beschäf-
tigen habe, den die die philosophischen Systeme auf den religiösen
Bewußtseinswandel ausgeübt haben190. Die eingangs gefundene
Formel, religiöses Bewußtsein sei als Empfinden letzter Abhängig-

187 p. 345.
188 p. 350
189 p. 341
190 p. 356



Weltgeschichte in Welten 73

keit und Geborgenheit im Absoluten die unmittelbare Grundlage un-
seres Bewußtseins, zeigt, daß in der Aufgabenstellung für eine neue
Disziplin der Religionswissenschaft schon der Umriß einer weiter
greifenden zu finden ist, in der, was die Dogmatisierung institutio-
nalisierter Religionen für die Vermittlung privater Evidenzerlebnisse
geleistet habe, unter Vorherrschaft der dogmenlosen Mystik von
anderen Medien systematischer Intellektualität zu übernehmen sei.
Daß dabei weit mehr als die religiöse Kommunikation gesichert
werden müsse, spricht Günther mit der Einsicht aus, Religion habe in
der bisherigen Geschichte gegenüber den Ansprüchen der übrigen
seelischen Funktionen auf Anerkennung ihrer Eigengesetzlichkeit
mühelos den ihrigen, die Konflikte, die sich aus dem Antagonismus
der übrigen Lebenssphären ergaben, in sich als übergeordneter
Sphäre schlechtweg aufzulösen, zu behaupten vermocht.191 Ihre Ablö-
sung als Kulturdominante192 erzeuge daher eine Fehlstelle, und hier
wird die zweite Funktion eines neuen Mediums der Vermittlung
durch Günther bestimmt werden.

Kontexte und Regionen. Verborgene Einheit

In einem „Schlußwort“193 nimmt er später Stellung zu einer Antwort
auf den zweiten Aufsatz und zeichnet dabei die ihn interessierenden
gedanklichen Linien weiter aus. Die Differenz der gewachsenen
Kommunikationsverhältnisse verschiedener Zivilisationen verlange
von den Kulturwissenschaften ein Rücksichtnahme auf die Einbet-
tung verwendeter Begriffe in verschiedene kommunikative Kontexte.
Was uns heute noch völlig fehlt, ist ein gemeinsames kulturphi-
losophisches Begriffsmaterial194 und die je spezifischen Begriffe
ließen sich nicht einfach transponieren, denn jede Formulierung
eines geistigen Gehalts sei unablösbar mit ihrem eigenen geistigen
Hintergrund verbunden, durch den sie erst ihre spezielle Qualität

191 p. 339
192 p. 340
193 Zeitschrift für Missionskunde und Religionswissenschaft, l. sub 92) c., H. 43, 1928. - pp.

232-247.
194 ibid., p. 233



74 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

erhält.195 In der Konsequenz dieser Voraussetzungen liegt es, den Ge-
winn gemeinsamer Begriffswelten von der Ausbildung gemeinsamer
Lebensformen abhängig zu sehen, insbesondere, daß eine gemein-
same Geschichtsmetaphysik eine gemeinsam durchlebte Geschichte
zur Voraussetzung hätte. Die tatsächlich schon ablaufenden Prozesse
der wirtschaftlichen, politischen und intellektuellen Wechselwirkung
finden daher Erwähnung, allerdings bleibt unerörtert, welche Stellung
die Entwicklung synthetischen 'Begriffsmaterials' gegenüber gemein-
samen kulturellen Neubildungen der Zukunft überhaupt haben
kann.196 Die einleitende Wendung, in der Gegenwart seien die einer
kulturphilosophischen Betrachtung wesentlichen Lebenslinien durch
eine unvornehme Handgreiflichkeit ökonomischer und machtpoli-
tischer Interessen in den Hintergrund gedrängt197, könnte die Chan-
cen eines analytischen Blicks andeuten, der den Eigenwert symbo-
lischer Kommunikation ins Zentrum der Aufmerksamkeit stellt, aber
die gewählten Termini wecken eher den Verdacht, es sollte einer Gei-
steswissenschaft älterer Tradition das Wort geredet werden, die nur
frei und selbständig agierende 'spirituelle Wesenheiten' als ihren
Gegenstand anerkennt. Aber selbst wenn geteilte numinose Atmo-
sphären das Handeln in der praktisch 'handgreiflichen' Kommunikati-
on determinierten, wären die in ihnen liegenden Wirklinien nicht mit
den durch sie induzierten identisch; viel weniger noch ließe sich
annehmen, daß an Stelle religiöser Bilder und Symbole tretendes
'kulturphilosophisches Begriffsmaterial' dies sein könnte.
Die assoziative Zusammenstellung des Themas gemeinsamer

kultureller Neubildungen der Zukunft und der Aufgabe in-
terkultureller Begriffs- und Theoriebildung bleibt eine Zweideutig-
keit. Sie an dieser Stelle zu betonen müßte hypokritisch erscheinen,
würde sie nicht als immer problematischer Zug an Themenbestim-
mungen und Theorieentwürfen durchgehalten. Daß die Verständi-
gung zwischen Kulturkreisen, sollte sie von wissenschaftlichen Medi-
en begleitet werden, gemeinsame Begriffswelten zu entwickeln
verlangte, wäre selbstverständlich, nicht aber, daß real-synthetische
Neubildungen zu thematisieren auch erfordere, Begriffe aus der je

195 p. 233
196 p. 244
197 p. 233



Weltgeschichte in Welten 75

gesonderten Thematisierung der bis dahin getrennt zu behandelnden
Komponenten zu verschmelzen. Der kreative Akzent wissenschaftli-
cher Theorie- und Begriffsbildung, der erst erlaubt, als disparate
Mannigfaltigkeit erscheinende Wahrnehmungsdaten zu integrieren,
wird hier mit dem allgemeinen Akzent kultureller Neubildungen ver-
quickt, bei denen für die Überbrückung der Kluft geographisch regio-
naler Kommunikationsformen neue geschaffen werden, die mehr als
bloßes Aggregat der alten sind. Günther steht bei der Annäherung
beider Facetten bis zur tendentiellen Identifikation einer Hegel-Inter-
pretation nahe, für die jede endliche kulturelle Form etwas meint, das
über ihre eigene historische Begrenztheit hinausgeht, etwas, was als
immer bleibender Sinn hinter ihren wechselnden geschichtlichen
Ausdrucksformen steht198. Gesagt für die Religion, gilt es ihm doch
für alle Formenwelten, da der Geschichte überhaupt eine systema-
tische Struktur zu Grunde liege und sie also einen metaphysischen
Sinn habe199. Diesen einem ewigen Wirken der Idee zuzuschreiben,
läßt es plausibel erscheinen, die in der Erkenntnis geleistete Synthese
als Vorzeichnung der realen, wenn nicht als identisch mit ihr anzuse-
hen. Immerhin wird sich diese Verquickung der Ahnung verdanken,
daß die Bildung theoretischer Sätze etwas hervorzubringen bedeute,
das vorher nicht existierte und zugleich keine bloße Wiederholung
oder Spiegelung im Sinne naiver Abbildvorstellungen sei. Würde
dies zum Zentrum der Aufmerksamkeit gemacht, ließe sich die Frage
nach den Bedingungen und Formen der Entstehung von Begriffen
und Theorien in den Kulturwissenschaften stellen. Beim hier disku-
tierten Gegenstand bedeutete das, über eine Hermeneutik der Fremd-
heit hinauszugehen, indem diese vorausgesetzt und zum Thema ge-
macht würde. Nicht die Entwicklung dem Verstehen fremder Welten
angemessener Verfahren gehörte dann zum Kern der Theoriebildung,
sondern die Bestimmung der Funktion solcher Verfahren innerhalb
der Kulturwissenschaften, damit die Aufklärung ihrer Bedeutung für
eine Theorie von deren Organisations- und Entwicklungsprinzipien.
Nicht zuerst die Suche nach Klarheit über den Gegenstand als viel-
mehr die Methode ist es dann auch, die Günther zu Eduard Spranger
führt, der bedachte Aufnahme der Hegelschen Dialektik empfiehlt.

198 p. 242
199 p. 241



76 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

Rationalität im Plural

Typologische Systematik

Spranger verfolgt, wie viele seiner Fachkollegen zu dieser Zeit200, ein
Programm zur Begründung einer Logik der Geisteswissenschaften.
Der Terminus schillert bei ihm in vielfachen Bedeutungen und die
naheliegende Erläuterung, Titel einer Theorie der Methode,
Gegenstandskonstitution und Systematik geisteswissenschaftlicher
Theoriebildung zu sein, würde auch sein Ziel nicht zureichend be-
stimmen. Das Interesse an Systematik war nicht zuletzt Resultat von
Bemühungen um eine kulturphilosophische Strukturtheorie, die das,
was für Spengler Individuum war, als höchst teilbar behandelte. In
einem Konzept der „Lebensformen“201 hatte Spranger eine Verfeine-
rung der Diltheyschen Typologie kultureller Teilsysteme geboten, um
eine Theorie der Korrespondenz personaler Idealtypen und
kultureller Sphären zu entfalten. Die sechs Persontypen theore-
tischer, wirtschaftlicher, sozialer, Macht-, Phantasie- und religiöser
Mensch entsprachen den sechs kulturellen Feldern Wissenschaft,
Wirtschaft, Gemeinschaft, Politik, Kunst und Religion. Hier schien
eine systematische Lösung angeboten zu werden, die in Individuen
ausgeprägten Typen und persönlichkeitsspezifischen Weltzugänge
auf die Vielfalt der Kultursphären hin zu ordnen und konkrete Dispo-
sitionen und Habitus als Überlagerung idealtypischer Formen begreif-
bar zu machen. Die Vollendung im Entwurf einer systematischen
Konstruktion war allerdings noch zu suchen, denn mannigfache,
immer neue Vermischung und wechselnde gegenseitige Rangord-
nung, wie es etwa Falckenbergs zeitgenössische Philosophiege-
schichte resümiert202, konnten kaum als systematisch zureichende

200 Beispiele etwa Wilhelm Wundts Logik der Geisteswissenschaften (Stuttgart: Enke,
1908), Erich Rothackers Logik und Systematik der Geisteswissenschaften
(München/Berlin: Oldenbourg, 1926) oder auch die Kleine Logik der Geisteswissen-
schaften von Franz Schmidt (München: Reinhardt, 1938). - Die frühesten Anregungen zu
diesem Thema dürften von Wilhelm Dilthey stammen.

201 Erstmals 1914 als Festschrift für Alois Riehl; bis 1966 neun Auflagen, mehrfach ergänzt.
202 Richard Falckenberg: Geschichte der neueren Philosophie. Berlin/Leipzig: Walter de

Gruyter, 81921. - p. 648.



Rationalität im Plural 77

Vorschläge gelten, so daß das Konzept der Lebensformen zu einer
wesentlichen Frage führte, die mit ihm nicht mehr zu beantworten
war. Sprangers Bemühung um die Grundlagen einer Logik der Gei-
steswissenschaften wird davon angetrieben worden sein, denn in der
im Schlußkapitel des Buches versuchten Deskription der gemeinten
Zusammenhänge und Wechselbeziehungen vermochte er sie nur in
Metaphern der Musikanalytik auszusagen. Die Termini Motiv und
Melodie werden, mit ausdrücklicher Erinnerung an ihre Herkunft,
eingesetzt203, um das fließende, unstarre, nicht nach berechenbaren
Folgebeziehungen und mathematischen Korrespondenzen bestimm-
bare Ineinandergreifen von nebeneinanderliegenden und -laufenden
Momenten auszusagen, die zuvor als Idealtypen isoliert wurden, wie
Motive eines Musikstücks herausgehört werden. Die Frage nach der,
wissenschaftlichen Kriterien der Überprüfbarkeit und Vorhersag-
barkeit standhaltenden Systematik des Zusammenspiels der einge-
führten Typen mußte noch beantwortet werden, wollte man nicht bei
dem ästhetischen Gleichnis stehenbleiben, das zuletzt die Frage nach
dem Verfasser der Partitur provoziert hätte.204 
Daß Günther Sprangers Programmtitel einen magischen Ausdruck

nennt, der ihm geradezu ins Herz sank, ist Zeichen seiner Ahnung,
den gesuchten zentralen Punkt systematisch-theoretischer Anknüp-
fung gefunden zu haben.205 Er konnte erkennen, daß hier auf einer
anderen Ebene das Thema wiederkehrte, das ihn seit der Lektüre
Spenglers fesselte.206 An Sprangers Konzept wurde die Notwendig-
keit plausibel, die einzelnen kulturellen Sphären zueinander disparat
zu behandeln und man durfte vermuten, daß die Prinzipien, nach
denen etwa das Gebiet des positiven Rechts organisiert war, denen
der Kunst oder der Religion so fremd waren, wie ein Kulturkreis dem

203 Lebensformen, Halle: Niemeyer, 51925, pp. 437 sq.
204 Wie wenig problematisch Spranger seine Terminologie erscheint, ist auch darin zu er-

kennen, daß er diesen Terminus ganz unbedacht verwendet.
205 Selbstdarstellung, p. 9.
206 Daß sich Spranger ausdrücklich mit Spengler einig wußte, da er wie dieser suchte, „durch

die Geschichte hindurchgehend die 'bloße' Geschichte zu überwinden“, wird Günthers
Neigung zu diesem Lehrer zusätzlich befördert haben. - Cf. Brief E. Sprangers an O.
Spengler vom 14. 4. 1926, in: H. W. Bähr ed., Eduard Spranger. Briefe 1901-1963, Tü-
bingen: Niemeyer, 1978, p. 125. - Cf. dazu Sprangers Rede Die Kulturzyklentheorie und
das Problem des Kulturverfalls von 1926, in: Kulturfragen der Gegenwart, Heidelberg:
Quelle u. Meyer, 1953; pp. 11-41.



78 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

anderen. Mit dieser Analogie stand Günther zu seiner Zeit nicht
allein. Unter den folgenreichen Theoretikern war auch Max Weber,
der zur selben Hypothese gelangte. Mit ihr war unterstellt, daß die
Verständigung erschwerende Vielfalt der Wissens- und Handlungs-
ordnungen innerhalb einer Regionalkultur von der gleichen Art war,
wie die Vielfalt historisch entstandener Regionen, und diese wurde
damit nach dem Modell jener ebenfalls als irreduzibel begriffen207.
Der später von Habermas gemachte Einwand, die Analogie über-
spiele die Unterscheidung formaler und inhaltlicher Differenz, dient
erkennbar dem Zweck, die Möglichkeit konsensueller Moderation
'formaler' Unterschiede zwischen den Zivilisationen mit anthropolo-
gischen Gemeinsamkeiten begründen zu können und so der radikalen
These von der Inkommensurabilität der Weltkulturen deren Möglich-
keit entgegenzuhalten, gemeinsame Handlungs- und Verständigungs-
formen auszubilden208. Diese Position schließt an die plausible Unter-
stellung an, eine durch Arbeitsteilung innerhalb einer realen
Kulturgemeinschaft erst gewonnene Differenzierung sei von einer
durch räumliche und zeitliche Trennung ermöglichten Differenz der
Ursprünge theoretisch zu unterscheiden. Die letztere konnte sich in
geschichtlicher Entwicklung durch Konvergenz auflösen. Folgte man
aber dem historistischen Zweifel, die tatsächlich gefundenen unifi-
zierenden Ordnungen blieben auf das Feld der Naturwissenschaften
und der maschinellen Technik beschränkt, vermöchten aber nichts für
die alltäglich gelebten Formen des gemeinsamen Handelns und für
kulturelle Riten im engeren Sinne, schien dagegen die Analogie zur
Differenz der arbeitsteilig instituierten symbolischen Sphären nicht
abwegig.209 Günther folgt solchen Ahnungen in den weitgreifend
angelegten „Grundzügen einer neuen Theorie des Denkens in Hegels

207 Max Weber: Wissenschaft als Beruf, in: Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre,
Tübingen: Mohr, 1968. - p. 604.

208 Cf. Jürgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt/M.: Suhrkamp,
31985. - t. I, p. 340.

209 Daß die mit letzterer bis heute verbundene soziale Schichtung noch einige Generationen
lang Bestand haben wird, soll als Erinnerung an eine aktuelle, durch eine kleine Transpo-
sition des Problemaufrisses erreichbare Aufgabenstellung dienen. Eine sozialphänomeno-
logische Schichtentheorie hätte die selben Probleme bei der Erklärung der Kommunika-
tionsprozesse und Konflikte zwischen den Schichten.



Rationalität im Plural 79

Logik“210 so, wie schon in den frühen Aufsätzen, die gleichfalls meh-
rere Probleme in Einem zu fassen versuchten. Ganz den Anregungen
Sprangers gemäß, soll die Arbeit dem Zweck dienen, die logisch-sy-
stematischen Voraussetzungen des Hegelschen Versuches einer Logik
der Geisteswissenschaften freizulegen. Mit der Behauptung, Hegel
habe die entscheidende These verfochten, daß es noch exakte Ratio-
nalität jenseits der traditionellen Logik gebe, wird das Hauptcharak-
teristikum der zukünftigen theoretischen Frontstellung genannt. Eine
aus der Hegelschen Dialektik entwickelte Logik sollte in der Lage
sein, vermutet Günther, eine Erweiterung des Rationalitätsbegriffs zu
inspirieren, die Sicherung gegen die skeptische Resignation biete,
alles jenseits der klassischen Axiomatik liegende Geistesleben seiner
Struktur nach für irrational zu halten.211

Axiomatisch-deduktive Systematik

Die Formulierung erschließt sich nicht auf den ersten Blick. Bei der
üblichen Unterscheidung traditioneller Logik von mathematischer
zählt klassische Axiomatik zu dieser.212 Sich von der einen und dann
auch von der anderen zu distanzieren, ist ein etwas umwegiger Ver-
such, das Gebiet der nichtklassischen Logik einzugrenzen. Damit wä-
ren jedoch immer noch Satzverknüpfungen Gegenstand, nicht diffe-
rente Handlungsmodi oder 'Kulturformen'. Die Rückbindung an
Hegel hat ihre Plausibilität eben aus dem Vorsatz, die Struktur sol-
cher Gegenstände systematisch zu erschließen, nicht die Ordnung ih-
rer sprachlichen Darstellung zu gewinnen.213 Die Wendungen sind
darum wohl dem Entschluß zu verdanken, alle Formale Logik, die je-

210 Der am 1. Mai 1933 als Dissertation verteidigte Text ist ein Auszug daraus. - Cf. Promo-
tionsakte Gotthard Günther der Philosophischen Fakultät der Friedrich-Wilhelms-Uni-
versität vom 31. Mai 1933, Universitätsarchiv der Humboldt-Universität zu Berlin.

211 Grundzüge, l. c., pp. VII, VIII.
212 Cf. etwa Albert Menne, Einführung in die Logik, Tübingen: Francke, 41986; Vorwort zur

1. Aufl.; oder auch N. I. Kondakow, Wörterbuch der Logik, Leipzig: Bibl. Inst., 21983,
Eintrag „Logik, nichtklassische“.

213 Bei der Untersuchung des Teils der nicht-klassichen Logik, für den die größte Nähe zur
Dialektik vermutet werden kann – der parakonsistenten Logik – wird darum auch als be-
deutsame Differenz bemerkt, daß hier Kalküle für Formeln aus Sätzen vorliegen; cf.
Jindrich Zelený, Problemstrukturen, in: Dialektik, H. 1, 1992, pp. 57-71.



80 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

der Aussage einen der beiden Werte wahr oder falsch zuschreibt214,
sei als traditionelle zu qualifizieren und nach Graden axiomatisch
konstruktiver Disziplinierung nicht zu unterscheiden. Das bringt dann
eine Gewaltsamkeit mit sich, wenn sie die aristotelische Gestalt der
Logik215 genannt wird, da Aristoteles von einer Axiomatisierung lo-
gischer Satzsysteme weit entfernt war216. Die vereinnahmende Termi-
nologie hat den Vorzug, der Überzeugung, Formale Logik definiere
einen Bereich an Rationalität217, die bestärkende Vorstellung eines
geschlossen verfügbaren Systems von Regeln und Verfahren zuord-
nen zu können. Den Glauben, Formale Logik definiere oder lehre,
wenigstens bisher, wie systematisch zu denken sei, teilt Günther na-
türlich nicht nur mit Zeitgenossen, wie Stekeler-Weithofers Urteil in
Erinnerung rufen kann, es habe sich im 20. Jahrhundert die Tendenz
der Logisierung und Formalisierung wissenschaftlicher Theorien so
weit durchgesetzt, daß manchem die moderne mathematische Logik
als die allgemeine Lehre vom exakten Denken und Beweisen er-
scheine218.
Mehr als eine Ungenauigkeit nach dem Entschluß zur Revolution,

wenn feinere Differenzierungen verzichtbar scheinen, stellt aber die
von solchen Überzeugungen genährte Behauptung dar, der Dogma-
tismus der aristotelischen Logik sei die logische Voraussetzung aller
Naturwissenschaft219. Es wird leichter plausibel zu machen sein, daß

214 Kondakows Kennzeichen der „klassischen“ im Unterschied zur „nichtklassischen Logik“,
cf. Wörterbuch, l. c., Eintrag „Logik, klassische“.

215 Grundzüge, l. c., p. IX.
216 Pirmin Stekeler-Weithofer urteilt darum, Aristoteles habe „eine Klärung des deduktiven

und indirekten (formalen) Beweisens“ unternommen, nicht axiomatische Begründungen
entwickelt; cf. id.: Grundprobleme der Logik, Berlin et al.: de Gruyter, 1986, p. 6. - Daß
die Aristotelische Syllogistik erst im 20. Jahrhundert, durch Łukasiewicz, axiomatisch
konstruiert wurde, belegt die Differenz innerhalb des Gemeinsamen. Wir schließen uns
im weiteren Kondakow an, der traditionelle und klassische Logik als Entwicklungsstufen
„der formalen Logik“ unterscheidet, cf. Wörterbuch, l. c., Eintrag „Logik, mathema-
tische“.

217 Grundzüge, l. c., p. VIII.
218 Grundprobleme der Logik, l. c., p. 150.
219 Grundzüge, l. c., p. IX. - Er kritisiert etwa auch Hegels vermeintlich „sinnlose Polemik

gegen die klassische Logik als theoretische, absolute Grundlage naturwissenschaftlicher
Einzeldisziplinen“. - ibid., p. 12.



Rationalität im Plural 81

Logik Regeln jedes Argumentierens oder Artikulierens konstruiert220,
als nur die naturwissenschaftlicher Praxis und Theoriebildung. Die
traditionelle Logik nun als die Logik der Naturwissenschaften zu be-
stimmen, ergibt notwendig, daß die von jener unterschiedene jenseits
dieser zu suchen sei. Es ist dies nicht nur die am wenigsten plausible,
sondern auch für den Problemaufriß folgenreichste These. Doch sie
leuchtet in ihrer weder durch Begründung noch durch Illustration auf-
gelösten Isolierung kaum derart ein, daß sie vorläufig akzeptiert
werden könnte und steht als Angelpunkt einer sich kritisch und
zielbewußt von den Ordnungs- und Verfahrensprinzipien der Natur-
wissenschaften absetzenden methodologischen Arbeit an zu pro-
minenter Stelle, um für unbedeutend gehalten werden zu können.
Eine mögliche Erklärung für die Entstehung dieser These, wenn auch
nicht für ihre Plausibilität, kann vielleicht ein Seitenblick auf andere
Beiträge zur Methodendiskussion zwischen Natur-, Geistes- und den
sich emanzipierenden Sozialwissenschaften ergeben. Für diese hat,
zum Beispiel, Oskar Morgenstern 1936 in der Zeitschrift für Natio-
nalökonomie eine Skizze zur Disziplinierung der Methoden in den
Wirtschaftswissenschaften gegeben und dabei ein Vorbild mit
knappen, scharfen Strichen skizziert221. Dem in der mathematischen
Grundlagendiskussion seiner Zeit schon problematisch gewordenen
Anspruch, die gesamte Mathematik auf die Formale Logik zu
gründen, gilt hier noch die größte Hoffnung eines Klarheit, Wider-
spruchsfreiheit und operationale Mittel erhoffenden222 Fachwissen-
schaftlers, der eine exakte theoretische Ökonomie223 zu befördern
sucht. So wird in dem Aufsatz zuerst, was eine Begründung und
Rechtfertigung mathematischer Modellbildung und Quantifizierung
zur Erweiterung ökonomischer Theorie und ihrer Ableitungen sein
sollte, als Rechtfertigung der Anwendung moderner Symbolischer
Logik eingeführt, da man sich darauf berufen könne, daß Mathematik
und Logik von völlig gleicher Struktur seien. Der zweite Abschnitt
aber führt unter dem Leitthema, als vermeinte Entwicklung des ersten

220 Cf. etwa Horst Wessel: Logik, Berlin: Dt. Verlag der Wiss., 11989. - pp. 20-22, 24-27.
221 Oskar Morgenstern: Logistik und Sozialwissenschaften, in: Ernst Topitsch ed., Logik der

Sozialwissenschaften, Köln/Berlin: Kiepenheuer u. Witsch,1971. -  pp. 315-336.
222 ibid., pp. 315 sqq.
223 p. 317.



82 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

Einsatzes, ein neues Argument für die produktive Verbindung von
Logistik und Sozialwissenschaften ein, das jedoch gleichfalls nicht
die erwartbare Anwendung algebraischer Formeln zur Beschreibung
quantifizierter Abhängigkeit von Modellparametern vorbereitet, son-
dern die der axiomatischen Methode und der Praxis strikter Definiti-
on von Wortbedeutungen. Daß maßgebliches Vorbild dieser Pläne
zur Umgestaltung der Wissenschaften David Hilberts Versuch ist, die
Mathematik vollständig axiomatisch-deduktiv aufzubauen, bekennt
Morgenstern ausdrücklich224 und zitiert als Exempel neben Hilberts
Geometrie auch Newtons Mechanik und die Thermodynamik nach
Clausius. Es ist diese ausdrücklich angerufene Vorbildlichkeit, die
Anlaß gibt, ein mit seinen Themen nicht den Naturwissenschaften
zugehöriges Fachgebiet als Beispiel eines an diesen erhofften Typus
von Systematik anzuführen. Das hier zitierte gibt ein Indiz für die
Vorbildwirkung des Modells von Wissenschaft, das von der Wissen-
schaftstheorie des Logischen Positivismus am Paradigma der Mathe-
matik und mathematisierten Physik verallgemeinert worden war.225

Gotthard Günther scheint durch diese Konstellation zu der Vermu-
tung geführt worden zu sein, die moderne Symbolische Logik sei die
exemplarische Relationenstruktur des naturwissenschaftlichen Wis-
sens; er hätte dann eine Alternative zu Vorschlägen wie denen
Morgensterns zu begründen. Es lassen sich hier noch keine Belege
beibringen und das Gesagte ist nur eine Konjektur, die erst in der aus-
geführten Darstellung ihre Plausibilität erweisen kann, doch erhält
man mit ihr eine Möglichkeit, einer prinzipiellen Unterstellung für
die gesamte Theorie Günthers ein erstes Verständnis abzugewinnen.

224 Und hätte sich dabei etwa auf Hilberts Vortrag Axiomatisches Denken berufen können;
cf. id., Gesammelte Abhandlungen III, Berlin: Springer, 1935, pp. 146-156.

225 Was dabei im Eifer des Fortschreitens zu definitiver Exaktheit und Gewißheit in der wis-
senschaftlichen Erkenntnis vergessen wurde, war die Unmöglichkeit, aus der Gesamtheit
der Theorie- und Interpretationsaussagen eines Wissenschaftsgebietes eine axiomatisch-
deduktive Struktur zu bilden, bevor die Forschung auf dem langen Weg der Hypothesen,
Modelle und Experimente zu gesicherten Erkenntnissen gekommen war. Naturwissen-
schaften konnten dieses, noch nicht einmal dem kreativen Prozeß in der Mathematik
angemessene Konzept daher kaum zur Beschreibung der doch eigentlich bedeutsamen
Genese ihrer Erkenntnisse, sondern allenfalls für die systematische Rekomposition der
einmal für gesichert erklärten unterstellen. Eine solche 'Logik der Naturwissenschaften'
konnte also allein die logische Ordnung von allgemeinen und abgeleiteten Theorieaus-
sagen und ihrer Begriffe benennen, wie sie als erstrebtes Resultat dem Forscher im Pro-
zeß als Ziel vorschwebte.



Rationalität im Plural 83

Nimmt man sie an, wird begreifbar, wie die Frontstellung gegen
Formale Logik entstehen konnte.

Geltungsansprüche

Die methodologisch unbewältigten Differenzen wären nicht von sol-
cher Dringlichkeit, hätte die Entscheidung für den zweiten der beiden
Theorietypen nicht zugleich die Option für rein kausalanalytische Re-
konstruktionen erzwungen. Daher hat weniger die Frage nach dem
Charakter des Ursprungs seiner Phänomene als vielmehr die Gefahr,
daß die Thematisierung des 'Geisteslebens' für nicht wissenschaftsfä-
hig erklärt würde, Günthers Aufmerksamkeit. Es wäre dies die end-
gültige Abdankung der Geisteswissenschaften, deren Ansehen als
wissenschaftliche Disziplinen unter dem Druck positivistischer Strö-
mungen lange gelitten hatte und die nun allein aus argumentativen
und verifikationstechnischen Schwachstellen zu bestehen schienen.226

Auf welche Weise die entstehende Gefahr dann Gestalt gewinnen
würde, daß mit einem Zusammenbruch der Geisteswissenschaften der
historische Materialismus plattester Prägung das letzte Wort behalte,
konnte an Spengler studiert werden. Mochte dieser sich keineswegs
in die mit dem Terminus bezeichnete Theorietradition einordnen, war
mit der Kultur-Morphologie doch ebenfalls, wenngleich implizit, da-
von ausgegangen, daß es nichts als kausale Prozesse des Stoff-
wechsels und Energieflusses gebe, also auch kulturelle Kommunika-
tionsverhältnisse nicht anders erklärt werden könnten. Daß er sein
eigenes Unternehmen dabei unmerklich aus der Kulturgeschichte aus-
schied, läßt sich nicht nur als performativer Selbstwiderspruch
glossieren – es ist Indiz der schwachen Stelle in den Prämissen. Wie
der 'Seher' möglich sein sollte227, der die zueinander beziehungslos
stehenden, weil unaufhebbar disparaten Kulturkreise doch wieder
komparativ zu begreifen und zu rekonstruieren vermochte, war mit
den in der biologistischen Terminologie annotierten theoretischen
Mitteln nicht plausibel zu machen. Der wissenschaftlich nicht faßbare

226 Eine knappe und klare Skizze von Hans Robert Jauß bezeugt, daß die Vorwürfe heute
noch wohlbekannt sind: Die Paradigmatik der Geisteswissenschaften, in: Wege des
Verstehens, München: Fink, 1994. - praec. pp.  410/411.

227 Cf. die Darstellung Herbert Schnädelbachs, Philosophie in Deutschland 1831-1933, l.
sub 148) c., p. 188.



84 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

Geist war ausgeschieden, ohne daß adäquater Ersatz geboten wurde.
Überzeugend oder doch wenigstens nicht völlig falsch konnte das
wohl erscheinen, weil mit der Anlehnung vom Ansehen einer proba-
ten Kausalwissenschaft gezehrt wurde, die auf die vom Positivismus
als die erwartbaren selbstverständlich gemachten Evidenzen baute.
Der mit dem Thema gegebene Problemraum ließe erwarten, daß ein

Versuch, geisteswissenschaftliche Theoriebildung von für ergebnis-
los erachteten Positionskämpfen zu befreien, sowohl über die be-
gründete Dominanz einiger ausgezeichneter Zwecksetzungen theore-
tischer Ordnungsbildungen aufklärte, wie über deren Relativität vor
dem Forum möglicher, aber nicht oder nicht mehr realisierter Ein-
sprüche. Die den hermeneutischen Interpretationswissenschaften ein-
wohnende Toleranz wird solche Differenzierungsphänomene als Zei-
chen gleichberechtigt um die Qualifizierung als objektiv konkur-
rierender Wirklichkeitszugänge auffassen können, um unter dieser
Voraussetzung die nachfolgende Frage zum Problem werden zu las-
sen, welche Kriterien die Koexistenz verbürgen könnten, wenn kein
abschließendes Urteil über Ränge zu fällen ist. Daß die verschiedenen
'Perspektiven' einen solchen Grad innerer Entfaltung, Systematik und
Realitätstüchtigkeit aufweisen können, daß ihnen Allgemeingültigkeit
zugestanden werden muß, ist Günthers Prämisse in der impliziten
Teilnahme an dieser Diskussion. Die von Paul Hofmann übernom-
mene Wendung, damit sei 'interobjektive' Allgemeingültigkeit be-
hauptet, soll aussagen, daß eine bestimmte Ordnung von Phänomenen
in einer gewählten Hinsicht zu einer tauglichen Systematik führen
könne, ohne daß damit eine selbstverständliche 'intersubjektive All-
gemeinheit' gewährleistet sei. Das oben angeführte Beispiel roman-
tisch-ästhetischer Kritik am Naturbegriff der technologisch
orientierten Naturwissenschaften wird plausibel machen, in welchem
Horizont diese Unterscheidung fruchtbar ist. Sie wird es weit mehr
noch, erinnert man sich an die historistischen Annahmen vom Eigen-
wert aller Weltzivilisationen und ihrer je selbständig hervorgebrach-
ten Objektivitätsschemata. Jenseits der ungefügen Terminologie ist
Günthers Aufmerksamkeit erkennbar, die Allgemeingültigkeit einer
Regel für alle einzelnen Fälle von mit ihr erfaßten Sachverhalten
nicht umstandslos in die Allgemeinverbindlichkeit der Anwendung
dieser Regel münden zu lassen, sondern hier ein Problem zu finden.



Rationalität im Plural 85

Günther unterstellt explizit, daß sich die Sachrichtigkeit bei Theori-
en der Naturwissenschaften experimentell nachweisen lasse und geht
den Konsequenzen aus der Einsicht nach, daß solche Verbindlichkeit
den Geisteswissenschaften nicht zugestanden werden könne228. Die
heute vordringende Kritik der szientifischen Rationalität und des ihr
entsprechenden Naturbegriffs hat einiges dazu beigetragen, die Un-
selbstverständlichkeit des mathematisch-naturwissenschaftlichen
Wirklichkeitskonzepts im Alltagsbewußtsein bekannt zu machen und
es wird nicht vermessen sein, diesseits der esoterischen Ränder dieser
Kritik eine befruchtende Aufklärung über die Bedingtheit der Wis-
sensform zu erhoffen, die für einige Jahrhunderte Maßstab wahrheits-
fähiger Verfahren und Resultate abgab. Prägnanten Ausdruck hatte
diese Einsicht schon bei Husserl gefunden, dessen „Formale und tran-
szendentale Logik“ den ersten Schritt machte229, weil er bei der
Abwendung von mechanistischen Theorien des Bewußtseins diesem
etwas wie eine immanente Teleologie zuzuschreiben unternahm. Der
'technische' Charakter naturwissenschaftlicher Gegenstands- und Be-
griffsbildung230 bestand für ihn im Überspringen ganzer Unendlich-
keiten von Facetten des realen Gegenstandes um eines in endlicher
Zeit erzeugbaren logischen Zusammenhangs willen231. Allein durch
einen spezifisch gesetzten Zweck war dieses Verfahren zu legi-
timieren, kaum als realistisch verstandene adaequatio intellectus ac
rei, wenn auch die nach dem Vergessen der Genese des Zwecks er-

228 Grundzüge, l. c., p. 135. - Es ist nicht zu übersehen, daß mit dieser Voraussetzung die
Behauptung, Naturwissenschaften seien durch die Strukturähnlichkeit mit der Formalen
Logik ausgezeichnet, bereits unterlaufen und die von uns markierte Besonderheit im
Stichwort experimentell anerkannt ist. In der undeutlichen Bestimmungen der Prämissen
liegt die Nötigung, bei der Interpretation die Behauptung über den exemplarischen
Charakter der zweiwertigen Formalen Logik zwar zu vernehmen, doch zugleich nicht
wörtlich zu nehmen. Daß „die Allgemeingültigkeit interobjektiver Aussagen sozusagen
durchs Experiment empirisch verifizierbar“ wäre, weil „die Logik dieser Wissenschaften
.. die traditionelle Logik“ sei, kann kaum eine überzeugende Behauptung genannt werden
(ibid.). Die Autorität naturwissenschaftlichen Wissens ist Resultat seiner heute ubiquitär
gewordenen Bestätigung als technologische Realisierung von Voraussagen. So wird an
der 'Richtigkeit' der Quantenphysik niemand zweifeln dürfen, der einmal anerkannt hat,
daß ihre Voraussagen als elektronische Bauelemente in re bestätigt sind. Mit der
wahr/falsch-Unterscheidung hat dies ebensoviel und -sowenig zu tun, wie eine von der
Geschichte bestätigte Behauptung über eine generelle Tendenz im Wandel einer
kulturspezifischen Mentalität, wie der der „Erschöpfung utopischer Energien“, oder
ähnlichem.

229 Günther notiert diesen Titel in der Bibliographie der Grundzüge. - ibid., p. 225.



86 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

scheinende Alternativlosigkeit dazu verführen mochte. Die vorausge-
setzten Zwecke in geisteswissenschaftlicher Theoriebildung waren je-
doch offenkundig noch lange nicht von derselben Art und mußten
Zweifel wecken, es jemals sein zu können, wie eine Unzahl von Deu-
tungsperspektiven, von immer neu erprobten Idealisierungen indi-
zierte. Mindestens ist bis heute der diskursive Kampf um Interpreta-
tionen ein Zeichen dafür, daß von verschiedenen, worin auch immer
gegründeten Positionen her Ansprüche formuliert werden können, die
sich nicht nach in ihrem Status als objektiver unbezweifelten Kriteri-
en bewerten und legitimieren lassen. Daß die naturwissenschaftlich
folgenreiche Zwecksetzung selbst ein Kritik ausgesetzter Schritt sein
kann, zeigen die erwähnten Einsprüche gegen ein nur-technologisch
bestimmtes Naturverständnis, die mit sicherem Gespür als ihre Oppo-
sition den Habitus erkennen, Wissenschaft zu treiben, um Natur zu
beherrschen232.
Das Ich als systematische Abbreviatur für die Realpräsenz einer be-

stimmten symbolischen Ordnung, sei es die eines Kulturfeldes in-
nerhalb einer Zivilisationsform, seien es die letzterer, ergibt einen un-
mittelbaren Anschluß an Hegel233. Den produktiv fortwirkenden
Aspekt der Kantschen Problemstellung in ihrer Entfaltung und Poin-
tierung bei Hegel akzentuierend, formuliert Günther, die objektive
Einheit der Apperzeption sei die Objektivität setzende Einheit der

230 Hans Blumenberg resümiert und bekräftigt diese Einsicht Husserls: „Historisch ist es
heute unzweifelhaft geworden, daß in dem spezifischen Ansatz naturwissenschaftlicher
Fragestellungen am Beginn der Neuzeit bereits ein technisches Element enthalten ist. Na-
turwissenschaftliche Hypothesen waren und sind ihrem Anspruch nach Anweisungen zur
Herstellung der Phänomene, die sie erklären wollen, und die im Experiment realisierte
Identität des Phänomens ist die ideale Verifikation der Hypothese. Unter diesem
Gesichtspunkt konnte bewußt ausgeklammert werden, ob die Natur selbst zur
Realisierung des Phänomens den identischen oder einen anderen Weg eingeschlagen
hat.“ Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenologie, in: Wirklich-
keiten in denen wir leben, l. c., p. 28.

231 In diesem Gedanken steckte die Einsicht, daß mit der 'Logik' der naturwissenschaftlichen
Verfahren nicht zu identifizieren war, was heute Formale Logik heißt, sondern jene einen
Typus von Verfahren bezeichnete, identitätsstabile Merkmale zuerst aus der Masse des
Beobachteten zu extrahieren, um zu Aussagen zu kommen, die dann, einmal formuliert,
untereinander in ein System eindeutiger Beziehungen nach Kriterien wie Widerspruchs-
freiheit oder Bedeutungskonstanz (Identität) gebracht werden konnten. Formale Logik
setzte also voraus, was man das Vorgehen der Naturwissenschaften im Gefolge
Descartes' und Galileis nennen mochte. Daß Husserl sich auf den Discours de la Métho-
de berief und zugleich von Logik als der „Fackelträgerin der Methode“ sprach, zeigt, wie



Rationalität im Plural 87

Apperzeption234. Die Tradition, aus der diese theoretische Einstellung
hervorging, schien trotz der Ablösung der mittelalterlichen Wesens-
metaphysik durch die operari-Konzeption der Neuzeit mit dem
Prinzip der Übereinstimmung von Denken und Sein immer noch eine
Lösung für die theoretischen Folgeprobleme zu besitzen. Das Pro-
blem der Allgemeingültigkeit des Denkens .. löste sich [dort] auf
folgende Weise: Allgemeine Aussagen gelten für alle Gegenstände,
die sie betreffen, eben auf Grund der Konformität von Denken und
Sein. Das ist das objektive Moment an der Allgemeingültigkeit. Zu-
gleich aber gelten diese Aussagen für alle denkenden Subjekte .. Das
ist das subjektive Moment an der Allgemeingültigkeit. Beiden
Momenten aber ist gemeinsam, daß sie zustande kommen durch die
Beziehung auf das Sein. Das Sein ist der 'Grund' der Allgemeingül-
tigkeit.235 Die zwiespältige Lösung Kants, den konstitutionstheore-
tischen Akzent zugleich zu verstärken und mit dem Ding an sich als
eines Residuums des transzendenten Seins zugleich zu unterlaufen,
habe Hegel endgültig ausscheiden müssen, denn wenn das Sein in
allen seinen Bestimmungen 'gesetzt' war, blieb es selbst das Bestim-
mungslose und Unbestimmte.236 Der Platzhalter namens Ding an sich
erscheint hier als die letzte Konsequenz einer nun überschrittenen
Traditionslinie und Hegels Analyse als Quelle einer Konzeption, in
der das Verhältnis zwischen dem Allgemeinen und dem Ich nicht
mehr als reines Seinsverhältnis gedacht wird, sondern nur noch sinn-

unbemerklich ihm diese Differenz noch war; cf. Formale und Transzendentale Logik, in:
Husserliana, l. c., XVII, pp.2 sq. - Es gehört zu den Erfahrungen des 20. Jahrhunderts,
dieser Differenz erst inne zu werden. Ihr nicht bewußt zu sein, war konstitutive Vor-
aussetzung des Versuchs, die von David Hilbert als innermathematisches Programm
entworfene axiomatisch-deduktive Formalisierung, sekundiert von den Erwartungen, die
Russels logizistisches Programm allgemein genährt und im besonderen enttäuscht hatte,
für einen brauchbaren Grundriß einer Theorie der Grundlagen der Mathematik zu halten.
Davis und Hersh konnten den Nutzen dieses Ansatzes vor dem Hintergrund ihrer aus ma-
thematischer Praxis erwachsenen Fragen kritisch beurteilen und folgerten: „Als eine Phi-
losophie der Mathematik ist der Formalismus mit der Denkweise aktiver Mathematiker
nicht vereinbar .. Vom Standpunkt des Produzenten aus ist die axiomatische Darstellung
zweitrangig. Sie ist nur eine Verfeinerung, die vorgenommen wird, nachdem die Haupt-
arbeit, der mathematische Entdeckungsprozeß, abgeschlossen ist.“ Es entbehrt nicht
einer gewissen Ironie, wenn sie diagnostizieren: „für die positivistischen Wissen-
schaftsphilosophen stellte sich dieses Problem nicht. Da sie vor allem auf die theoretische
Physik ausgerichtet waren, konnten sie die Mathematik vor allem als Werkzeug betrach-
ten .. Vom Standpunkt des Verbrauchers aus [aber] ist es möglich, die eigentliche Mathe-
matik mit ihrer axiomatischen Darstellung in den Lehrbüchern zu identifizieren.“ -
Erfahrung Mathematik, l. c., p. 361.



88 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

analytisch erschlossen.237 Es sei vielleicht die größte streng wissen-
schaftliche Leistung Hegels, gesehen zu haben, daß diese Frage trotz
ihrer wissenschaftlichen Lösbarkeit mit dem logischen Werkzeug sei-
ner Zeit unbeantwortbar war.238

Sinnanalyse statt Formaler Logik

Günther schließt mit dem methodologischen Terminus an Paul Hof-
mann an. Das mit ihm bezeichnete Verfahren wird zwar nicht als Me-
thode der Textauslegung begründet, tritt aber ausdrücklich die Erb-
schaft einer Theorie der Auslegekunst an, da es aus einer von
Diltheys Hermeneutik geleiteten Interpretation der Kantschen tran-
szendentalen Untersuchung gewonnen werden soll. Mehr als Text-
auslegung zu sein, heißt dabei, die Universalisierung verstehenden
Handelns zu einem allgemein konstitutiven Weltbezug einzu-
schließen und Hofmann setzte sich folgerichtig mit dem wirkungs-
mächtigsten unter den verwandten aktuellen Konzepten auseinander.
Seine Diskussion der Heideggerschen Position schlägt sich in einem
Text nieder, dessen Titel, „Metaphysik oder verstehende Sinnwissen-
schaft“239, die ihm bedeutsame Alternative anzeigt. Kant habe eine
philosophische Urfrage neu beantwortet, indem er die seit Platons
Ideen und den Wesen des Aristoteles selbst zu Sachen hypostasierten

232 Verkannt wird dabei allenfalls, daß auch dort nicht die Natur beherrscht wird, sondern
nur die selbst gefundenen und stabil reproduzierbaren Verfahren „zur Herstellung der
Phänomene“: die technischen.

233 Zur Illustration des hier intendierten besonderen Sinnes dieser Problemnähe eine Erinne-
rung an eine Formulierung von Ernst Cassirer, der urteilt, schon für den jungen Hegel sei
das „Auseinanderfallen des Lebens in eine Mehrheit konkret persönlicher, voneinander
geschiedener Sphären .. das Faktum“, von dem seine theoretische Aufmerksamkeit be-
stimmt sei. Er bestimmt von hier aus den Gang, auf dem Hegel dazu gelangte, „das Pro-
blem der Synthesis und der synthetischen Einheit .. von dem Boden der reinen Erkenntnis
auf denjenigen des konkreten geistigen Lebens“ zu versetzen. - Das Erkenntnisproblem
III, l. c., pp. 289, 291.

234 Grundzüge, p. 109.
235 pp. 110 sq.
236 p. 111. - Daß es als dieses eine völlig andere Fassung der Frage nach dem Verhältnis von

Gewußtem und Wirklichem hätte hervorbringen können, übergeht Günther.
237 p. 113.
238 p. 135.



Rationalität im Plural 89

spezifischen Typen von Sachlichkeit als je besonderen Sinn von
Gegenständlichkeit zu denken unternommen habe, gewissermaßen als
den modus existendi, so daß gemäß der kantischen Auffassung, alle
Gegenstände der Anschauung und des Denkens allein als in bestimm-
ter Art seiend zu fassen wären240. Sollte mit diesen Wendungen ak-
zentuiert werden, daß hier nicht Seinsarten so unterschieden würden
wie empirisch identifizierte Dinge voneinander und von nicht
dinglich-empirischen Existenzen, nicht als nur rezipierbare Tat-
sächlichkeit, mußte sich die Kritik am Begriff von Sein entzünden.
Hofmann erachtet Heideggers Einsatz, die kantische Wendung durch
ein Konzept des Verstehens nach modi des Soseins systematisch zu
entfalten, durchaus für produktiv, diagnostiziert aber als unbewältigte
Hypothek die Husserlsche Erbschaft, das Haben allgemeiner Sa-
chen241 zur Leitintention zu machen, also der doch von Kant über-
schrittenen Metaphysik als einer Theorie nicht-empirischer Dinghei-
ten zuzuarbeiten. Dies sei nicht behebbar gemacht, sondern verdeckt,
wenn die unmöglich realisierbare Verschmelzung mit konzep-
tionellen Elementen versucht werde, die aus Diltheys Theorie des
Verstehens herrührten. Verstehen könne man nie eine Sache – nur
Sinn. Die besondere Leistungsart dieser Bezugnahme hinreichend
aufzuschließen, sei jedoch nicht erst mit Heideggers Konzeption pro-
blematisch, sondern schon von Kant selbst in unzulänglicher Weise
begonnen und die Kritik an Heideggers Konzeption enthält so die
Diagnose, daß hier eine nötige Vertiefung des kantschen Durch-
bruchs durch unproduktiv gewordene Frontstellungen versäumt,
wenn auch behauptet ist. Die Lösung der mit ihrer lange zurück-
liegenden Formulierung inaugurierten Aufgabe stehe noch immer auf
der Tagesordnung. Kant drang .. zur vollen Klarlegung der Sinn-Er-
kenntnis nicht durch, weil er über .. ihrer zwar wichtigen, aber doch
nur mittelbaren transzendentalen Leistung für alle Sach-Erkenntnis
ihre besondere Eigentümlichkeit als eine nicht-sachlich, sondern ge-
radezu entgegengesetzte, nämlich subjektiv orientierte Erkenntnis ..
aus dem Auge verlor.242 Die Frage blieb ungeklärt, wie denn Einsicht

239 Ergänzungsheft 64 der Kant-Studien; Berlin: Pan, 1929.
240 ibid., p. 8.
241 pp. 12 sq.



90 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

von diesen subjektiven Formen selbst möglich sei243, und das bis heu-
te, so lange die Überzeugung herrsche, daß die Verengung des sinn-
haften Erlebens-überhaupt auf die (wissende) Cogitatio aufzubrechen
die entscheidende Leistung sei und darüber verkannt werde, daß mit
der falschen Objektivierung des Sinnerlebens als auf metaphysizierte
Wesen oder Werte gerichtet eine gleichermaßen überholte Prämisse
weiter in Geltung bleibe244.
Daß beim kritisierten Zeitgenossen die Orientierung an dieser, in

Einem mit der an einer eigenwilligen Theorie des Verstehens, zum
Konzept eines 'sich zusprechenden' Seins führen würde, war hier,
zwei Jahre nach Erscheinen von „Sein und Zeit“, noch nicht auszu-
machen, doch war die entscheidende Differenz bereits bezeichnet.
Nun war die nächstliegende Frage, wie denn, dachte man den
Gegenstandsbezug menschlichen Handelns und Verstehens nicht er-
kenntnis-realistisch, die Determination der Typen von Gegenständ-
lichkeit durch 'das Subjekt' erschlossen werden konnte. Hier zeigen
sich Grenzen des Hofmannschen Zugriffs auf das Thema, denn wenn
er formuliert, Sinn-Erkenntnis bedeute, den modus des Erlebens von
Etwas zu erforschen, also nicht (oder doch letztlich nicht) das 'Was',
welches erlebt wird, sondern das 'Wie' oder 'Als was', in oder unter
dem ich dieses 'Was' erlebe245, dann prägt die Parenthese der Definiti-
on ein signum explikativer Unentschlossenheit auf, das über die
analytische Kraft des verwendeten Leitbegriffs Zweifel aufkommen
läßt. Sie ist Resultat der theoretisch undurchsichtigen Inanspruch-
nahme eines Begriffs Erleben, in dem die mit guten Gründen und viel
versprechenden Aussichten eingeführte Differenzierung nach Seins-
arten wieder verlorenzugehen droht. Er sollte benennen, auf welche
Weise der Zugang zum Thema gedacht werden kann und hat daher,
als Kontrastbegriff zum Haben eines dinglichen Gegenstandes (einer
Sache in Hofmanns Terminologie), ein nur spürendes Innesein auszu-
drücken. Da aber das Haben einer Sache ebenfalls erlebt werden soll,
wird die Unterscheidung des spezifischen Zugangs zu Sinn von der

242 Sinnphilosophie, in: Hans Hartmann ed., Denkendes Europa, Berlin: Batschai, 1936. - p.
300.

243 Sinnwissenschaft, l. sub 239) c., p. 30.
244 p. 23.
245 p. 8.



Rationalität im Plural 91

Bezugnahme auf Sachen vergeben, was zu einem begrifflich un-
entschlossenen Schweben führt. Konsequent innerhalb des unbe-
stimmten Rahmens der Anwendbarkeit des Begriffs ist allerdings die
Formel, wenn die gegenständliche Sache zu haben auch erlebt werde,
müsse das Verfahren, mit dem spezifische modi dieses Habens
erschlossen würden, auf einem Erleben des Erlebens beruhen. Die
Schranke, die damit erreicht wird, ist die der Geltung einer erwartba-
ren psychologischen Bedeutung des Begriffs. Sollte die Fähigkeit der
inneren Distanznahme, eines 'Zusehens' beim Ergriffensein von Ge-
fühlen, affektiven Objektfixierungen und leiblichen Regungen selbst
wieder in einer Form sinnlich-qualitativen Ergriffenseins gründen?
Oder waren zwei verschiedene Begriffe, oder zwei verschiedene Ak-
zentuierungen an einem, als fruchtbar-vage erkannten, im Spiel?246

Bei der Erläuterung des Verfahrens war ein tragender und auch
tragfähiger Begriff mit dem Terminus Sinngebilde eingeführt, der
jene Medien bezeichnen soll, denen habhaft zu werden erlaube, den
selbst nicht habbaren Sinn zu erfassen.247 Verstehen als Leistung kon-
stitutiv an die Erzeugung solcher Gebilde zu binden, war der frucht-
bare Gedanke, dem hier Raum geöffnet wurde. Daß die Par-
allelexistenz des zur Ausdeutung des Sinnes geschaffenen Entwurfs
mit dem Gegenstand, dessen Sinn zu deuten unternommen wird, der
anzustrebende Gewinn einer Interpretation ist, wurde von Hofmann

246 Hofmann beruft sich hier wohl auf die Verwandtschaft von Erlebnis und deutendem
Verstehen, die heute etwa H.-R. Jauß, mit Hegel, zu verteidigen suchte, wo er formuliert,
daß „auch geistigem Verstehen noch sinnliche Erfahrung zugrunde“ liege (Rückschau auf
die Begriffsgeschichte von 'Verstehen', in: Wege des Verstehens, l. c., p. 13). Die etymo-
logische Analyse erinnert allerdings daran, daß beiden Verwendungen des Terminus Sinn
ein Drittes zu Grunde liegt, das dem Bedeutungsfeld „eine Richtung nehmen, gehen,
reisen, streben“ zugehört (W. Pfeiffer et al.: Etymologisches Wörterbuch des Deutschen,
Berlin: Akademie, 1989; Eintrag Sinn). Die sensualistisch-psychologische Interpretation,
bei Hofmann lebensphilosophischer Provenienz, steht so durchaus in Gefahr, ein erst in
jüngerer Zeit in den Vordergrund gerücktes Moment zuungunsten einer möglichen pro-
duktiven Deutung Gerichtetsein, Ausrichtung zu betonen. Es wird sich zeigen, daß Hof-
manns Theorieansatz und stärker noch der davon beeinflußte Günthers aber nach eben
dieser Nuance suchen.

247 Dem Versuch Hofmanns, Sinn-Gegenstände als 'uneigentliche oder 'nicht-gegenständli-
che' zu erläutern, folgen wir in der Darstellung nicht, da es eher fruchtbar erscheinen
wird, das, was Thema einer Erörterung ist, auch den Gegenstand einer Darstellung, einer
Explikation oder eines Disputs zu nennen, als den Versuch zu unternehmen, dieses Etwas
als nicht-gegenständlichen Gegenstand begreifen zu wollen. Die Unbeholfenheit zeigt,
daß die charakteristische Undinglichkeit des Sinns zwar geahnt, aber nicht begrifflich



92 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

noch nicht ausgeführt, liegt aber in der Linie seiner Konsequenzen.
Hier ließe sich eine Theorie der Interpretation anschließen, welche
die Funktion dieser Verstehensarbeit konstitutiv in einer nicht-
identischen Verdopplung begründen könnte und der Verlegenheit
enthoben wäre, die Deutung der Interpretation eines Werks als leeren
Luxus der Geschäftigkeit unwidersprochen lassen zu müssen. Die In-
terpretation, die etwa einem Text nur wieder einen weiteren Text
beigesellte, würde als die einzige Möglichkeit erkennbar, einen Sinn
zu erfassen, der recte unverfügbar und niemals wie ein Ding
technischer Manipulation zugänglich zu machen ist. Die Möglichkeit
dieser Folgerungen korrigiert den Eindruck, daß über die Termini
Erleben, Spüren und Innesein induzierte psychologistische Assozia-
tionen248 den Begriff der Sinnanalyse bestimmen. Es gibt für Hof-
mann nicht nur einen Weg, gespürten Sinn auszudrücken, sondern
auch Zugang zu Sinn über objektive Symbole. Deren Stellung ist so-
gar derart, daß eine Gesamtheit von ihnen eine jeweils unersetzliche
Funktion hat, gebunden an ihre Eigenart, formende Festlegung des
Unfaßbar-flüssig-lebendigen des Sinnes zu sein: die ganze Entwick-
lung der Kultur in der Geschichte bedeutet ihrem Kerne nach nichts
anderes als Wandlung solcher fixierenden Formungen des Sinnes,
die die einander folgenden Generationen empfangen und ihrem Sich-
selbst-verstehen gleichsam als 'Gehäuse' dienen lassen. Und soweit
es Fortschritt in der Geschichte der Kultur gibt, ist es der sich in
diesen Formen ausprägende Fortschritt zu immer adäquaterem Sich-
selbst-verstehen.249 Hier wird eine überpersönliche Perspektive geöff-
net, die Hofmann selbst noch nicht ausschöpft, da er zwar andeutet,
aber nicht systematisch in Anspruch zu nehmen weiß, daß in jede

erfaßt ist.
248 Eine Fülle relativierender Apostrophe vermag nicht zu leisten, was prägnanten Begriffen

hätte anvertraut werden müssen und statt Erleben unentwegt 'Erleben', statt Seelisches
wieder und wieder 'Seelisches' zu notieren, wo nicht die Distanz zu einem referierten,
sondern die Verteidigung eines vertretenen Konzepts erwartet wird, ergibt nur mehr vage
Andeutungen. Die Undeutlichkeit hat Folgen für das Konzept der Sinnanalyse, da zum
einen, durch die Einbeziehung unmittelbarer Ausdruckswahrnehmung, physiognomische
Verfahren erwartbar gemacht werden, mit denen, durch vermeintlichen Rückschluß, inne-
re Zustände und Intentionen abgeleitet werden sollen, zugleich aber Stichworte für eine
Theorie exemplarischer Interpretation gegeben werden, die mit Physiognomik unver-
einbar sind: „Sinn bringen wir uns in der Tat dadurch zur Klarheit, daß wir uns Beispiele
seiner Anwendung vor Augen stellen.“ - Sinnwissenschaft, l. sub 89) c., p. 7.

249 ibid., p. 24.



Rationalität im Plural 93

Praxis unseres Verstehens, d. i. die Arbeit der Erzeugung objektiver,
Sinn fixierender Symbole, schon Theorie mit hinein wirke250. Der
Terminus deutet dabei eine szientistische Verengung an, die das Kon-
zept im Ganzen nicht kennzeichnen müßte, denn in der Allgemeinheit
dieses Namens sind 'Gehäuse' des Sinnes auch überlieferte Sprach-
formen und Wertordnungen des Alltags, weltanschauliche Prägungen
wie auch die Ausdrucksformen der Künste und Religionen und man-
ches andere mehr. Der substantiale Lebensgrund251, auf den nach
Hofmanns Erläuterung aller verstehbarer Sinn zurückgeführt werde,
wäre damit nicht in ein solipsistisch verschlossen gedachtes, gemüt-
haftes Ich verlegt, sondern in eine Sphäre über Symbole geteilten und
mitgeteilten Sinnes. Sollte also der Vorzug historisch produzierter
und unentwegt umgeformter Sinngebilde tatsächlich darin bestehen,
Medium des verbesserten Sich-selbst-Verstehens der menschlichen
Kultur zu sein, wäre eine deutliche Differenzierung im Verstehensbe-
griff und eine Erhellung der beanspruchten Konzeption von Erleben
nötig. Das personale Selbstverstehen über erinnerte Eindrücke, Hand-
lungen und erlebte Regungen ist ein Anderes als die Selbstreflexion
einer ganzen Sprach- und Handlungsgemeinschaft über zu gegen-
ständlichen Symbolwelten geronnene 'Entäußerung' und dieser Unter-
schied wird kaum erfaßt, geschweige denn methodisch erhellt werden
können, wenn Sinn allein in einem spürenden Innesein erlebt würde,
das als einfühlendes Anverwandeln begriffen wird. Einfühlung und
spürendes Anverwandeln kann im intimen Umgang mit einem Partner
zur Erfahrung eines Gleichklangs führen, der als Analogie erscheinen
mag252, doch wird sich kaum plausibel machen lassen, daß Einfüh-
lung den objektiven Symbolen, in denen sich nicht-intime, an Präsenz
der Person nicht gebundene Kommunikation allein anzusiedeln
vermag, ihren Sinn abgewinnen kann. Die auch von Hofmann bean-
spruchte Analogietheorie des Verstehens verriegelt diesen Weg zu-
sätzlich, wenn sie den Rückschluß von – doch mimischen, gestischen

250 ibid.
251 pp. 44-46.
252 Wobei schon dies ein Irrtum ist, da noch die 'intentional stimmigste' Antwort auf eine

Frage nie dem Akt des Fragens analog sein kann, die strikte Analogietheorie der Verstän-
digung also eigentlich Nicht-Kommunikation unterstellt: den Gleichtakt von Parallelge-
schehen. Der vermeintlich erlebte Gleichklang ist eher Mitklang, nicht Resonanz, son-
dern Symphonie.



94 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

und phonischen – Äußerungsgestalten auf Intentionen und Regungen
des Gegenüber unterstellt, was bereits für Schrifttexte problematisch
ist, schon für jene, die sich dem ausdrucksstärksten Mittel intimer
Kommunikation über Sprache, der Modulation der Stimme in Tonhö-
he und Rhythmus, noch anzunähern vermögen, für einen naturwis-
senschaftlichen oder mathematischen Text bereits undenkbar und für
die Deutung des Funktionssinns einer sozialen Institution, wie etwa
einer bürokratischen Verwaltung, von erkennbarer Absurdität. Die
Analogieschlußlehre löst dabei, ohne daß Hofmann es reflektierte,
das von ihm behandelte Problem der 'interindividuellen' Verbindlich-
keit von Sinn-Erkenntnis schon auf, bevor es werden konnte, was es
gewesen sein mußte, um eine Frage zu provozieren. Es sollte hier
immerhin die Rückversicherung Kants aufgehoben werden, der nicht
in Konstanz und Eindeutigkeit eines gegebenen Objekts gesicherten
Geltung der Erkenntnis mit dem Realabstraktum einer in allen Indivi-
duen gleichen Vernunft überhaupt Ersatz zu bieten. Wenn nun postu-
liert wird, daß Verstehen einer anderen Person heiße, ihr eine Leben-
digkeit aus Analogie mit in mir selbst vorfindbaren (möglichen)
Seelenereignissen zuzuschreiben und die Möglichkeit dazu aus dem
in mir verspürten Möglichkeitsgrund des Erlebens überhaupt abgelei-
tet wird, der die Identität eines besonderen .. Sinnes als identisch
denselben in allen möglichen Anwendungen garantiere253, zeigt sich,
daß nun das Realabstraktum 'Erleben überhaupt' an die Wurzel des
verstehenden Erkennens gesetzt und der Verbindlichkeit erklärende
Erkenntnisgrund zum Realgrund des Erkenntnisakts gemacht ist.
Die Annahme wird aus theorieimmanenten Gründen erzwungen, da

unterstellt ist, das Einander-Verstehen setze ein Sich-selbst-Verstehen
voraus, mit dem Sinnbilder entstünden, die dem Willen und mittelbar
dem Verhalten die leitenden Einstellungen gäben. Da zugleich aner-
kannt ist, daß Einander-Verstehen eines gemeinsamen Schatzes und
eines korrespondierenden Verständnisses von Sinnbildern bedürfe,
muß als beide Thesen verbindende Unterstellung die einer prinzipi-
ellen Analogie des 'Erlebens-überhaupt' in allen Personen einrücken.
Daß die Analogie einem gemeinsamen Realgrund zu verdanken sein
muß, wenn reale Verständigung konstatiert werden kann, wird dabei
allerdings nie explizit zugestanden, denn Hofmann glaubt, Verständi-

253 l. c., 45 sq.



Rationalität im Plural 95

gungsmöglichkeit damit erklären zu können, daß alles Erleben in
derselben Einzigkeit des zu erlebenden Sinnes gründe, weil ihm die
Identität des Begriffes 'Erleben' gegenüber allen möglichen verschie-
denen Erlebnissen vorausliege. Der intellektualistische Fehlschluß
deckt das erhellungsbedürftige Dunkel des gemeinsamen Erlebens-
grundes, das einem Vermögen der Einfühlung zu unterstellen immer
naheliegt. Die Ableitung der Kongruenz der Fälle aus der Einheit ih-
res Allgemeinbegriffs erscheint nicht allein als ungerechtfertigte, son-
dern mehr noch als Überspielung eines Problems, das im Feld ihrer
Anwendung besondere Aufmerksamkeit verdiente.

Aufgabenbegriffe statt Idealtypen

Günthers erste prägnante Bestimmung dessen, was die Sinnanalyse in
einer durch Hegel-Exegese präzisierten Form sollte leisten können,
wird in Orientierung an dessen Kritik der Versuche gegeben, eine auf
der Höhe des mit der Transzendentalphilosophie erreichten metho-
dischen und materialen Niveaus stehende Philosophie in naiver
Verwendung der analytischen und deduktiven Verfahren des über-
lieferten Methodenarsenals entfalten zu wollen. 
Hegel habe nicht nur, wie Fichte und Schelling vor ihm, zu einem

methodischen Prinzip die Forderung erhoben, Inhalt und Form der
philosophisch retraktatierten Themen als untrennbar zu unterstellen,
sondern darin eben den auszeichnenden Charakter seines Vorgehens
gesehen. Das regt die Konjektur an, Hegels Polemik gegen die
Formale Logik sei eine ihrer selbst nicht ganz durchsichtige Kritik an
einer Logik, die Abstraktionen der Formen von den Inhalten vor-
aussetze254. Das Perhorrescieren der bloßen logischen Formen be-
zieht sich vielleicht nur auf den in der traditionellen formalen Ab-
straktionslogik entwickelten Begriff. Gäbe man aber die etwas vorei-
lige Identifizierung von formaler und abstrakter Logik auf, so wäre
vielleicht eine zweite formale Logik denkbar, welche an jenem aristo-
telischen Formbegriff orientiert wäre, der selbst Inhalt für eine höhe-
re Form ist .. Da bisher noch nirgends der strikte Beweis geliefert ist,
daß eine solche Logik als streng formale Logik auf axiomatischer
Grundlage unmöglich ist, so haben wir vorläufig das Recht, nach ihr

254 Grundzüge, l. c., p. 17.



96 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

als allgemeinster methodischer Grundlage .. zu suchen.255 Hoffnung
auf einen Einsatz in diesem Sinne kann man sich mit den Leistungen
prägender Zeitgenossen machen: Wenn Spranger etwa von
'Lebensformen' spricht, so scheint uns .. die in diesem Begriff der
Form 'eingehüllte Rationalität' keine Abstraktionsform des Realen zu
sein.256 Hier wäre vor Erörterungen über ein nicht Inhalt von Form se-
parierendes diskursives Instrumentarium der Anschluß zu einer
Diskussion hergestellt, die den 'ideographischen' Wissenschaften als
zentrale begriffliche Instanz Idealtypen zugeordnet hatte. Die
Lebensformen Sprangers waren eben dies, wenn die Namenswahl
auch Zweifel darüber gelassen hatte, ob hier begriffslogische Instru-
mente oder empirisch anschauliche Gestalten gemeint waren. Die
lebensphilosophischer Theorie naheliegende Berufung auf Goethes
Formel von der geprägten Form, die lebend sich entwickelt, schien
allzu plausibel, als daß man sich der von ihr induzierten Vorstellung,
man habe es bei Formen kultureller Praktiken und Habitualisierungen
mit aus einem 'Lebensstrom' hervortretenden Gestaltbildungen zu tun,
begeben mochte. Für einen an neukantianischen Prämissen geschul-
ten Theoretiker wie Max Weber war dagegen selbstverständlich ge-
wesen, daß unter der mit einem idealtypischen Begriff identifizierten
dominanten Verhaltenstendenz und Wertorientierung in einer Kom-
munikationsgemeinschaft natürlich ein Chaos unendlich diffe-
renzierter und höchst widerspruchsvoller Gedanken- und Gefühlszu-
sammenhänge aller Art lag und die geleistete Verallgemeinerung eine
Synthese sei, zu der wir ohne die Verwendung idealtypischer Begriffe
gar nicht widerspruchslos zu gelangen vermögen. Unter diesen Vor-
aussetzungen etwa zu behaupten, ein idealtypischer Begriff des Chri-
stentums erlaube den Schluß auf faktischen Konsens unter Christen,
erschien dann als eminenter Verstoß gegen wissenschaftsfähige Me-
thodenprinzipien.257 Zur Differenz von logischen Relationen im
kulturwissenschaftlichen Begriff und Kausal- oder Kommunikations-
beziehungen im von ihm bedeuteten Sachverhalt258 trat zudem eine
vor den kausalanalytischen Wissenschaften höchst unzulänglich

255 p. 19.
256 p. 20, Fußnote.
257 Max Weber: Die 'Objektivität' sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis,

in: Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, Tübingen: Mohr, 1922. - p. 196.



Rationalität im Plural 97

anmutende Eigenheit – sie waren für einen axiomatisch-deduktiven
Theorieaufbau ungeeignet. Derartige Begriffe charakterisieren zwar,
aber sie determinieren nicht: das Besondere, was unter sie fällt, läßt
sich aus ihnen nicht ableiten.259 Liegt diese Rede vom Charakte-
risieren dem ursprünglichen Sinn der Metapher Typus noch nahe,
hatte der ihr zu Grunde liegende Versuch Ernst Cassirers, die Wissen-
schaftsfähigkeit der Kulturwissenschaften zu erweisen, tatsächlich
aber zu einer bemerkenswerten Umdeutung geführt. Ihre Leistung
sollte nicht nur nicht darin bestehen, quasi-anschauliche Gestalten
wie Silhouetten zu geben, sondern auch konstante Merkmale nicht zu
extrahieren und in einem analytischen Gattungsbegriff zu prädizieren.
Sie sollten statt dessen eine Einheit der Richtung auszeichnen, da sie
nicht beobachtbare Phänomenzüge zu fixieren hätten, sondern
erschlossene 'Aufgaben' als Grund beobachtbarer Handlungen oder
Resultate.260 Ist diese Eigenart einmal zugestanden, wird man sich ge-
nötigt sehen, weitreichenden Konsequenzen aus der Unmöglichkeit
axiomatisch-deduktiver Organisation der Satzordnung einer solchen
Theorie Raum zu geben. Wenn ihr mehr zugestanden werden soll als
nur eine mehr oder minder plausible Deskription der Phänomene, de-
ren Evidenz allein aus undurchschauten Voraussetzungen gestützt
würde, etwa einer nur ästhetisch oder rhetorisch gestimmten
Erwartung, muß das Folgen für die Auffassung vom Charakter theo-

258 Weber wußte noch das Ideal, das die Orientierung von Mitgliedern einer Handlungsge-
meinschaft oder einer Institution bindet, von dem nur in theoretischer Einstellung, zwar
in Abhängigkeit von herrschenden Idealen, nicht aber in Kongruenz mit ihnen ausge-
bildeten Idealtypus zu unterscheiden, der nicht als Aufgabenformel für praktisches
Handeln anzusehen war, sondern für die theoretische Kohärenz organisierende Intention,
in deren Licht Daten akzentuiert und interpretiert werden. - ibid. pp. 198 sq.

259 Ernst Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften. Dritte Studie , l. c., p. 73. - Daß die
analytischen Allgemeinbegriffe und mit ihnen gebildete Urteile so konzipiert sind, daß
die durch Syllogismen abzuleitenden Folgerungen mit ihrer Formulierung bereits gesetzt
sind, nahm Paul Natorp als die Auflösung des Geheimnisses der methexis des Besonderen
am Allgemeinen in der Ideenlehre, cf. Platos Ideenlehre, Leipzig: Dürr, 1903. Die im 19.
Jahrhundert gefundene Interpretation als Mengeninklusion stellt Stekeler-Weithofer an-
schaulich in seinem 'Segeltuchmodell' dar: Grundprobleme der Logik, l. c., pp. 39 sqq.
Beide erfassen darin allerdings nur die einfache Möglichkeit der Ordnung der arboris
Porphyrianae, als Hierarchie der Begriffe, die genetische und intentionale Funktion der
Platonischen Idee, die dem nahe liegt, was hier mit Cassirer gesucht wird, ist nicht be-
rührt.

260 In der Problemstellung entspricht dem ganz die Forderung Husserls im Blick auf sein Un-
ternehmen in Formale und Transzendentale Logik, es gelte, „eine intentionale Explikati-



98 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

retischer Geltung haben, die an die Grundüberzeugung von der
Selbstverständlichkeit einer formallogisch gesicherten Evidenz rüh-
ren.
Die glückliche Wendung, Idealtypen als Aufgabenbegriffe umzu-

deuten, lenkte die theoretische Aufmerksamkeit auf ihre Funktion als
eines Mittels zur vorläufigen wie vorlaufenden Fixierung einer Rich-
tung. Daß bei Cassirer zuerst die akzentuierende Hinsicht des Theore-
tikers als Thema unterstellt war, zeigen sowohl seine Beispiele als
auch die explizite Sonderung vom Thema der funktionale Einheiten
organisierenden 'Form-Ursachen', wie er in Aufnahme aristotelischer
Terminologie formuliert. Resultat und Voraussetzung der
Anwendung von Aufgabenbegriffen ist die Synthese des Datenmate-
rials zu einer Sinnganzheit, die ebenso wie eine Funktionseinheit To-
talität genannt werden kann, doch eben nicht System von Realbezie-
hungen ist, sondern von logischen. Daß dabei die ganzheitliche
Struktur mancher naturwissenschaftlichen Gegenstände mit der syste-
mischen Struktur von Kulturgebilden parallelisiert wurde, um die Le-
gitimität dieser Interpretationsfigur durch die jener zu stützen, führte
allerdings implizit dazu, der 'Form-Ursache' den Charakter der Kau-
salität überhaupt abzusprechen261, was die mit der Terminologie auf-
gerufenen Assoziationen problematisierte, ehe sie systematisch
expliziert worden waren. Was konnte eine nicht-kausale 'Ursache'
sein? Das um Idealtypen kreisende Denken war erkennbar verpflich-
tet, die intuitiv erfaßte Ähnlichkeit von systemischer Kausalität,
Handlungskonkludenz in Kommunikationsgemeinschaften und
verstehbarer Sinnganzheit bei interpretierender Rekonstruktion zu sy-
stematisch fruchtbaren Distinktionen zu führen oder aber deren Über-
flüssigkeit nachzuweisen. Der Einsatz einer Sinnanalyse vermag
immerhin die Hoffnung zu wecken, hier sei das Rechte ahnungsvoll
umspielt, zumal diese außerdem auf einem nicht-abstraktiven Allge-
meinbegriff aufbauen sollte, was als Zeichen einer treffenden Intuiti-
on zum besonderen Charakter kulturwissenschaftlicher Begriffe

on des eigentlichen Sinnes der formalen Logik“ zu leisten, für die man die „theoretischen
Gebilde“ zurückversetze „in die lebendige Intention der Logiker, aus der sie als Sinnge-
bilde entsprangen“; l. c., p. 9. - Problematisch ist hier die psychologisch konnotierte
Terminologie, die dagegen Cassirer, auf dem Weg zu einer Rekonstruktion der über-
persönlichen Bedingungen von Gegenstandsbildung, vermeiden kann.

261 Cassirer, l. c., p. 96.



Rationalität im Plural 99

gelten darf. Sie konnte die Einsicht enthalten, daß die mit Aufgaben-
begriffen formulierte spezifische 'Hinsicht' das Material der theore-
tischen Untersuchung in einem Vorgang der Akzentuierung erst zu
dem machte, als das es in der Theorie als Fall auftrat. Auf die Folgen,
die eine unzureichende Bewältigung der Differenzierungs-
forderungen hat, wird noch zu kommen sein.
Die Erinnerung an eine dem Neukantianismus entwachsene Thema-

tisierung desselben Problems sollte zeigen können, wie nahe Gün-
thers Thema den lange schon erörterten Fragestellungen ist, wenn
auch das Erbe eines lebensphilosophischen Neuhegelianismus einen
unzweideutigen Anschluß verhindert. Daß kulturwissenschaftliche
Begriffsbildung bei jenen zum Thema wurde, die sich von allzu
engen Kantschen Prämissen freimachten, beleuchtet auch dessen
Leistung und die seines berühmtesten Nachfolgers. Man konnte nun
erkennen, daß die mathematisierte Physik, der Kant seine erste tran-
szendentale Untersuchung gewidmet hatte, um ein Paradigma für eine
methodenstabile und ergebnissichere Philosophie freizulegen, ein
Idealtypus war, oder, wollte man ästhetisch-anschauliche Konnota-
tionen vermeiden, zumindest als der Versuch benannt werden konnte,
aus einer Gesamtheit von Verfahren und Funktionsweisen etwas wie
die typischen zu extrahieren und als die Bedingungen der Möglich-
keit ihrer Resultate zum Thema zu machen. Daß der im Terminus
Aufgabenbegriff ausdrücklich gewordene Durchbruch zur Selbstver-
ständlichkeit geworden sei, läßt sich nicht recht behaupten262. Die von
Kant ausgelöste geistige Bewegung als die Entdeckung der Auf-
gabenbegriffe zu verstehen, würfe ein Licht der Produktivität auf sie,
das Unerledigtes für heute sichtbar werden ließe. Die Verschwiste-
rung von Idee, Ideal und Idealtypus wäre nicht signum einer Hypo-
thek, sondern einer ahnungsvoll berührten eher als einer erledigten
Problemstellung.

262 Über ihn wäre wohl auch die Rückbindung des Cassirerschen Denkens an den Idealismus
Hegels erschließbar. Trotz seines klaren Bewußtseins über die organologische Hypothek
in dessen Geist-Philosophie sieht er sich schließlich, mangels eines Theorieelements, das
die Dynamik kultureller Existenz begrifflich erfaßte, zu Formeln genötigt, die ganz und
gar hegelsch anmuten. Formung und Vermittlung transformierten das Leben in „die
Gestalt des Geistes“; die symbolischen Formen seien nichts anderes als die „Energie des
Geistes“. (Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaften, in:
Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, Darmstadt: Wiss. Buchges., 81994, pp. 200,
175.)



100 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

Exkurs: Kant – Hegel – Genetische Semantik

a. Transzendentale Untersuchung

Günther hofft, die sinnanalytische Interpretation nicht nur als Hegels
Unternehmen angemessen, sondern auch als Fortsetzung der Theo-
rietradition entfalten zu können, die bereits mit Kant beginne. Denn
Hegel habe die Leistung Kants .. zu wiederholen unternommen, wenn
er auch eine Methode anzuwenden suchte, die er sich analog der
transzendental-kritischen Methode erst geschaffen habe263. Seine Kri-
tik an Kant zeige, warum hier nur analog verfahren werden konnte.
Der große Fortschritt, die Gegenstände (vorerst nur) intellektueller
Bezugnahme nicht mehr als dinghaft-selbständige Wesenheiten zu
unterstellen, sondern als durch die Art der Bezugnahme als die be-
stimmten konstituiert einzuführen, als die sie erscheinen, sei in der
Inkonsequenz verblieben, die Bezugnahme selbst wieder als ding-
artig, nämlich wie ein empirisch wahrnehmbares Etwas zu denken,
als ein 'Subjekt', das zwar so genannt, jedoch systematisch durch die
empirische Person oder auch nur die empirische Akterfahrung Ich
denke substituiert wurde. So ist die Kantische Kritik bloß ein subjek-
tiver (platter) Idealismus, der sich nicht auf den Inhalt einläßt, nur
die abstrakten Formen der Subjektivität und Objektivität vor sich hat
und zwar einseitigerweise bei der ersteren, der Subjektivität, als letz-
ter schlechthin affirmativer Bestimmung stehenbleibt, lautete das Ur-
teil Hegels, das Günther zitiert264.
Man kann annehmen, daß der Reifegrad der Problembehandlung in

der „Kritik der reinen Vernunft“ solche Äußerungen provozierte, weil
hier noch eine massive Barriere in der Terminologie aufklärerischer
Vermögenspsychologie zu bewältigen war265 und zugleich wissen,
daß man damit auf einen Lösungsgrundriß rekurrierte, der doch auch
für Kant der erstrebte gewesen war266. Subjekt und Objekt waren in
ihrer Bindung an die Dichotomie von Form und Materie der Erkennt-

263 Grundzüge, p. 105.
264 p. 153, Fußnote; cit. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse,

§46, l. c., p. 82.
265 Cassirer: Das Erkenntnisproblem III, l. c., p. 4.
266 ibid., p. 5.



Rationalität im Plural 101

nis wie substantiale Dinge gegenübergestellt, da die überlieferte Be-
deutung der Termini dies suggerierte. Tatsächlich sollte jedoch eine
rein semantische Korrelativität gedacht werden, nicht 'zwei Stämme'
eines Vermögens, sondern Was und Wie gegebener Daten267. Die
besondere Pointe der Kopernikanischen Wende bestand dann darin,
nicht Dinge von einem in Perspektiven stehenden Ich abhängig sein
zu lassen, sondern quod und qualis voneinander. Dazu war nur zu-
zugestehen, daß hier, trotz der Terminologie, keine psychologische
Erkenntnislehre vorgelegt war, sondern eine bedeutungsanalytische
Explikation, die Bedeutungsbeziehungen systematisch zu konstru-
ieren, statt Wirkungsflüsse von Dingen auf empfindsame Gemüter zu
beschreiben hatte. Eine solche Einstellung hatte natürlich Vor-
aussetzungen außerhalb der Bedeutungsanalytik. Die Korrelativität
der Begriffe zeigte sich nur geeignet, ein synergein in den kulturellen
Akten theoretisch zu rekonstruieren, mit dem unterstellt war, daß je-
der Gegenstand einer Bezugnahme durch diese in einen bestimmten
Fokus gestellt wird, der entscheidet, als was der Gegenstand ist. Es
bedeutete unter anderem, daß es den Gegenstand als diesen spezi-
fischen ohne die Bezugnahme nicht 'gibt'. Mit der Korrelativität von
Gegenstand und Bezugnahmetypus war die entscheidende Annahme
gegeben, ein Verfahren transzendentaler Untersuchung, das an fak-
tisch gegebenen Objekten die ihnen zuzuordnenden Objektbildungs-
weisen zu erschließen suchte, überhaupt für möglich zu halten. Die
Rudimente nicht nur terminologischer Befangenheit in den empiri-
stisch-sensualistischen Prämissen der Aufklärung verdeckte das nicht
nur für manchen Interpreten, sondern machte Kant selbst bei seinem
Durchbruch einige Schwierigkeiten. Das sperrige Ding an sich war
ihr beharrlichster Ankerpunkt, so lange dem erwartbaren Verständnis
des Terminus Ding nicht eines substituiert wurde, das auf keine empi-
risch-anschauliche Sache mehr verwies.

267 ibid., p. 7: Das Einzige, worauf „das Begreifen und Wissen sich stützt, ist eben die not-
wendige Bezogenheit dessen, was die Kritik den 'Stoff' und was sie die 'Form' der Er-
kenntnis nennt; nicht aber das, was jedes von ihnen vor und außerhalb dieser Beziehung
sein mag.“



102 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

b. Dialektische Reflexion

Diese Unfertigkeiten sind der Grund, warum Hegel Kants Philoso-
phie nur als Geschwister des Empirismus einführen mochte, nicht
aber auf der Höhe des mit ihr intendierten Problembewußtseins. Erst
hier wurde ganz und gar Ernst gemacht mit der Verneinung aller Jen-
seitigkeit von Erkenntnisobjekten und auch der Seinstypus der
Dinge, an sich selbst betrachtet, war allein als Ausweis einer spezi-
fischen Bezugnahme anerkannt. Es war eine methodisch zu brau-
chende Unterstellung, eine Hypothese, die beim Aufbau der Theorie
eine systematische Aufgabe erfüllte, aber kein Name für Sachen. Da-
mit war anzuerkennen, daß die Formel von der überempirischen Af-
fektion des Gemüts durch sie, wie sie ohne Bezug auf anderes vorge-
stellt wurden, die Unfertigkeit einer erst halb vollzogenene Emanzi-
pation von empiristischen Prämissen zeigte.268 In dieser Komplikation
liegen die eigentlichen Schwierigkeiten des Kantischen Stils. Der
Kampf zwischen der neuen logischen Begriffsansicht und der empi-
rischen Dingansicht setzt sich in ihm fort und erhält in ihm seinen
deutlichsten Ausdruck .. Indem man diesen Gegensatz durch das
Ganze der Kantischen Darstellung hindurch verfolgt, erkennt man
zugleich deutlich die Punkte, an denen die Kritik und die Skepsis der
unmittelbaren Nachfolger einsetzt.269

Für die Erörterungen Hegels, die auf die Ausschöpfung der Koper-
nikanischen Wende für systematisches Philosophieren zielen, wäre es
befremdlich, wie Günther in der Formel von der zweiten Stellung des
Gedankens zur Objektivität den Index einer zweiten Form des Den-
kens finden zu wollen270. Was bei Hegel als Kritik an der Formalen

268 Hier war noch nicht gedacht, daß die Affektion überempirisch darum zu nennen sei, weil
sie nicht kausale Wirkung, sondern Determination der Wahrnehmung durch Erwartung
und Interesse ist. Erst dann wäre nicht das Ding, sondern ein Ausgriff auf ein
'eigentliches', absolut Gemeintes als Ursprung der Konstitution des Gegenstandes konzi-
piert. Hier liegt die Scheidelinie zwischen Empirismus und Idealismus, die zu der
menschlichen Zwecken affinen 'Materie' werden wird – nicht mehr der einwirkende Stoff
von Umweltreizen, sondern in der Sinnlichkeit intentional vorsortiertes Rohmaterial –,
wie es sich schon in Kants opus postumum abzeichnet. Cf. etwa Gerd Irrlitz, Kant-Hand-
buch, Stuttgart, Weimar: Metzler, 2002, pp. 169-171 (Ding an sich), pp. 489-491
(Materie).

269 Cassirer: Das Erkenntnisproblem III, l. c., pp. 5 sq.
270 Grundzüge, p. 168.



Rationalität im Plural 103

Logik erschienen war, hatte als eine Kritik an den, nun naiven, De-
finitions- und Deduktionsverfahren der rationalistischen Metaphysik
die Forderung ergeben, einen prinzipiell neuen Verfahrenstypus für
alle Erörterungen im Philosophieren zu bestimmen, nicht nur für ein
Themengebiet. Verbindet man mit der Rezeption Hegels Hoffnungen
auf eine geisteswissenschaftliche Methodenlehre, erscheint es
allerdings als nicht unplausibel, sich an der Retraktation eines
Verfahrens zu orientieren, mit dem eine Untersuchung intellektueller
Operatoren unternommen war, als eine 'Reflexion des Denkens auf
sich'. Daß nicht nur Kant, der seine transzendentale Untersuchung
notwendig ohne systematische Erörterung dessen, was diese ausma-
chen sollte, begonnen hatte, sondern auch Hegel keine zureichende
Antwort gebe, wird Günthers konkreter Einsatzpunkt, in dem die
Anlehnung am Vorbild in dessen Kritik übergeht. Daß man hier noch
keinen befriedigenden Aufschluß über eine zweite Logik finde, liege
daran, daß dem bloßen Programm der neuen Form des Begriffs das
Bewußtsein über sich selbst fehle. Es stehe als die eigentliche
Leistung noch aus, jene zweite Form des Begriffs aus der Gesetzlich-
keit der Selbstobjektivation der Innerlichkeit abzulesen271. Die psy-
chologistischen Konnotationen der Terminologie führen noch immer
auf eine eingeschränkte Perspektive, die mehr leisten soll, als die
konkret-empirische Anschaubarkeit kommunizierender Personen dar-
stellbar zu machen. Es wäre müßig, Günther anzukreiden, er fände
nicht zu einer Hegel-Deutung, die dem Interpreten zusagte, ließe sich
nicht in einer Fixierung an Anschauung eine Hypothek für die klare
Entfaltung der intendierten Theoriesätze finden. Die verdinglichende
Gegenüberstellung von Ich und Sache, die kritisiert wird, erscheint
jedoch in der von Ich und Anderem wieder272, wenn formuliert wird:
Denkende Subjekte können als solche nur in derselben Weise der All-
gemeinheit denkend, wie sie das sie begreifende Denken an sich hat,

271 ibid., pp. 179 sq.
272 Günther setzt die Wendung 'des Denkens auf sich selbst' mit der Analyse von subjektiven

Akten durch subjektive Akte derart gleich, daß Selbstreflexion mit der Interpretation des
Anderen durch den Ich identisch wird. Wird dies konsequent durchgehalten, setzte es
voraus, Abstand zu psychologistisch-empiristischen Konnotationen der Terminologie zu
wahren, da die empirische Selbstverständigung wohl verschieden von der Verständigung
mit einem Anderen und über ihn konzipiert werden muß. Eine andere Frage ist, ob ein
analytisches Konstrukt Du-Funktion als einer 'Ich-selbst-Funktion' gleichartig konzipiert
werden könnte, und was sich in einer systematischen Theorie damit erreichen ließe.



104 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

gedacht werden, weil das Denken schlechthin immer allgemeiner ist
als jedes als denkend gedachte Subjekt. Denn wenn dieses Subjekt als
denkendes zwar auch als Allgemeinheit gedacht wird, so ist trotzdem
diese Allgemeinheit für ein übergreifendes Denken nur eine besonde-
re .. Das will nichts anderes sagen, als daß fremdes Denken nie
anders gedacht werden kann als durch Objektivation des eigenen
Denkens, mithin als Objektivierung der Allgemeinheit, als die sich
das Denken selbst weiß273. Der räumlich-anschaulich assoziierende
Terminus übergreifendes Denken bereitet das Unbehagen, das
Verhältnis von Thematisierung und Gegenstand als räumliches Um-
fassen skizziert zu sehen. Die wohl von Hofmann herrührende Konta-
mination mit Neigung zu intellektualistischen Fehlschlüssen274 führt
dann zu dem merkwürdigen Argument, der Andere denke selbst all-
gemein, weil er den ihn Verstehenden verstehe. In dieser Vorstellung
wäre zugleich die gesuchte Begründung eines Verfahrens zur Si-
cherung der Allgemeinheit einzelner 'subjektiver' Standpunkte umge-
kehrt, indem es eine durch 'Übergreifen' gesicherte Allgemeinheit
einführt, die dem interpretierten Objekt – nichts anderes wäre auch
eine andere Person als Gegenstand der Interpretation – zugestanden
wird, weil es den Interpreten begreife. Damit behandelte man tat-
sächlich nur noch das Verhältnis von Ich und Du, und dem Thema
der Arbeit, geisteswissenschaftlichem Verstehen, das nie Personver-
stehen ist, wäre der Rücken gekehrt. Der letztere der oben zitierten
Sätze aber deutet eine Intuition an, die nicht nur mit den Akzenten
früherer Texte vereinbar, sondern auch fruchtbarer erscheint. Daß
man, ein 'fremdes Denken' zu thematisieren, nur als Objektivierung
des eigenen Denkens leisten könne, weckt eine Aufmerksamkeit, wel-
che die nachfolgenden Sätze aufschlußreich werden läßt: Der Ge-

273 p. 134.
274 Hegels Argumentation wird geradezu als die einer Analogieschlußlehre dargestellt, wenn

es heißt, nach ihm könne „das Selbstbewußtsein niemals anders begriffen werden als zu-
gleich als denkendes und gedachtes Subjekt. In beiden Fällen ist die Allgemeinheit die
gleiche, sowohl bei dem denkenden Subjekt als auch bei der Vielheit der gedachten Sub-
jekte, denn es ist jedesmal die Allgemeinheit desselben Begriffs, der sich das eine Mal als
denkender, das zweite Mal als gedachter denkt“ (p. 133). Selbst die naheliegende Deu-
tung des Hegelschen Begriffs als die geteilte symbolische Welt, in der Personen mitein-
ander kommunizieren, wäre kein Beitrag zur Erhellung, denn sie wäre als ein unproble-
matisches Faktum vorausgesetzt, das die Frage, der die Bemühungen gelten, aufhöbe, be-
vor sie zu stellen gewesen wäre.



Rationalität im Plural 105

danke, daß ein fremdes Subjekt aus einer anderen Allgemeinheit her-
aus denkt, ist unvollziehbar, denn es würde bedeuten, daß es Allge-
meinheit gäbe, die nur als Objektivität begriffen werden könne. Da
aber Denken seinerseits nur als Subjektivität begriffen werden kann
(andernfalls ist es ein bereits gedachtes), so wäre die notwendige
Konsequenz davon, daß es Allgemeinheit gäbe, die kein Denken
sei.275 Man muß bei der Erläuterung dieser Wendungen bedenken,
daß Günther oft, wenn auch nicht konsequent, Objektivität und
Dinglichkeit identifiziert276, um zu erkennen, daß das gegenüber-
stehende Subjekt als ein in actu Denkendes begriffen werden muß,
nicht als Gegenstand, der als bloße Sache zurückbleibt, wie sehr in
einer impressiven Wirkung eine entzündende Anregung liegen moch-
te. Ein Subjekt als Thema muß als ein permanent agierender
Gegenstand unterstellt werden: Wenn wir uns .. Wesen vorstellen
sollten, die vermittels jener für uns nur objektiven Allgemeinheit
dächten, so wäre das soviel wie die Aufforderung, wir sollten uns
Subjekte denken, die nicht als Subjekte denkbar seien. Dieser Wider-
sinn lauert hinter dem kantischen Gedanken des Ich an sich, das für
uns immer 'an sich' bleibt und nie von uns subjektiv begriffen werden
kann. Die Zumutung, die Kant dem Denken hier stellt, ist tatsächlich
dieselbe: etwas, was nur als absolutes Objekt gedacht werden kann,
als Subjekt zu denken.277 Die großzügige Verwendung der Hegel-
schen Terminologie muß nicht den Blick dafür verstellen, daß hier
die historische Beschränktheit der Kantschen Erkenntniskonzeption
erfaßt ist, nur die Beziehung auf Sachen, nicht aber die auf das Be-
zugnehmen selbst systematisch zu rekonstruieren. Die Radi-
kalisierung des Kantschen Verfahrens, gewissermaßen in
Anwendung auf die Transzendentalphilosophie selbst, erbringt die
Indizien für die Symmetrie im geisteswissenschaftlichen Verstehen,
etwas als Resultat eines Aktes der 'Entäußerung' begreifen zu wollen,
verlange, einen ebensolchen Akt zu vollziehen. Es erfüllt mit Unge-

275 p. 134.
276 So z. B. p. 117: „Wenn .. die subjektive Einheit nur als eine objektive (d. h. als seiendes

oder empirisches Ich) begriffen werden kann, dann ist die synthetische Einheit selbst nur
als ein 'totes Ding' begriffen.“ - Daß zugleich auch noch 'seiend' mit 'empirisch' und beide
mit 'dinglich' in Eines gesetzt werden, gibt einen Eindruck von einer gewissen Großzü-
gigkeit in den terminologischen Distinktionen Günthers.

277 pp. 134 sq.



106 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

duld, den Autor die Hegelsche Lösung für die Rekonstruktion der
Allgemeinverbindlichkeit subjektiver Standpunkte berühren zu sehen,
ohne sich ihrer bewußt zu werden. Das ganze Geheimnis zu erkennen
hieße nur, der Wendung nachzugehen, fremdes Denken könne nur ge-
dacht werden durch Objektivierung des eigenen Denkens, was hier
natürlich nicht Verdinglichung meinte, sondern die 'entäußernde'
Vergegenständlichung, die – empirisch – zuerst eine Vorstellung von
Motiven oder Intentionen, schließlich eine sprachlich sedimentierte
Interpretation und, vor allem, eine auf die identifizierte intentionale
Disposition und Situation des Anderen abgestimmte Einstellungs-
änderung ist. Es würde sichtbar, daß die so dringlich gesuchte Allge-
meinheit 'fremder Subjektivität' Resultat von Interpretationsarbeit ist,
nicht ihre Voraussetzung. Die gesuchte Vermittlung wäre dann als
die Interpretation zu identifizieren, die ihr Objekt transformiert, in-
dem sie ihm Bedeutungen kumuliert, nicht, indem sie eine verborgene
Tiefe aufzuschließen verspricht – und die zudem den Interpre-
tierenden verwandelt.

c. Vermittlung durch Erzeugung

Im Terminus von der Selbstobjektivation des Denkens klingt nicht
zufällig die Konzeption des Ich aus dem „System des transzenden-
talen Idealismus“ an. Hier findet sich eine Wendung, die für eine
Identifikation von Ding und Objekt zu sprechen scheint, da Schelling
das Ich als das ins Unendliche fort Nichtobjektive bezeichnet278. Im
Kontext dieser Formel gibt es jedoch die Erläuterung, daß auch dieses
ein Objekt zu werden vermag, nur nicht wie ein Objekt unter Dingen
in der Welt, sondern allein als Produkt einer Handlung, sich selbst
'anzuschauen'. Von Bedeutung ist, daß diese Erörterung als die Prä-
zisierung einer allgemeinen Verfahrensidee des Philosophierens ge-
wonnen wird, mit dem die Transzendentalphilosophie fortgesetzt und
in neuer Bewußtheit über ihre methodischen Implikationen zugleich
folgenreich transformiert wird. Der Gegenstand von Hegels Spott,
Kant habe die Kategorien nur wie Dinge aus einem Sack aufge-
sammelt, wird hier bereits systematisch überholt, da die Grundbegrif-

278 F. W. J. Schelling: System des transzendentalen Idealismus, in: M. Schröter ed.,
Schellings Werke, München: Beck und Oldenburg, 1927 sqq., 2. Hauptbd., p. 367.



Rationalität im Plural 107

fe nun als elementare Handlungen der Intelligenz erkannt sind, und
die Möglichkeit, auf sie zu reflektieren, an eine systematische Nach-
erzeugung unter begleitender 'Beobachtung' gebunden wird. Durch
diese beständige Duplizität des Produzierens und Anschauens soll
Objekt werden, was sonst durch nichts reflektiert wird279, lautet der
für diese neue Philosophie programmatische Satz.
Die inhaltsreiche Durchführung eines Programms mit diesem

Impuls durch Hegel enthielt einige Korrekturen, da dieser sich nicht
nur vom unkontrollierbaren Charakter der ästhetisch gedachten
'Anschauung' löste, sondern auch das bei Schelling noch solipsistisch
konzipierte Selbstbewußtsein nicht zuerst als Resultat der
Selbstobjektivation des Ich, sondern dessen Objektivierung in einem
handelnden, fordernden und interpretierenden Du rekonstruierte280.
Die Symmetrie dieser Beziehung ergab, daß auch das Du objektiviert
wurde – durch den Ich, so daß mithin beide Subjekt und beide Objekt
waren, nur in perspektivischer Vertauschung. Obwohl Hegel nicht bei
dem einmal gefundenen und zu Recht berühmt gewordenen Terminus
Subjekt-Objekt blieb, durchzieht die an ihm exemplarisch entfaltbare
dialektische Bewegung das gesamte Werk. Die Ubiquität in der
Theorie entspricht der Allgegenwart von Wechselbeziehungen in der
Kultur, die sich durchaus mit dem Frage-Antwort-Rhythmus eines
Disputs vergleichen lassen, so daß Hegels Entscheidung, an ihm das
Paradigma kultureller Akte zu bestimmen, nicht unplausibel ist. Noch
der Umgang des handelnden Menschen mit Dingen in sinnlich-empi-
rischer Praxis ist als der Prozeß rekonstruierbar, in dem eine Ver-
änderung des bearbeiteten Dinges eine Umstellung des Zugriffs auf
es erfordert. Die Tat an ihm verändert es und präsentiert im nächsten
Schritt ein Ding, das nicht mehr identisch mit dem vorherigen ist und
an dem daher, denselben Akt ausführen zu wollen, nicht nur wenig
sinnvoll, sondern unmöglich ist.281 In Hegels Zugriff auf das Problem

279 ibid., p. 350.
280 Schelling hatte immerhin schon die Sozialität der Ich-Konstitution für Willensakte aufge-

deckt (ibid., pp. 534-558), was in seiner Wirkung auf Günther noch zu erschließen ist.
281 Die Herrschaft standardisierter Tätigkeitsfolgen in der heute tayloristisch genannten in-

dustriellen Arbeitsorganisation verleitete bis vor kurzem dazu, die Bedeutung des
Wechselspiels von Gegenstandsverwandlung und Selbstverwandlung zu übersehen. Erst
die Auflösung dieses Typs von Fertigungspraxis wird den Blick für die 'Dialektik' des
Arbeitens auch für die Mehrheit der Individuen wieder öffnen, nicht mehr nur für die in



108 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

ist, bedingt durch die in manchem höchst produktive Einsetzung des
Geist-Begriffs, als historische Hypothek die Annahme enthalten, der
Wandlungsprozeß sei ein prinzipiell intellektueller. Die Verhaftung
an einer Identifikation von Realgenese und genetischer Rekonstrukti-
on verwarf Schellings Einsicht, daß in einer Philosophie immer nur
eine Nacherzeugung dessen behauptet werden könne, was vom phi-
losophierenden Ich nicht geschaffen worden war. Daß hier die
'schlafende Intelligenz' einem im Menschen ausschlagenden Natur-
subjekt zugehörte, statt als die Blindheit des vor aller reflektierenden
Rekonstruktion immer schon vollzogenen praktischen Handelns
identifiziert zu werden, war gewiß eine problematische Lösung.
Identifizierte man aber intellektuelle Rekonstruktion und nur intelli-
gibel rekonstruierbare Realgenese, nachdem beides von Geistqualität
zu sein behauptet wurde, war nun das Kind mit dem Bade ausge-
schüttet. Was hier fehlte, war, die Differenz zwischen einer bewußt-
los produzierenden Natur und einer bewußt produzierenden Intel-
ligenz durch eine gewissermaßen halbbewußt produzierende Intel-
ligenz zu ergänzen, womit kein weiteres Vermögen im Ich zu
plazieren war, sondern eine analytisch wirksame Unterscheidung
dreier Sphären gemacht: Naturprozeß, soziale Interaktion qua Arbeit,
Kampf und Verständigung und, zum dritten, das methodische Vorge-
hen im engeren Sinne, die intellektuelle Aktivität, die eine symbo-

sog. kreativen Berufen stehenden. - Faktisch hat die Umwandlung von Arbeitsverhältnis-
sen in diesem Sinne zwar bereits begonnen, doch hat sie bisher nichts zur Folge, was man
jenseits einer ideologischen Überschätzung der 'Flexibilität' als eine Bereicherung hu-
manen Lebens ansehen könnte - sie ist für mehr und mehr abhängig Beschäftigte nur
Wandel in der Form der Anforderungen, auf die sie reagieren müssen, ohne wählen zu
können. Richard Sennett stellt dar, daß sie allerdings von einer ungeheuren Diffe-
renzierung der Lebenschancen, von massenhaftem Versagen der mit den Dienst- und
Loyalitätsforderungen des nun veraltenden Industriekapitalismus imprägnierten Arbeits-
kräfte begleitet ist: Der flexible Mensch, Berlin: Siedler 32000; praec. Kap. 3. - Hier
könnte der Grund dafür liegen, warum die Erfahrungen mit den neuen Arbeits- und
Lebensformen noch nicht zu einer Theorie geführt haben, die Chancen für die Gestaltung
der Lebensbedingungen formuliert. Wir leben offenbar noch im Anfang einer in den
'entwickelten' Ländern erst langsam erkennbaren Umwälzung: Wenn eine Revolution bis-
her leicht identifizierbar war, da sie immer mit Blutvergießen, Schlachtenlärm oder
mindestens der physischen Präsenz großer Massenauftritte verbunden war, ist die Gegen-
wart seit zwanzig Jahren von einem neuen Typ geprägt: ein Umsturz aller Lebensformen
unter Fortsetzung ziviler, scheinbar 'alltäglicher' Praktiken - perennierender Ausnahmezu-
stand ohne physisches Standrecht, ohne formale Verletzung formaler Rechte. Daß man
dies weniger gelassen beurteilen kann, ohne unnüchtern zu sein, beleuchtet etwa Eric
Hobsbawms Vortrag Barbarei: Eine Gebrauchsanleitung, von 1994. Im Lichte der un-



Rationalität im Plural 109

lische Rekonstruktion von Natur-, Handlungs- und zuletzt sogar ihren
eigenen Prozessen in Gestalt von Theorie zu erzeugen vermag.
In Schellings Verfahrensbestimmung des Philosophierens hatte das

Bewußtsein der Differenz von Realgenese und intellektueller Rekon-
struktion eine methodisch nötige Scheidung von 'realer Reihe', als der
Naturgeschichte der Sensibilität bis zum reflexionskompetenten
Selbstbewußtsein, und 'idealer Reihe' als der aus dem Ich als Prinzip
entwickelten genetischen Rekonstruktion des komplexen Weltbe-
zuges dieses Selbstbewußtseins hervorgebracht. Hegels Einebnung
dieser Differenz unter aristotelischen Prämissen löste zwar das Pro-
blem der Zielrichtigkeit des Realprozesses zugleich mit dem der
adaequatio seiner Rekonstruktion durch die Intellektualität, brachte
aber der Durchführung die Konfusion von realem Zustand und rekon-
struktivem Begriff, so daß Max Weber mit gutem Grund das Unbe-
hagen vermerkte, die Rekonstruktion historischer Prozeßabläufe als
logische Abfolge von Idealtypen demonstriert zu sehen282. Daß hier in
der Demonstration nur intelligibel bestimmbarer Realverhältnisse
kulturelle Formen, nicht Naturprozeßschichten oder -etappen Thema
waren, ändert an der Berechtigung des Einwandes nichts, es macht
nur verständlich, daß die Konfusion eine naheliegende war. Ihr tiefe-
rer Sinn lag schließlich darin, der historistischen Skepsis den Boden
zu entziehen, schon ehe sie institutionelle Wirklichkeit wurde. Gab
man die Idealformen eines überempirischen Jenseits um eines
'radikalempirischen' Zugriffs283 noch auf die gänzlich unstofflichen

übersehbar in die Zentren der pazifizierten Wohlstandsregionen einschlagenden Ereignis-
se neuen Typs seit 2001 wird dieser Historiker als Diagnostiker zukünftiger, wenig ge-
mütlich stimmender Tendenzen erkennbar. Cf. Eric Hobsbawm: Wieviel Geschichte
braucht die Zukunft, München: Hanser, 1998; pp. 317-332.

282 „Die nach den gewählten Begriffsmerkmalen sich ergebende Reihenfolge der Typen er-
scheint dann als eine gesetzlich notwendige historische Aufeinanderfolge derselben. Lo-
gische Ordnung der Begriffe einerseits und empirische Anordnung des Begriffenen in
Raum, Zeit und ursächlicher Verknüpfung andererseits erscheinen .. miteinander ver-
kittet“, Die 'Objektivität', l. c., pp. 200 sqq. - Weber urteilt hier über Marx, doch ist seine
Kennzeichnung des kritischen Problems weit eher der Phänomenologie des Geistes ange-
messen als dem Kapital. Am kritischen Methodenbewußtsein von Marx lassen etwa die
prinzipiellen Sätze in den Grundrissen der Kritik der politischen Ökonomie kaum
Zweifel. Cf. Karl Marx/Friedrich Engels, Werke, t. 42, Berlin: Dietz, 1983; pp. 35 sq.

283 So charakterisiert Stekeler-Weithofer treffend die antiplatonistische Intention Hegels; un-
beschadet des Umstandes, daß bei diesem dann ein restituierter in Gestalt eines dyna-
mischen Platonismus zu vermerken ist, der zwar nicht mehr Kategorien als ruhende
Formen, nun aber die Verlaufsformen ihrer Genese in einem Jenseits präexistent unter-



110 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

Phänomene der Bedeutungsverschiebung, -transformation und
-genese auf, lag es nahe, sich der traditionell bewährten Lösung zu
entsinnen, den Zusammenhang von kulturellen Etappen mit Hilfe des
sich selbst denkenden Denkens zu rekonstruieren, von dem man hof-
fen durfte, es gebe Mittel an die Hand, den Folgezustand eines gege-
benen methodisch zu erzeugen. Dann wäre die Garantie für die
gelingende Fortsetzung eines Prozesses der Kultur, nachdem man die
Behauptung ihres stationären Bestandes nicht mehr verteidigen
mochte, in den zwangsläufig abfolgenden generativen Operationen
des Bewußtseins gefunden.
Es ließ sich aber noch anderes als diese idealistische Hypothek aus

dem Verfahrensvorschlag Schellings entwickeln. Neben den Schwie-
rigkeiten, die sich aus der Verschränkung real- und semantogene-
tischer Inhalte ergeben, weist die „Wissenschaft der Logik“ eine Selt-
samkeit auf, die manche Zweifel an ihrer prinzipiellen Verstehbarkeit
geweckt hat. Die Verschlingung der vermeintlichen Deduktion mit
einem realen Entwicklungsgang, wie sie in der „Phänomenologie“
noch deutlicher vorlag, war ja nur möglich, weil hier eine Genese
demonstriert wurde. An dieser war natürlich manches problematisch.
Die stärksten Zweifel mußte provozieren, daß ein verborgenes telos
vorausgesetzt werden mußte, um der vermeintlichen Genese ziel-
richtig über die Umschlagpunkte der Negationen zu helfen, denn daß
Nicht-A anderes war als ein leeres Nicht, mochte noch akzeptabel
sein, nicht aber, daß die Unendlichkeit möglicher Attribute unter der
Exklusion Nicht-A zu irgend einer definiten ohne zusätzliche
Annahmen zu bringen war. Hier konnte nur der nebenbei erfolgende
Rückgriff auf das vertraute anamnetische Verfahren Aushilfe schaf-
fen und Hegel bekennt dies auch wie nebenbei284. Aber der
dialektische Gang atmet selbst bei Hegel noch den Geist der

stellt. - Hegels Analytische Philosophie, l. c., p. 28.
284 So etwa in der Wissenschaft der Logik, wenn gelegentlich rekapituliert wird, warum man

in der Entwicklung des Gedankens zur Kategorie Dasein hatte kommen müssen: „Das
Erkennen kann überhaupt nicht .. bey dem Seyn, dem reinen Seyn, stehen bleiben; es
dringt sich unmittelbar die Reflexion auf, daß dieses reine Seyn .. eine Erinnerung und
Bewegung voraussetzt, welche das unmittelbare Daseyn zum reinen Seyn gereinigt hat.“ -
Wissenschaft der Logik, in: Gesammelte Werke, ed. Rheinisch-Westfälische Akademie
der Wissenschaften, t. XI, Wissenschaft der Logik I.2, ed. F. Hogemann, W. Jaeschke,
Hamburg: Meiner, 1978; p. 241.



Rationalität im Plural 111

Schellingschen Proklamation, daß alle Philosophie produktiv sei285.
Sie hatte nicht Data, und seien es Theorieresultate, wie in einer Regi-
stratur zu sammeln und zu ordnen, sondern sie zu konstruieren und
dem Vollzug dieses Aktes innerlich 'zuzusehen', um ihm seine Regel
abzugewinnen. Die elementaren Akte dieser Provenienz sollten sogar
nichts anderes sein als – die Begriffe selbst286. Nicht nur sollte Phi-
losophieren überhaupt produktiv sein, sondern allein der Aktvollzug
selbst, der Akt in actu, ist der Interpret versucht zu sagen, sollte das
allein Wißbare im Philosophieren sein. Für das principium der
'idealen Reihe' formulierte Schelling: Das Ich selbst ist ein Objekt,
das dadurch ist, daß es von sich weiß287. Aber nicht nur für das
Prinzip, sondern für alle Gegenstände transzendentalphilosophischer
Thematisierung galt: sie existieren gar nicht, als insofern sie frei pro-
duziert werden288.
Die „Wissenschaft der Logik“ wendet diesen Gedanken mit stiller

Konsequenz auf die Thematisierung der Elementarkategorien. Auch
diese gibt es für die Erörterung nur im modus ihrer aktuell demon-
strierten Erzeugung und keine Erläuterung, keine Explikation, kein
Urteil über sie kann dem Schicksal entgehen, ein Beitrag zur Erzeu-
gung des symbolischen Objekts zu sein, auf das sie sich beziehen.
Die Diskussion der philosophischen Elementarakte, welche die Kate-
gorien nun sein sollten, war nur zu leisten als fortlaufende Repräsen-
tationsbildung dieser Akte.289 Die Orientierung am Ziel, als rein

285 System, l. c., p. 350.
286 „Jedes Denken ist ein Akt und jedes bestimmte Denken ist ein bestimmter Akt; aber

durch jedes solches entsteht uns auch ein bestimmter Begriff. Der Begriff ist nichts
anderes als der Akt des Denkens selbst, und abstrahiert von diesem Akt ist er nichts.“
(ibid., p. 364) - „So ist das gemeine Denken ein Mechanismus, in welchem Begriffe herr-
schen, aber ohne als Begriffe unterschieden zu werden; indes das transzendentale Denken
jenen Mechanismus unterbricht und, indem es des Begriffs als Akts sich bewußt wird,
zum Begriff des Begriffs sich erhebt.“ (p. 345)

287 p. 369.
288 p. 349.
289 Ein dezidiert antiplatonistischer Standpunkt, wie er dem Schelling des „Systems“ zuge-

standen werden kann, war allerdings hier unmöglich gemacht, da neben dem Muster der
anamnesis auch noch ausdrücklich betont war, daß die Thematisierung der Kategorien
schon vor aller Zeit im Bewußtsein Gottes existierte, was sich in der unangenehmen
Konsequenz auswirken mußte, daß der sie fortlaufend erst erzeugende Philosophierende
zwar die Welt aus dem Geist Gottes gebar, das aber doch nicht konnte, so lange er dieser
nicht war.



112 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

durchgeführtes Philosophieren nur die aktuale Reproduktion der The-
mata auf der symbolischen Ebene philosophischer Erörterung anzuer-
kennen, ist der eigentliche Grund für die Kritik an der Formalen Lo-
gik, die in ihre Urteile über Sachverhalte nicht einbezieht, daß diese
durch das Urteilen verändert werden könnten. Daß dies nicht für
beliebige Sachverhalte Geltung haben wird, ist offenkundig, so daß
erst die besondere Stellung der Hegelschen Kritik an der Formalen
Logik zur Deutung ihres Sinnes beiträgt. Seine Auseinandersetzung
dient erkennbar dem Zweck, die neue Verfahrenskultur des Philoso-
phierens zu begründen und er gelangt folgerichtig zu der Einsicht,
daß die an syllogistischer Deduktion, Beweisverfahren und dem
Rückgriff auf formallogische Grundsätze orientierte rationalistische
Metaphysik die überholte Gegenposition ist. Nicht keine Formale Lo-
gik, sondern keine formallogischen Ableitungen in der Philosophie
bezeichnete die Abwehr Hegels. Daß Günthers Anlehnung nicht von
Klarheit über diese Besonderheit geleitet ist, macht sein Unternehmen
an der Wurzel zweideutig, denn daß eine Logik der Geisteswissen-
schaften in gleicher Weise methodisch Verantwortung für die
Verwandlung ihres Gegenstandes zu übernehmen hätte wie die
dialektische Philosophie, wird sich nicht verteidigen lassen. Ihr
Einfluß auf ihr Material liegt nicht zuerst auf der methodischen, son-
dern auf der sozialen Ebene, wie es das Konzept einer Kritischen
Theorie systematisch zu berücksichtigen suchte290. Die Interpretation
einer Praxis kann diese beeinflussen, indem sie korrigierend, gar stö-
rend das Bewußtsein des Handelnden prägt. Das Wissen von Wis-
sensfunktionen über Praktiken aber, das Philosophieren, muß sich
selbst beeinflussen: es ist in seinem Vollzug fortlaufende Ergänzung
seiner selbst. Noch in der Retraktation der Wissensfunktionen von
Sachen ist es nur Ergänzung und Transformation jener, da es sich um
rein als Bedeutungen existierende Gegenstände handelt. Es ist hier
der Ort, an dem zu üben ist, was einmal Denken des Denkens genannt
wurde. Der intellektualistische Fehlschluß entstünde an der Schwelle,
an der der genetisch-rekonstruktiven Thematisierung von Wissens-
funktionen unterstellt wird, unmittelbar Transformation der Bezugs-
gegenstände zu sein, seien es Praktiken, seien es Sachen, denn im me-

290 Etwa bei Jürgen Habermas: Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik, in: Ernst To-
pitsch ed., Logik der Sozialwissenschaften, l. c., pp. 291-311.



Rationalität im Plural 113

thodischen Denken können nur mögliche Transformationen der Be-
zugsgegenstände entwickelt werden, die zu realisieren aber noch
immer eine praktische Handlung erforderte – und sei es nur das Aus-
sprechen des zündenden Wortes, auf das alle gewartet hatten.

Institutionen der Reflexion

Für die Theorieentwicklung Günthers liegt dennoch eine höchst
fruchtbare Auswirkung in der Kontamination geisteswissenschaftli-
cher Wissenschaftstheorie mit dialektischem Philosophieren, da so
nicht allein methodologische Probleme aufgenommen werden. Ein
kurzer Rückblick auf eine Erbschaft, die der rein methodologischen
Arbeit immer wieder Ausgriffe auf den Grundriß einer Theorie von
Reflexionsinstitutionen der ganzen Kultur unterlaufen läßt, kann das
zeigen. Nicht allein die aktanalytisch zu beantwortenden Fragen, wie
philosophische Rekonstruktion ihres konstruktiven Moments nach
Regeln Herr wird, und wie der Übergang von der Sachthematisierung
auf wiederum deren Thematisierung mit intellektuellen Operationen
geleistet wird, sondern die Frage, wie, gewissermaßen um Refle-
xionsakte herum, Institutionen entstehen, wird hier berührt und es
zeichnet sich der Umriß einer Strukturtheorie der Kultur ab.
Hofmann, der Lehrer, hatte auch hier wieder folgenreich vorge-

arbeitet. Seine Behauptung, Mathematik konstruiere a priori, geleitet
durch den innerlich gespürten Sinn der Gegenständlichkeit über-
haupt, Begriffe für besondere Gegenstandstypen, die von den Fach-
wissenschaften als Hypothesen verwendet würden291, machte zwar
mathematische Strukturen und Modelle zu allgemeinen formalen
Voraussetzungen von Modellen empirischer Wissenschaften292. Doch
abgesehen von dieser Verkennung der Funktion der Mathematik warf
ihre Beiordnung zu den Fachwissenschaften durch eine Analogie
Licht für ein mögliches fruchtbares Verständnis des Systems der Wis-

291 Sinnphilosophie, in: Denkendes Europa, l. sub 242) c., p. 301.
292 Damit erklärte man allein jene Modelle als wissenschaftlich, die mathematisch formulier-

bar sind und setzte zudem für physikalische Modellbildung spezifische Begriffe wie
Masse, Kraft oder Energie in Eines mit spezifisch mathematischen wie Vektor oder Zahl,
so daß der Blick für die besondere Leistungskraft eines Begriffs wie dem des Kraftvek-
tors, ein physikalisches Modell mathematisch zu spezifizieren, verstellt wäre; cf. Davis,
Hersh, Erfahrung Mathematik, l. c., pp. 400 sq.



114 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

senschaften. Hofmann nennt die mathematisierten Fachwissenschaf-
ten Sachwissenschaften von den eigentlichen Gegenständen293. Die
Orientierung auf die Mathematik anwendenden läßt erwarten, daß da-
mit nicht allein Naturwissenschaften im engeren Sinne bezeichnet
sind, sondern alle Fächer und Verfahren, die einer Mathematisierung
heute zugänglich sind, weil sie kausalgenetische Rekonstruktionen
ihrer Gegenstände hervorbringen. Das schlösse die quantitativen Me-
thoden der Sozialforschung ebenso ein wie den naturwissenschaftli-
chen Zweig der Psychologie. Daß in Kants transzendentaler Untersu-
chung der reinen Vernunft eine Wissenschaftstheorie der mathema-
tischen Naturwissenschaften in nuce enthalten war, zeigt nicht nur
sein Bezug auf Mathematik und Physik als exemplarischer Wissens-
formen und nicht nur die anknüpfenden Leistungen des Marburger
Neukantianismus bei der Entfaltung einer Theorie dieser Wissen-
schaften, sondern auch, daß Kant sich genötigt sah, zwei weitere tran-
szendentale Untersuchungen zur Erklärung der Vermögen mo-
ralischer und Kunsturteile durchzuführen. Daß auf diesen kulturellen
Feldern die Anwendung der Mathematik selbstverständlich sei, wird
sich kaum behaupten lassen. Doch Hofmanns Unterstellung einmal
angenommen, die Mathematik konstruiere a priori die Strukturen
möglicher Gegenstandsordnungen und untersuche deren gesetzliche
Verhältnisse294, erhält der nachfolgende Vorschlag einen Horizont,
der weiten Ausblick vermuten läßt. Eine analoge Erkenntnis a priori
aus dem Sinne der uneigentlichen, das ist der sinnbeseelten Gegen-
stände, würde die Verhältnisse möglicher Erlebnisse, erlebender
Verhaltensweisen und personaler Konstitutionen a priori entwerfen

293 Das Epitheton ist Resultat der Unsicherheit über die Bedeutung des Begriffs Gegenstand,
denn die „sinnbeseelten Gegenstände“ (Sinnphilosophie, ibid.), die zuvor als nicht-
gegenständliche zu bezeichnen erprobt wurde, sind hier uneigentliche genannt. Zu einem
Begriff der Handlung oder einem verwandten kann sich Hofmann nicht durchringen und
bleibt bei tastenden Versuchen der Umschreibung. Eine Einsetzung dieser Art hätte die
Entdeckung befördern können, daß es hier um die Unterscheidung von intentione recta
gegebenen Gegenständen und den allein intentione obliqua erschließbaren spezifischen
'Hinsichten' zu tun war, die am Typus des unter ihnen ausgebildeten Gegenstandes abzu-
lesen wären. Daß eben dies eine transzendentale Untersuchung ist, wird implizit durch
den Bezug auf Kant anerkannt und es fehlte nur die Einsicht, daß diese, nicht aber Mathe-
matik, die Begriffe erschlösse, mit denen sich Spezifika von Gegenstandsbildungen dia-
gnostizieren und rekonstruieren ließen. Doch diese Einsicht hätte die erste Prämisse auf-
gehoben, Mathematik definiere, was 'Gegenständlichkeit-überhaupt' sei.

294 ibid.



Rationalität im Plural 115

und hierdurch Hypothesen bereitstellen für ein nacherlebendes, er-
klärendes 'Verstehen' dieser uneigentlichen Gegenstände. Wenn und
soweit es möglich ist, auch in diesen Bereichen in exakten Sinn-
bildern zu formulieren, würde sich auf diese Weise eine allgemeine
Charakterologie ergeben, die zu den Geisteswissenschaften in dem-
selben Verhältnisse steht, wie die Mathematik zu den Naturwissen-
schaften.295 In dieser heuristischen Analogie tritt eine unbeachtete
Voraussetzung zutage, die bei systematischer Entwicklung revolu-
tionierend hätte wirken müssen. In der Annahme, eine faktenord-
nende 'charakterologische Mathematik' der Geisteswissenschaften
stünde zu diesen so, wie die vorhandene zu den Naturwissenschaften,
ist zugleich unterstellt, was eine jede Hoffnung, jene ließen sich je-
mals nach Verfahrens- und Themenordnungen dieser organisieren,
nicht nur als konkreter Aussichten ermangelnd, sondern prinzipiell ir-
rig erweisen würde, entwickelte man ihre Konsequenz en detail. Die
Geisteswissenschaften werden hier nicht als in einer Reihe neben den
Naturwissenschaften stehend unterstellt, was unumgängliche Vor-
aussetzung wäre, sollte der Ruf nach einem für beide verbindlichen
Rationalitätstypus auf Antwort hoffen dürfen. Die Frage, ob beide
Parteien überhaupt in irgend einer bestimmbaren Beziehung im Kos-
mos der kulturellen Formenwelten zueinander stünden, könnte, posi-
tiv, eine Antwort induzieren, für die sich überraschende Plausibilitä-
ten geltend machen ließen.
Man muß nicht vergessen, daß auch geistes- oder kulturwissen-

schaftliche Theoriebildung ihren Gegenstand intentione recta auffas-
sen wird, solange sie sich auf seine methodische Behandlung kon-
zentriert, um anzuerkennen, daß in Hofmanns Bestimmung der
Gegenstände der mathematisierten Naturwissenschaften als Gegen-
stände intentione recta neben denen der Geisteswissenschaften als
nicht solche eine begründete Ahnung lebt, diese hätten nicht neben,
sondern gewissermaßen 'hinter' Naturwissenschaften stehend begrif-
fen zu werden. Verständlich würde das unmittelbar, erkennte man in
der Wissenschaftstheorie eine besondere Geisteswissenschaft, die
Praktiken von Naturwissenschaften thematisiert: Experiment, Modell,
Hypothesen- und Theoriebildung, die also deren Objekte intentione
obliqua hat. Naturwissenschaften sind nicht durch das Einwandern

295 ibid.



116 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

reflexiv disziplinierender Methodik in naturwüchsige Praxis konstitu-
iert, sondern selbst Entstehung einer neuen Praxis, die sich mit den
genannten Stichworten skizzieren läßt. Die in ihr entfalteten Theorien
sind immer Theorien über Sachen und Sachverhalte, niemals aber
über Verfahren, so daß die Vermutung, das Verhältnis der naturwis-
senschaftlichen Theorie zur Praxis der Herstellung in Experiment und
technologischer Realisierung könnte Paradigma für das Verhältnis
von Theorie und Praxis überhaupt sein, irreleitet. Das Verfahren zur
Herstellung kann nie aus der Theorie des Gesetzeszusammenhangs
abgeleitet werden, die herstellbare Ereignisketten voraussagt.296

Schon innerhalb der Naturwissenschaft hat Theorie nicht die Funkti-
on, die immanente praktische Tätigkeit, d. i. die Bildung von Hypo-
thesen, die Konstruktion von Experimentanordnungen und den
Entwurf von Modellen, zu reflektieren und methodisch zu diszi-
plinieren, da diese pragmatisch-situativ und allenfalls nach Regeln
eines Handwerks verläuft297. Eine Analyse kultureller Formenwelten
und Handlungstypen, die unterstellte, die 'instrumentelle Vernunft'
der Naturwissenschaften sei deshalb so zu nennen, weil sie nicht
anders verführen als jede beliebige andere menschliche Praxis, und
bei vorausgesetztem Zweck nicht mehr zu entwickeln beanspruchten
als Voraussagen über herstellbare Ereignisfolgeketten, könnte dann
naturwissenschaftliche Arbeit als Praxis begreifen, die weder der Er-
kenntnis reiner Wahrheit diente, noch als einzige Instanz zur Neuer-
findung menschlicher Lebensformen schlechthin zu verstehen wäre,
sondern als historisch junge Objektivationsform, die man neben äl-
teren einzuordnen hätte. Sie stünden in dieser Perspektive neben den
lange vor wissenschaftsförmiger Begleitung institutionalisierten
Praktiken des Wirtschaftshandelns, der Rechtsprechung, der künstle-
rischen Produktion, der kultischen Praxis298 etc. Diejenigen Geistes-

296 Darum wird die konstruktive Intelligenz von Ingenieuren als eigenständiger Leistungstyp
kultiviert und realisiert. Cf. etwa Eugene S. Ferguson, Das innere Auge, Basel et al.:
Birkhäuser, 1993.

297 Wenn die Aufmerksamkeit der Forschung unter empiristischen und pragmatistischen
Prämissen diese Seite des naturwissenschaftlichen Prozesses besonders akzentuiert,
erhält die Skepsis sogar hinsichtlich der 'Wissenschaftlichkeit' der Naturwissenschaften
Nahrung, wie etwa das, nach amerikanischem Vorbild 'anthropologisch' genannte, ethno-
graphische Verfahren von Karin Knorr-Cetina zeigte; cf.: Die Fabrikation von Erkennt-
nis, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 11984.

298 Religiöse Riten, Feste, Wettkampfsport etc.



Rationalität im Plural 117

wissenschaften, die als Wissenschaftstheorie und -historik heute am
Anfang ihrer Institutionalisierung in Forschungseinrichtungen, Publi-
kationsorganen und Curricula stehen, fungierten in einer Reihe neben
anderen, solche Praktiken systematisch nach Prinzipien reflektieren-
den Medien, wie Wirtschafts- und Rechtswissenschaften, Kunst- oder
Religionswissenschaften etc.299 Geisteswissenschaften im Ganzen
sind, was den Vorrang sinnverstehender Verfahren in ihnen verständ-
lich machte, als Medien der Deutung und Diagnose menschlicher
Praktiken zu begreifen, denen diese zeitlich und funktional vor-
anzugehen haben.300 Sie sind daher auch so wenig Erzeugungs-
instanzen der von ihnen reflektierten Prozesse wie die, auch hier
immer: erinnernde, Reflexion einer Person auf eigenes Handeln und
Verhalten es ist.
Drückte man das Verhältnis beider Ebenen ausdrücklich in der mit

diesem Terminus unterschwellig beanspruchten Metaphorik des
Räumlichen aus, lautete die Frage, nach welchen Prinzipien und
Verlaufsgesetzen der Übergang zur 'Vogelperspektive' vollzogen
würde. Aktanalytische Untersuchungen hätten die Frage zu stellen,
ob der vielleicht, nicht notwendig, intellektuelle Schritt vom Vollzug
einer Praxis zur Reflexion auf diese als Genese der intentio obliqua
systematisch rekonstruierbar wäre. Günther betont in seiner Orientie-
rung an der zweiten Stellung des Gedankens zur Objektivität vorerst
nicht diesen genetischen Aspekt, wird aber darauf zurückkommen301.
Kurze Zeit nach der hier diskutierten Arbeit veröffentlicht er einen
Text302, der nicht nur die eben erschlossene Architektonik einer Pra-
xis-Reflexions-Schichtung als leitende Idee belegt, sondern auch die
vorn mit Vorbehalten erläuterte303 Interpretation der Formalen Logik

299 Daß deren Nachbarschaft nicht unplausibel erscheint, ist eigentliches Indiz für die Be-
gründbarkeit der Vermutung, auch ihre Gegenstandsbereiche seien 'benachbart': naturwis-
senschaftliche neben künstlerischer, kultischer, rechtspflegerischer Praxis.

300 Die Unterscheidung forschungspraktisch identifizierbarer Verfahren wird in dieser Per-
spektive als eine abgeleitete erkennbar. Wie die hermeneutischen, strukturalistischen oder
semiotischen Methodenapparate in der Erschließung nie beobachtbarer Ursachen im Un-
terschied zu im Ganzen beobachtbare Kausalbeziehungen analysierenden, experimentell-
empirischen Verfahren zu rekonstruieren und zu beurteilen seien, kann vorerst suspen-
diert bleiben. 

301 Cf. Kapitel 5 dieser Arbeit, pp.  sqq.
302 Logistik und Transzendentallogik (1940), in: Beiträge I, l. c., pp. 11-23.
303 pp. 80 sq.



118 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

als vermeinter 'Logik der Naturwissenschaften' bekräftigt. Die Erörte-
rung der Verfahren der exakten Wissenschaft304, so hier der Tenor,
könne nicht nach eben diesen Verfahren erfolgen, denn was
Gegenstand einer Logik ist, kann nicht Prinzip dieser selben Logik
sein305. Die Differenz der beiden Verfahrenstypen wird eingeführt als
die von: Leibnizlogik und Transzendentaltheorie306. Diese ist, mit
einem Bezug auf die exemplarische Leistung Kants, Reflexionsmedi-
um jener, der Formalen Logik, der bei dieser Gelegenheit ein weiterer
der Gründernamen beigegeben wird.

Unterscheidung als Schichtung 

Mit der Rekonstruktion dieser Architektonik wird begreifbar, welche
theoretischen Entscheidungen in einer Orientierung an Nicolai Hart-
manns Schichten-Ontologie enthalten sind. Günther hatte zu-
stimmend geurteilt, daß am mehrschichtigen Aufbau der Wirklichkeit
für den, der ernsthaft nachdenkt, wohl kaum noch Zweifel bestehen,
um aber zugleich daran zu erinnern, daß es nicht ausreiche, innerhalb
der Schichtenhierarchie Materie-Leben-Bewußtsein-Geist die Katego-
rien der niederen Schichten als gegenüber denen der höheren
'stärkere' zu postulieren. Dieses Konzept ist ihm nur ein weiteres Zei-
chen der grundsätzlichen Fehlersituation der heutigen Geistesphi-
losophie307. Zwar besäßen bei Hartmann die höheren Kategorien
Eigenschaften, die nicht auf die niederen zurückführbar waren, so
daß sie relativ 'freier' genannt werden konnten, aber sie blieben doch
ausdrücklich in Abhängigkeit von den niederen. Wie eine in erwart-
barer Weise als Grundbegriff verstandene Kategorie 'stärker' gegen-
über einer anderen sein könnte, bliebe undurchsichtig, erkennte man
in dieser Paraphrase nicht Hartmanns Terminologie. Bei ihm gab es
die Unterscheidung von Kategorie und Kategoriebegriff, die aus der
Reservierung des ersteren Terminus für die Benennung von Real-
formen, nicht Begriffen, hervorging. Es gab hier wieder eine Re-
alwelt mit inhaltlichen Strukturen, Stufen, Kategorien, Prinzipien,

304 Logistik und Transzendentallogik, l. c., p. 12.
305 p. 23.
306 pp. 22 sq.
307 Grundzüge, l. c., p. IX.



Rationalität im Plural 119

Wesensgesetze, Relationen, Abhängigkeiten308. Das durch Günther re-
lativierte kategoriale Grundgesetz Hartmanns, das die niederen Kate-
gorien für die 'stärkeren' erklärte, sprach daher von einer Hierarchie
der Wirkungskraft realer Prozeßformen309. Zwar mochten die
'Kategorien' höherer Schichten gemäß des 'Gesetzes der Freiheit' no-
va an Determinationsformen hervorbringen, die nicht auf die niederer
Schichten zurückzuführen waren, doch blieb ihr Wirkungsradius in-
nerhalb der Begrenzung durch niedere Determinationsformen ge-
bannt. So lange über die Bedeutung der doch auch postulierten nova
in den je höheren Kategorien nichts ausgemacht war, konnte das
Modell durchaus Plausibilität und produktive heuristische Potenz auf-
weisen310, und dem galt Günthers Anerkennung. In Hartmanns Ethik
aber zeigte sich, daß trotz gelegentlicher Inanspruchnahme der nova
für die Überformung niederer Determinationsarten eine grundsätzli-
che Überzeugung von der Ohnmacht des Ideellen mitging, die als ein
Residuum des mechanistischen Denkens diagnostiziert werden konn-
te, dem in der Idealität 'nur' Idealität und keine reale Macht gegen-
über physischer Kausalität gegeben ist.311 Einer solcher Interpretation
korrespondierenden Intuition entsprang Günthers Forderung, eine
durchaus vorhandene umgekehrte Abhängigkeit, die der unteren
Kategorien von den oberen, nachzuweisen. Hartmanns Perspektive
von unten her, in der die höheren Kategorien, weil 'freier', als zufällig
und unberechenbar erschienen, müsse eine Perspektive von oben her
entgegengehalten werden. Sie ergebe eine Umkehrung des Verhält-
nisses von Notwendigkeit und Freiheit312. In dieser Wendung ist die
wesentliche Forderung impliziert, die Determinationsart in der

308 Johannes Hirschberger: Geschichte der Philosophie, l. c., t. II, p. 607.
309 Mit ihm war nur behauptet, daß z. B. ein biotischer Prozeß in seinen Metabolismen das

Prinzip der physikalischen Kausalität nicht überschreiten oder partiell suspendieren konn-
te, oder daß psychische Prozesse die Verlaufsformen der sie ermöglichenden chemischen
und biotischen Prozesse nicht aufheben konnten, etc.

310 Daß es nicht bestritten wurde und wird, kann dagegen nicht behauptet werden, steht es
doch den Hoffnungen auf eine einheitliche Naturerklärung entgegen und wird auch in
neuerer Naturphilosophie für irreführend gehalten: cf. etwa Andreas Bartels, Grundpro-
bleme moderner Naturphilosophie, Paderborn et al.: Schöningh, 1996.

311 Hirschberger, l. c., p. 611.
312 Grundzüge, l. c., p. IX.



120 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

Schicht des Geistes313 nicht als bloße unwesentliche Modifikation an
ehernen naturgesetzlichen Verlaufsformen auffassen zu wollen, son-
dern die zwecktätige Daseinsform zum Kernproblem und Aus-
gangspunkt der kulturwissenschaftlichen Theoriebildung zu machen
und die von hier aus auftretende Erscheinung von Naturprozeßformen
als Kontingenz zeugende Bedingungen statt als absolute Wesenheiten
systematisch zu erschließen.
Folgenreich mußte sein, daß Günther von der Analyse der Formidee

einer Logik sprach, während zum Ansatz seiner Arbeit die Umkeh-
rung der Determinationshierarchie nach dem Hartmannschen Konzept
erklärt wurde. In seiner „Metaphysik der Erkenntnis“ hatte Hartmann
geschrieben, die Kategoriebegriffe seien nicht nur nicht die Katego-
rien selbst, sondern auch nicht einmal Definitionen derselben; sie
sind vielmehr nur hypothetische Repräsentationen der nicht definier-
baren und im Kern auch niemals faßbaren kategorialen Wesenhei-
ten314. Die unterstellte Parallelität von Themengebieten und Realsphä-
ren war hier durch den hypothetischen Charakter aller, auch der kate-
gorialbegrifflichen philosophischen Erkenntnis in der Schwebe
gehalten, keine realisierte, sondern immer eine aufgegebene Entspre-
chung315. Die Existenz der Realkategorien mußte innerhalb dieser
Prämissen im strengen Sinne dann eigentlich auch Hypothese sein.
Zwar wurde die Fähigkeit des erkennenden Bewußtseins unterstellt,
seinen Horizont zu transzendieren, indem sie an dessen Intention ge-
bunden wurde – sie selbst ist es, die den bloß intentionalen
Gegenstand transzendiert316 –, aber die behauptete Transzendenz
blieb als reale unverständlich, solange, was Erkenntnis sein sollte, be-
wußtseinsimmanent gedacht wurde. Von Bedeutung war daher die
Nuance, daß nur behauptet werde konnte, alles Bewußtsein meine mit
seinem Gegenstand ein Transzendentes317. Dann bezeichneten die
'Kategorien' eine Gesamtheit 'an sich seiender' Gegenstände, wie sie

313 Die man als das 'Reich' zwecksetzenden Handelns zu verstehen haben wird, wenn auch
Günther nicht zu diesem Begriff vorstößt.

314 Nicolai Hartmann: Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis, Berlin: de Gruyter,
21925, p. 286.

315 Hirschberger, l. c., p. 609.
316 Hartmann, l. c., p. 106.
317 ibid., p. 76.



Rationalität im Plural 121

vom erkennenden Bewußtseins unterstellt wurden und es konnte
keine empirisch-realistische Behauptung sein, daß gemäß eines kate-
gorialen Grundgesetzes die Kategorien der niederen Stufen die
'stärkeren' und die auf ihnen aufruhenden die 'freieren' seien, die als
Integration von niederen mit einem Plus an Determinationspotenz
existierten. Immerhin aber war in Hartmanns Konzeption die Unter-
scheidung realer Determinationsbeziehungen von semantischen Be-
ziehungen aufbewahrt worden, die der rationalistischen Metaphysik
des 18. Jahrhunderts nicht derart selbstverständlich gewesen war. So
war zu erwarten, daß zwar die reale Determinationskraft der Kau-
salprozesse in Hartmanns Konzept 'größer' als die vernünftig-teleolo-
gischen Handelns angenommen wurde, nicht jedoch auch, daß es eine
begriffslogische Abhängigkeit gebe, die den Begriff der Kausalität
von dem der vernünftigen Zwecksetzung – wie auch anderen zwi-
schen ihnen liegenden – so aufgehoben und integriert vorstellte, daß
ersterer zu einer logisch-semantischen Voraussetzung für letzteren
würde. Das hätte außerdem bedeutet, daß es ein dem kategorialen
'Gesetz der Stärke' entsprechendes begriffliches Gesetz gäbe, das die
Bedeutung des Kausalitätsbegriffs in irgend einer Weise die Bedeu-
tung eines 'höheren', integrierenden Begriffs hätte einschränken las-
sen. Günthers wie selbstverständlich erfolgender Anschluß an Hart-
manns Schichtenlehre setzt sich jedoch über die Nuance der Unter-
scheidung von realen Determinationsbeziehungen und semantischen
Abhängigkeiten stillschweigend hinweg. Das Konzept der 'von unten
her' determinierten Hierarchie von Realsphären unter Rückgriff auf
Hegel durch ein Abhängigkeitsverhältnis 'von oben her' zu ergänzen,
konnte der Versuchung Nahrung geben, in der logisch-semantischen
Umfunktionierung von Begriffen durch synthetisch überbietende zu-
gleich die Überdetermination 'niederer' Prozeßformen durch 'höhere'
finden zu wollen.318 Das als 'Logik der Geisteswissenschaften' be-

318 Man hat zudem hier eine doppelte Indifferenz zu bemerken, da die umgewendete Hart-
mannsche Terminologie eine Realdetermination 'niederer' Prozeßtypen durch 'höhere' zu
indizieren scheint und die Architektonik kultureller Medienwelten, wie sie oben rekon-
struiert wurde, eine Überdetermination von Praktiken durch Begriffe der Reflexionswis-
senschaften. Beides erscheint als so wenig plausibel, daß, mindestens bis hier, eine ent-
scheidende Lücke in den theoriestrategischen Skizzen Günthers zu vermuten ist. Sie wäre
offenbar nur zu schließen, wenn, zum einen, Technik als der Ort thematisiert würde, an
dem bestimmter Zweck und Naturkausalität verknüpft werden und, zum anderen, Politik,
Verwaltung und Recht (heute auch: Sozialpädagogik) als Medien, mit denen das Ver-



122 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

gonnene Unternehmen, das die Frage nach der Methode intellektu-
eller Synthese de dicto separierter thematischer Sektoren verfolgen
sollte, wäre so mit der Erbschaft des von Spengler verfehlten Pro-
blems kultureller Realsynthesen verquickt, was durch Anlehnung an
einen 'spenglerianisch' interpretierten Hegel perpetuiert statt aufge-
hoben würde. Damit machte man erkennbar zwei unterscheidbare
Fragen zu einer und es ist kaum ein Zufall, daß die Identifikation zu
einem Versuch 'paßt', die Geisteswissenschaften als Medium der In-
tegration zerteilter Handlungs- und Verständigungswelten zu
etablieren.319 Ein soziologischer Blick auf die möglichen und wirkli-
chen Funktionen ausdifferenzierter Reflexionsmedien hätte aber dar-
an zu erinnern, daß die aufschließende Kraft einer überzeugenden In-
terpretation wohl die Klüfte zu schließen vermag, die zuvor zwischen
der Wahrnehmung etablierter Partikularpraktiken und dem
Verstehensvermögen eines Beobachters lagen, doch ist nicht nur
nicht anzunehmen, daß das gewonnene Verständnis die fremde Praxis
erfasse, wie sie 'an sich' sei320, sondern auch nicht, daß die gewonnene
symbolische Ebene eines begrifflichen Instrumentariums diver-
gierende Realtendenzen zu integrieren (oder konfligierende zu mode-
rieren) geeignet sei, wenn damit der Gedanke ausgesprochen sein
sollte, daß die für ein Bewußtsein geleistete Vermittlung, sowohl
asiatischen Volksglauben wie auch calvinistische Religiosität, oder
sowohl relativistische Physik wie auch strukturalistische Literatur-
wissenschaft zu verstehen, identisch sei mit der konfliktfreien Real-
vermittlung der im Lichte solcher Ordnungsbildungen ausgelösten
Handlungsfolgen.

ständnis für den Eigensinn kultureller Praktiken in eine Moderation ihrer Existenzweise
transformiert wird.

319 Cf. vorn, pp. 73 sq.
320 Das Problem der Ethnographie wurde eine Zeitlang darin gesehen, daß alle symbolischen

und gegenständlich-praktischen Handlungsformen einer Zivilisation als die, die sie 'an
sich' sind, natürlich nur von Angehörigen dieser Zivilisation verstanden werden und die
infinitesimal genaue Erfassung also nur einem Ethnologen gelingen könnte, der nicht nur
in dieser Zivilisation lebt, sondern dort geboren wird, lebt, und stirbt. Diese Grenzvorstel-
lung macht deutlich, daß das Beobachterwissen kein Teilnehmerwissen sein kann und es
auch nicht sein soll. Da, was solche Kulturpraktiken 'an sich' sind, im strikten Sinne noch
nicht einmal von den Handelnden selbst 'verstanden' wird, weil sie es nicht zuerst zu
verstehen suchen, sondern vollziehen, ist die Funktion der Interpretation bereits eine
'Vermittlung', keine einfache Angleichung.



Handeln, ohne zu verstehen 123

Handeln, ohne zu verstehen

Verständigung als Funktion

Die ungefüge Terminologie Günthers mag Zweifel induzieren, ob
dem Autor die analytische Kraft zugeschrieben werden könne, die
nötigen Vermittlungsstufen zwischen Gesinnung und Institution
plausibel zu rekonstruieren, doch daß er gar keine unterstellte und
man in ihm einen nicht nur fahrlässigen, sondern sogar bewußten
Verteidiger habitueller Kongruenz mit der Ideologie des NS-Staats
sehen müsse, ist zwar behauptet worden, aber schwerlich belegbar321.
Wenn ein Autor postuliert, persönliche Gesinnung müsse durch Mit-
teilbarkeit Anschluß an die Allgemeinheit von Staat und Religion
wahren322, ist das nicht zweifelsfrei Legitimation einer (Selbst)-Ein-
bindung in die Wirklichkeit gewordene Herrschaft des NS-Staates323,
sondern eher die Kritik einer Haltung, der Hegel in der „Vorrede“
zum „System der Wissenschaft“ bescheinigte, sie trete in esoterischer
Kommunikationsverweigerung die Wurzel der Humanität mit Füßen,
wie dann auch die Erläuterung der 'Allgemeinheit' als Recht, Sittlich-
keit unzweideutig sichtbar macht324. Zudem fügt sich die Insinuation,
hier sei eine obrigkeitshörige Willigkeit zur Indoktrination als Auflö-
sung des Problems individuellen Überzeugungsgewinns vorge-
schlagen worden, nicht recht zu einer Argumentation, die zur Opposi-
tion nicht die 'sittliche Freiheit'325, sondern die Behauptung der In-
kommunikabilität wertgeleiteter Entscheidungen hat, also das, was
man ethischen Dezisionismus nennen kann. Wenn Günthers Vor-
schlag aus systematischen und methodischen Gründen ebenfalls un-

321 Wolfgang Neuhaus: Die kalte Rationalität der Herrschaft, http://guenther.uni-klu.ac.at/
neu_01bt.htm, 1999.

322 Günther, Philosophieren als Lebensnotwendigkeit, in: Die Tatwelt, H. 4, 1936, Berlin, p.
216.

323 Neuhaus, ibid.
324 Günther, ibid. - Neuhaus zitiert eine längere Passage wörtlich, findet aber wohl keine

mildernden Umstände.
325 Neuhaus behauptet, Günther bestreite „ein zentrales Argument der klassischen bürgerli-

chen Philosophie: die Freiheit des Subjekts, (ethische) Entscheidungen zu treffen“.



124 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

zureichend ist, macht ihn das noch nicht zum Verfechter einer Dia-
gnose ethischer Inkompetenz des Menschen326.
So lange Günther zu Formeln neigte, die Pluralität der Wis-

senskulturen berühre das viel breiter und tiefer wurzelnde Problem ..
der synthetischen Einheit des menschlichen Selbstbewußtseins327,
mochte daher die Dringlichkeit der Fragestellung nicht recht deutlich
werden, auch für den Autor selbst nicht, und es bedurfte offenbar
neben der Bekanntschaft mit der Leipziger Soziologie auch der empi-
rischen Anschauung im Deutschland von 1933 bis 1936, um zu er-
kennen, daß systematische Theorie keine Kraft besaß, moderierend
oder vermittelnd einzugreifen, wo sich die 'Kausalitäten' des Inter-
essenkampfes in frühmoderner Gewaltpolitik realisierten328. Aber
man konnte allzu undifferenzierte Hoffnungen auf die Herrschaft von
Vernunft und Toleranz aufgeben und dennoch, belehrt und ernüch-
tert, die Arbeit an einer Kultivierung der aufklärenden Reflexion
fortsetzen, indem man die Fragestellungen präzisierte, wie es Günther
in der Kontroverse mit Rausch begann329. Dessen existentialistisches
Pathos, die Verteidigung des Philosophierens als persönlich bedeut-
samer Besinnung und die Insistenz darauf, Entscheidung als rückhalt-
los privat zu erkennen, mochte eine in ihrem Ernst anrührende
Haltung bezeugen330. Daß damit aber alles geleistet sein sollte, wozu
Philosophie imstande sei, war spätestens dann fraglich, wenn aus der

326 Neuhaus reagiert l. c. vor allem auf eine Rezension, in der Günther „das Unordentliche
von der Diktion her äußerst aggressiv attackiert“ (ibid.). Ein Seitenblick auf die Kontro-
verse mit Rausch erfolgt zwar, bleibt aber für das Urteil ohne produktive Folgen, trotz
des Zitats aus Günther l. c., dem Menschen begegne „die Wirklichkeit als substantielle,
allgemeine Dimension des eigenen Gewissens.“ Joachim Paul hat gegen die Darstellung
von Neuhaus protestiert und daran erinnert, daß Günther antirationalistische Argumente
abzuwehren sucht. Die retrospektive Verdunklung der obrigkeitsstaatlichen Tradition
durch den Faschismus verleitet heute leicht dazu, in einem Konzept rationeller Führung
des Staates die gesuchte Synthese aus technischer Planung und traditioneller Delegation
von Herrschaft zu verkennen und ihr die Anerkennung als kritikwürdige Lösung zu
verweigern. (Die Dokumente dieser Diskussion sind nicht mehr auf dem mail server des
IFF Klagenfurt zu finden, aber von Joachim Paul zu erhalten, jpaul@xpertnet.de). Erklä-
rungsbedürftig bleibt wohl, daß der von Neuhaus herangezogene Text Unverständige
Philosophie, der im Organ des Amtes Schrifttumspflege bei dem Beauftragten des Füh-
rers für die gesamte geistige und weltanschauliche Erziehung der NSDAP im August
1938, pp. 415 sq., erschien, in der akribischen Bibliographie nicht verzeichnet ist, daß
aber „Günther .. als konzeptioneller Ideologe des Dritten Reichs tätig“ gewesen sei
(Neuhaus, l. c.), ist eine schwerlich überzeugende Behauptung. Man wird Günther
menschlich und hier argumentativ wohl eher gerecht, erkennt man an ihm den Habitus



Handeln, ohne zu verstehen 125

existentiellen Einsamkeit der persönlichen Verantwortung umstands-
los die Impotenz der Verständigung über Gründe von Entscheidungen
abgeleitet wurde. Das ergäbe dann doch eine Auflösung von Einheit,
die von etwas anderer Dringlichkeit als die des theoretischen Selbst-
bewußtseins wäre, denn daß unter dem heroischen Pathos der ein-
samen und rechenschaftsfreien Entscheidung auch die Auflösung
aller zivilisierten Verbindlichkeit betrieben werden konnte, war für
ein gebildetes Rechtsbewußtsein im Deutschland von 1936 minde-
stens zu ahnen. Rausch argumentierte dabei mit einem ungeklärten
Begriff von Verständigung, wenn er behauptete, daß der Grad der
Mitteilbarkeit .. vom Grad der Beweisbarkeit abhängig sei.331 Gün-
ther antwortet jedoch unter denselben Voraussetzungen, wenn er
fordert, die wissenschaftliche Philosophie müsse daran festhalten,
persönliche Entscheidung als durch Beweis zwingend, d. h. mitteilbar
zu konzipieren, da nur so die unbedingte Forderung, den wesentli-
chen Gehalt seiner Innerlichkeit in objektiven, allgemeinen und in ih-
rer Allgemeinheit mitteilbaren Lebenszusammenhängen zu realisie-
ren332, erfüllt werden könne. Das erscheint als Mißverständnis, da
Rausch ausdrücklich der Gestaltung der Lebensführung zuarbeitet,
und Günthers Insistieren auf einer Aufgabenstellung wissenschaftli-
cher Philosophie die intellektuelle Rekonstruktion einer Praxis
bezwecken muß. Der Terminus Beweis bezeugt, daß er die Konklu-
denz alltäglichen kommunikativen Handelns nicht nur als logische
Konklusion rekonstruieren, sondern durch sie überhaupt gewährlei-
sten will. Aber in den Sätzen des Proponenten war eben diese Ver-
bindung hergestellt gewesen und es war daher eine offenbar erst zu

eines 'preußischen Puritaners', wie ihn Sebastian Haffner in seiner Geschichte eines Deut-
schen dargestellt hat; cf. l. c.,  pp. 98 sq. 

327 Die philosophische Einheit der Wissenschaften, in: Die Tatwelt, H. 2, 1937, p. 79.
328 Was im 20. Jahrhundert bedeutete, sich der bildungsoptimistischen Hoffnung auf eine

Zukunft allgemeiner aufgeklärter Urteils-, Reflexions- und Verständigungskompetenz,
wenn nicht zu entschlagen, so doch keinesfalls mehr zweifelsfrei sicher sein zu können.

329 Philosophieren als Lebensnotwendigkeit, l. c.
330 „Die Liebe ist es, durch die der Gedanke das Schicksal des Denkenden wird, das ihn in

die Nacht der Verzweiflung stürzt und wieder in das Licht einer klaren Überzeugung
hebt“. - „Der Ausgang echten, selbständigen Philosophierens ist also .. eine Not, in die
der ganze Mensch gerät und die ihm Bücher höchstens enthüllen können“ (p. 209).

331 p. 211.
332 p. 220.



126 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

bewältigende Arbeit, die Differenz von Verständigung und Erreichen
von Einverständnis zu bestimmen. Hier sollte dieses immer noch jene
verbürgen, was natürlich zur Folge haben mußte, daß jedes Mißver-
stehen aus egoistischer Verweigerung zu erklären war.

Handlungstheorie

Es wird keiner Begründung bedürftig sein, nach den Vor-
aussetzungen konkludenten Handelns zu fragen, wenn man einmal zu
der Überzeugung gekommen war, Zeuge seines Mißlingens zu sein.
Wenn die Selbstinterpretationen oder gar nur das Selbstgefühl der
handelnden Personen nicht geeignet sein konnten, eine adäquate
Handlungs'antwort' zu induzieren, mußte es andere Voraussetzungen
dafür geben, die dann offenbar den Horizont des Persönlichen über-
schritten. Nach ihrer Bestimmung sucht Günther im Aufsatz
„Religion, Metaphysik und transzendentaler Idealismus“333.
Gleich anderen Kulturen habe die europäische die Vorstellung von

der Abkunft des geistigen Menschen aus der Transzendenz
entwickelt, jedoch mit einer charakteristischen Nuance, die gegen-
wärtig eine Krise des Selbstverständigung über Werte und Ziele des
Lebens in der Kultur hervortreibe. In der europäisch-christlichen
Tradition seien immer Versuche unternommen worden, sich dieser
Abkunft begrifflich zu versichern, wodurch von Beginn an eine
Tendenz zur bedingungslosen und radikalen Säkularisation des hei-
ligen Gottes in der christlichen Religiosität eingelagert gewesen sei.
Ursprung dieser Tendenz sei Platons Gleichsetzung der metaphy-
sischen Existenz des Menschen, d. h. seiner göttlichen Herkunft, mit
der rationalen Struktur des Bewußtseins334. Die Unterstellung der
Existenz ideeller Wesenheiten vor der Existenz des empirischen Indi-
viduums habe zwar die Gründung seiner Geistnatur in der Tran-
szendenz sichern können, jedoch um den Preis der Anfälligkeit des
Grundes für Kritik, anders als etwa in den ostasiatischen Weltreli-
gionen. Die Geltung der rationalen Strukturen des Denkens als ad-
äquater Abbilder des absoluten göttlichen Seins habe wohl die im

333 In: Helmut Schelsky/Gotthard Günther, Christliche Metaphysik und das Schicksal des
modernen Bewußtseins, Leipzig: Hirzel, 1937, pp. 9-46.

334 p. 13.



Handeln, ohne zu verstehen 127

reinen Denken beschlossenen raffinierten Gefahren gebannt, doch
seien diese in dem Augenblick akut geworden, da die platonisch-klas-
sische Hypostasierung der rationalen Strukturen durch die Selbst-
reflexion des Denkens der Auflösung verfiel. Nach Descartes' Einsatz
sei mit Kant die lang vorbereitete 'Revolution der Denkart', mit deren
moralisch-existentiellen Folgen wir uns heute auf politischem Boden
auseinanderzusetzen haben, endlich ungefesselt ausgebrochen. Man
kann die seelische Wirkung der Vernunftkritik auf das moralische
und religiöse Bewußtsein gar nicht hoch genug einschätzen, denn die
metaphysische Dimension als der Grund und Ursprung des wahrhaf-
tigen Daseins des Menschen habe sich durch sie wie eine Fata
morgana aufgelöst.335 In der Lehre von den Antinomien sei demon-
striert, daß Grundprobleme der Selbstverständigung des Menschen
nicht durch logisch stringente Begründung, sondern nur durch Ent-
schluß zu bewältigen seien. Sowohl sei begründbar, daß die Welt als
endlich in Raum und Zeit sowie vollständig und eindeutig de-
terminiert zu denken sei, als auch ihre Unendlichkeit und nur unvoll-
ständige Determiniertheit. Brisant werde dies durch seine Implika-
tionen: der erste Standpunkt ermögliche mit der Entstehung der Welt
einen Schöpfer – weshalb der entgegengesetzte zweite in eben dieser
Hinsicht das religiöse Problem schlechterdings und radikal auflöse.
In Sperrdruck wird die Konsequenz formuliert: Das Ich entdeckt hier
die Existenz Gottes als identisch mit dem metaphysischen Problem
seines eigenen Willens.336 Schon die theoretische Philosophie Kants,
nicht erst die Moraltheorie, ist der Ort, an dem Gott als eine notwen-
dige Unterstellung statt als gegebene Realität gedacht wird. Die Dia-
gnose wird im Bewußtsein gegeben, daß das Problem des toten
Gottes das des Autoritätsverlustes der religiösen Tradition ist, denn
die Pointe besteht darin, in der Bindung der Rechtfertigung empi-
rischen Handelns an nur private Evidenzen die Realisierung der Idee
des Guten337 als unbewältigtes Problem zu entdecken338. Das Ich lebe
mittels des kritizistisch verwandelten Bewußtseins, das die letzten

335 pp. 9-12.
336 p. 15.
337 p. 11.
338 Hier folgt dann die wie beiläufige Erinnerung an die Folgen „auf politischem Boden“. -

ibid.



128 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

und dünnsten Fäden zerreißt, welche es noch an die absolute Sub-
stanz gebunden haben339, in der bisher allein Gott zuzuschreibenden
absoluten Freiheit.

Prozeß der Geschichte

Daß noch Kants Konzept zugleich mit dem Glauben an den mono-
theistischen Gott in einen Gegensatz zu einer dritten Macht gestellt
werden kann, zeigt die Formel, Geschichte und transzendentales
Apriori bildeten eine Antithese340. Die historistische Auflösung des
Glaubens an die Eine Vernunft kann daher für die Diagnose um-
standslos von der Dissoziation der Kirchen und Dogmatiken vertreten
werden, indem der Verlust des ontologischen Gottesbegriffs als Ursa-
che für die Mehrdeutigkeit von Traditionen identifiziert wird. Könne
der Mensch entscheiden, ob Gott der metaphysische Existenzgrund
des Daseins sein soll oder nicht, dann sei damit auch die metaphy-
sische Freiheit des Menschen gegenüber der Geschichte als Offenba-
rung eines eindeutigen göttlichen Willens behauptet.341 Die mißver-
ständliche Formulierung meint kaum eine Inklusion, denn die Frei-
heit, Gottes Existenz anzunehmen oder zu verwerfen, impliziert nicht,
daß dessen Offenbarung mehrdeutig, sondern, daß sie im Falle der
Verwerfung bedeutungslos ist. Was hier aber ausgesprochen wird, ist
die Einsicht, daß selbst die Entscheidung für ein religiös gegründetes
Selbstverständnis den Autoritätsverlust tradierter Werte, ihrer irredu-
ziblen Pluralität wegen, nicht auszugleichen vermöchte. Keine vor-
handene Religion könne noch mit dem Anspruch auftreten, absolute
und unüberbietbare Glaubensgewißheit zu vermitteln und es werde
auch keine Religion einen solchen Anspruch jemals erfüllen, weil der
metaphysische Sinn geschichtlicher Existenz eine eindeutige Realisa-
tion eines absoluten Bewußtseins grundsätzlich ausschließt.342 Offen-
bar ergäbe auch eine säkularisierte Variation des Problems keine neue
Konstellation, denn daß ein prinzipielles Gefühl der Achtung vor dem
Sittengesetz die gesuchte Primärinstanz für die Deckung von Ent-

339 p. 16.
340 p. 9.
341 p. 18.
342 p. 20.



Handeln, ohne zu verstehen 129

scheidungen sein könnte, erwägt Günther nicht. Von Bedeutung ist
die Wendung, um philosophisch problemadäquate Antworten zu ge-
winnen, müsse das Denken nach göttlichem Range streben343. Daß
mit ihr an die Wendung Eckharts angeknüpft wird, nos transforma-
mur totaliter in deum et convertimur in eum344, scheint sie als der
Mystik angemessene kenntlich zu machen, in der der Aufstieg der
endlichen Kreatur zum Vollbewußtsein einer unendlichen Intelligenz
vorgezeichnet wird. So klingt auch noch die Forderung, sich von
einer philosophischen Thematik zu lösen, die sich bisher noch als
christlich im Sinne des tradierten kirchlich-christlichen Bewußtseins
verstehen konnte, wie es ja die Idealisten Fichte, Schelling und Hegel
getan hätten345. Diese bleiben wohl methodische, aber nicht mehr ma-
teriale Orientierung, denn der Idealismus hat selbst den vollen tran-
szendentalen Umfang des neuen Bewußtseins noch nicht beschrieben.
Es ist ihm entgangen, daß seine eigene transzendentale Theorie des
theoretischen Bewußtseins unmittelbar die Fortführung in eine tran-
szendentale Theorie des praktischen Bewußtseins fordert346. Damit
aber bedeutet der Aufstieg zur göttlichen Erkenntnispotenz nun, der
menschlichen Fähigkeit zur Theorie ein Thema zu öffnen, das in der
christlichen Tradition wohl zuerst als Faktum legitimiert, nicht aber
intellektuell erschlossen worden sei. Jeder Idealismuskenner weiß,
daß die Hegelsche Logik eine Analyse aller überhaupt möglichen Be-
wußtseinssituationen liefern will. Was sie aber tatsächlich entwickelt,
ist einzig und allein der transzendentale Bereich des Selbstbe-
wußtseins im Denken. Sie vergißt, daß sich dasselbe Bewußtsein
ebenso urphänomenal und grundsätzlich in Handlungen, d. h. in Ent-
scheidungen bestimmt .. Es gibt urphänomenale nicht-theoretische
Bewußtseinssituationen, die ebenfalls in das Denken gehoben werden
können, die aber nie im Denken auflösbar sind. Alle reinen Kategori-
en der Entscheidung wie Treue, Ehre, Ergebung, Liebe, Angst,
Grauen, Haß usw.347 sind systematisch zu Themen einer Tran-

343 p. 11.
344 p. 17.
345 p. 8.
346 p. 6.
347 p. 7.



130 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

szendentallehre vom Willen348 zu machen. Daß die bisherige Kultur
hier überschritten werden müsse, wird niemand ernsthaft bestreiten,
denn gerade das scheint das metaphysische Grunderlebnis unserer
Gegenwart zu sein.349 Hier geht nicht nur die Hoffnung auf die
Bindungskräfte überzeugender Einsichten für Handlungen dahin,
sondern zugleich und in Einem damit die auf die Restituierbarkeit ge-
fährdeter Evidenzen der Kultur durch das klassische Verfahren des
Denkens des Denkens. Aber die Frontstellung ist auch nach der
anderen Seite eindeutig. Nicht das empfindsame Nachspüren, dem
immer nur die Verlorenheit im Ungrund der personalen leiblichen Re-
gungen und Gefühle als Resultat entspringt, nicht die Einsamkeit der
unendlich sensiblen Rezeptivität, die es als Verrat am Heiligsten an-
sehen will, die tiefe Innerlichkeit an das helle Tageslicht zu heben
und nicht der zur Vornehmheit gesteigerte Autismus des Ästheten-
tums sind die angemessenen Reaktionen auf die Erfahrung des
Primats des existere vor dem cognoscere, sondern wiederum ein auf-
klärerisches Programm zur methodischen Erschließung des bislang
Unvertrauten und Unbekannten.
In der Entwertung älterer, über Brechungen hinweg dauernder

Orientierungen lag schließlich die Gefahr, die Resultate der Kultur-
entwicklung vergangener Epochen zwar um sich, aber dennoch nicht
zur Verfügung zu haben, da, wo nur eine zufällige Abfolge von Epo-
chen unterstellt war, von Fortschritt schwerlich die Rede sein konnte.
Konnte die Frage, was zu tun sei, nicht durch ein 'Lernen aus der Ge-
schichte' beantwortet werden, weil die eben vergangene Epoche jen-
seits eines Kulturbruchs lag, der sie zur Antiquität machte, kaum daß
sie abgelebt war, und zugleich aus keiner irgendwie gearteten Offen-
barung, mußten andere Medien gefunden werden, die es dem Indivi-
duum ermöglichten, aus der Privatheit seines Erlebnishorizonts her-
auszutreten, um seinem Handeln, das hier von selbst heraustrat, in
seinen Folgen, den angemessenen Horizont zu gewinnen. Konnte
man aus der Vergangenheit keine exemplarischen Erfahrungen mehr
beibringen, aus denen Maßstäbe für zukünftige Entscheidungen
zwanglos und zweifelsfrei gewonnen werden konnten, dann erfuhr
man den Verlust der Evidenz des Vertrauten, in generationenlanger

348 p. 8.
349 p. 7.



Handeln, ohne zu verstehen 131

Tradierung als realitätstauglich Erwiesenen, das Kriterium der Diffe-
renz von Möglichkeit und Wirklichkeit hatte sein können. Hier ent-
steht nun die erste Skizze der gesuchten nichtklassischen Logik, ge-
legentlich des Unterfangens, eine methodische Figur der Hermeneu-
tik für die Modellierung der Beziehungen vom durch Wissen
strukturierten Raum Vergangenheit zum durch Extrapolation und
Entwurf geordneten Handlungsraum Zukunft anzuwenden und dabei
zugleich umzuformen350. In der Krise des Offenbarungsglaubens er-
kennt Günther, was schon Erfahrung des 18. Jahrhunderts gewesen
war, den Zweifel an der Fortschreibung von Traditionen als
Forderung neuer Formen der Vermittlung über Brüche hinweg. Daß
es jedoch mehr als eine Reprise ist, zeigt die Kritik auch der nun
schon überlieferten Reaktion auf die verwandte Problemlage, wenn er
formuliert, die Hegelsche Geschichtsphilosophie ebenso wie die vor-
ausgehenden geschichtsphilosophischen Entwürfe der Aufklärung
hätten sich vermessen, die ganze geschichtlich-metaphysische
Wirklichkeit vom ersten Anfang an bis in alle erdenkliche Zukunft auf
ein reelles Zeitmaß bringen zu können, so daß notwendig auch ein
Sinnzusammenhang die Substanz des geschichtlichen Daseins be-
herrschen müßte.351 Der innere Zusammenhang, der Geschichte als
Fortschritt denkbar machte, sei aber mit historistischem Bewußtsein
zu durchtrennen. In der Wendung, der einzig übrige Konnex zwi-
schen den Zeiten sei die Entscheidung in Freiheit, wird der Zu-
sammenhang zugleich restituiert und als Problem etabliert. 
Bleibt im Detail auch das meiste unfertig und dem echten Problem

unangemessen, ist an Günthers Modell doch der allgemeine Umriß
eines konzeptionellen Kerns bedeutsam, der entwickelbar ist. In dem
Gedanken, Vergangenheits- und Zukunfts'raum' hätten verschiedene
Ordung, liegt die Einsicht, daß es keine einfache Verlängerung von
Handlungsformen und Institutionen in der Zeit geben kann, wo Ent-
scheidungen zu treffen sind. Vom aus Vergangenheit genährten Wis-
sen können hier Realität setzende Entscheidungen nicht gleichsam
ausgefällt werden. Von einem entwerfenden, erprobenden Denken
ließe sich das erwarten, wenn in ihm alle relevanten Bedingungen

350 Wahrheit, Wirklichkeit und Zeit, die transzendentalen Bedingungen einer Metaphysik der
Geschichte, in: Beiträge I, l. c., pp 1-7.

351 p. 5. 



132 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

und Folgen einer Entscheidung programmatisch bedacht wären. Hier
wäre die tatsächliche Ausführung einer beschlossenen Handlung der
eindeutige Abschluß eines Horizonts offener Möglichkeiten, derart,
daß die intellektuell vorgezeichneten Handlungszüge aus ideellen in
den realen Horizont nur überträten. Günthers Fragestellung aber ist
die nach der Genese des Möglichkeitshorizonts aus der Faktizität des
als Vergangenes Gegebenen. Diese Orientierung ist Anlaß für seine
Formel, 'das Zeitproblem' ließe sich nicht auf das unmittelbare
Verhältnis von Handeln und Denken reduzieren352. Die formulierte
Fragestellung aber verkürzt bereits den Inhalt des tatsächlichen Pro-
blems, denn sie stellt die Beziehungen beider 'Räume' als die der Ver-
mittlung semantischer Differenzen dar: die niedrigere Komplexität
der Vergangenheit, in der alles unveränderlich sei, nichts mehr in der
Schwebe des könnte, soll mit der reicheren Mannigfaltigkeit der noch
verwirklichbaren Möglichkeiten zukünftigen Geschehens 'vermittelt'
werden. Die Orientierung an Anschaulichkeit führt jedoch auch hier
dazu, daß die zentralen Thesen die Fragestellung eher verdecken als
explizieren. Aus der Objektnatur vergangener Ereignisse, reflektie-
rendem Denken 'gegeben' zu sein, wird die These abgeleitet, daß, da
hier die Zeit als bloßes Objekt der theoretischen Reflexion aus-
geliefert sei und in die Erinnerung hereintrete, das Denken eine hö-
here Mächtigkeit gegenüber der Zeit besitze353. Zum zweiten erlebe
sich das in Entscheidungen lebende Ich der praktischen Vernunft .. i
n der Zeit, so daß sich die Zeit als von höherer metaphysischer
Mächtigkeit .. als der Wille erweise354. Der mathematische Terminus
Mächtigkeit wird hier auf seinen Ursprung als Metapher der An-
schauung zurückgebildet und zur Beschreibung anschaulicher Grö-
ßenverhältnisse verwendet, so daß die Zeit der Vergangenheit im
Wissen und die handelnde Person in der Zeit stecken wie die Hand
im Handschuh. Das Verhältnis des Wissens zum Willen hingegen
wird damit erläutert, daß der Wille Grund des Wissens sei, denn,
schreibt Günther, daß ein denkendes Selbstbewußtsein faktisch d a
ist, d. h. d a ß ich denke, kann 'ursächlich' nur darin begriffen
werden, daß ich denken will. Ob der Grund hier nach einem my-

352 ibid.
353 p. 4.
354 p. 8.



Handeln, ohne zu verstehen 133

thisierten Bild der Geburt 'mächtiger' als das von ihm Hervorgebrach-
tes vorgestellt wird, kann nicht genau ausgemacht werden. Die Argu-
mentation legt es einerseits nahe, denn das faktische Auftreten in-
tellektueller Handlungen wird als Folge von Willensakten erklärt,
aber die Erläuterung der Behauptung formuliert ein Verhältnis von
Konzepten, nicht von Sachverhalten oder Ereignissen: es sei ein Irr-
tum, zu glauben, daß das absolut allgemeine Denken auch seine
eigenen Existenzkategorien enthalten müsse, allein eine transzenden-
tale Theorie des Willens könne die Existenz des Denkens explizieren,
denn nur sie allein enthalte die Existenzkategorien der Bewußtseins-
realität. Offenbar soll damit ausgesagt werden, daß der Wille
'mächtiger' sei als das Denken, weil er dessen Existenzprädikat gebe.
In der Vermengung von Sachverhalt und Kategorie zeigt sich
allerdings wieder die Identifikation von analytischer und Realdi-
stinktion, die im Ganzen der Theoriebildung herrscht. Ihr fällt die
Realisierung der Intuition zum Opfer, daß die subkutane Prägung der
verantwortlich handelnden Personen im leiblich-willenshaften Sub-
strat wie in den alltäglich tradierten Verkehrsformen abgelagert ist
und deren blinde Determinationsmacht zu brechen den Sinn einer
Reflexion auf die nur traditionell gedeuteten oder gar noch unbewäl-
tigten Erfahrungen der Vergangenheit ausmachte. Daß auch kri-
tisches Denken immer gewollt ist, führte auf einen Konflikt verschie-
dener Willensimpulse.
Hier ist eine Entdeckung wiederholt, die Marx im 19. Jahrhundert

zu einer emanzipierten Hegel-Nachfolge führte. So wenig, wie die
zum Reich der Zweckursachen gemachte intellektuelle Sphäre Natur-
formen bewirkte, sollte sie dies nun auch im Feld der Handlungen lei-
sten können. Die logische Konsistenz konnte nicht mehr Modell der
Konkludenz kommunikativer Akte sein. Die Entstehung der sozi-
alwissenschaftlichen Reflexionsform war hier vom Bewußtsein be-
gleitet, daß der Gegenstand zwar als systematisch rekonstruierbar
zum ersten Mal begriffen wurde, doch vorher schon existierte.
Dessen Eigensinn war nicht durch intellektuelle Konstruktion hervor-
gebracht. Die Stellung dieser zu jenem mußte erst noch bestimmt
werden. Wäre diese Einsicht bei Günther ausdrücklich geworden,
hätte methodologische Reflexion deutlich markieren können, daß die
Absicht der Trennung einer 'Metaphysik des Willens' von der Logik



134 3. Probleme. Genese der Fragestellungen 

der Intelligenz notwendig eine kritische Sichtung der Hegelschen
Theorie der Konstitution kultureller Formen bedeuten mußte. Ent-
standen neue Handlungssphären historisch tatsächlich durch Erschöp-
fung der Distinktionspotentiale vorhandener, zudem auf eben der
Bahn, die von der sinnkritischen Entfaltung ihres Begriffs vorge-
zeichnet wurde?
Verborgen ist zudem, daß im Thema dieser Erörterungen einige dif-

ferenziertere Unterscheidungen nötig wären, um die angestrebte
Frage klar formulieren zu können. Die Wirkung historischen Wissens
auf den Gewinn von Handlungsorientierungen zu berücksichtigen,
führte bereits zur Aufmerksamkeit für eine doppelte Beziehung: der
Leitung historischen Interesses durch die Fragestellungen der Gegen-
wart und der Beeinflussung dieser Fragen in der Prägung der Frage-
steller durch die befragte Überlieferung selbst. Sie wäre noch dort zu
vermuten, wo eine Position des Historismus aus Gründen moralischer
Sensibilität gewählt wird, um vergangenes Handeln und Geschehen
nicht allein nach den Maßstäben der Gegenwart und aus dieser ge-
wonnenen Kriterien der Opportunität und Nützlichkeit zu beurteilen.
Die Präformierung von Horizonten der Entscheidung, die mit den
massiv faktischen Resultaten der Vergangenheit, schon jenseits eines
Wissens von ihr, gegeben ist, ergäbe eine weitere Nuance, die kaum
übergangen werden dürfte, sollte das in Rede Stehende in einem all-
gemeinsten Umriß erfaßt werden. Einwände dieser Art hätte unser
Autor wahrscheinlich für nebensächlich erklärt, sind es doch Ein-
wände, die sich dem Problem als materialem Gehalt zu stellen fordern
– und eben das ist nicht sein theoretischer Fokus. Er sucht nach dem,
was man die Problemstruktur nennen könnte, nach einem System von
Beziehungen und Unterscheidungen, die in allen besonderen mate-
rialen Gehalten immer wiederkehren müßten. Daß der Programm-
formulierung eine Analyse der Entwertung von Glaubensmächten
und Traditionen vorangeht, ist ein prägnantes Indiz dafür, daß hier
einem Bewußtsein zugearbeitet werden soll, das auf der Verantwort-
barkeit kultureller Akte besteht. 



4. Programm und Theoriekern

Mochten die Themen interkultureller Begriffsbildung, geisteswissen-
schaftlicher Methodologie und handlungstheoretischer Konzeptbil-
dung noch nicht mehr anzeigen als eine wache Sensibilität für Quell-
punkte aktueller Theoriegenese, zeigt sich doch in der Vielzahl der
Themenfelder, daß keines von ihnen die Aufmerksamkeit Günthers
im besonderen bindet. Der tastende Versuch, eine Diskontinuitäts-
analyse über der Schwelle der durch Entscheidungen konstituierten
Gegenwart zu leisten, läßt bereits deutlicher erkennen, wie, statt der
Erschließung neuer materialer Themen für systematische Theorie,
einer Theorie über diese Erschließung zugearbeitet wird. In einer
Hermeneutik der Alterität wäre dieselbe Frage von Interesse: was ge-
schieht, wenn jenseits des Horizonts identifizierter Bedeutungen Un-
terschiede und wiedererkennbare Beziehungen ausgebildet werden?
Was geschieht auf dem Wege vom Nicht-Wissen zum Wissen?
Dieses Thema zu stellen, heißt, sich mit dem naturwüchsigen Ablauf
des in der bisherigen Kulturgeschichte doch immer vollzogenen
Ganges des Wissensgewinns nicht mehr zufrieden zu geben, sondern
eine Aufklärung über das Wie für eine Aufgabe von Dringlichkeit zu
halten. Daß sie mit guten Gründen als solche behandelt wird, liegt an
der wie beiläufig erfolgenden Verschiebung, nach der die Alterität
nicht mehr die einer gegebenen Unbekannten ist, sondern die Unbe-
kanntheit eines Nicht-Gegebenen – hier des unbesetzten Horizonts
zukünftiger Möglichkeiten. Das 'Nichts', in das hier hineingeblickt
wird, nicht als den gähnenden Abgrund des kulturell Undefinierten
zu fassen, vor dem allein der Mut und Wille zum Standhalten anzu-
rufen wären, sondern als ein Spielfeld für systematische Erkundung
und Eroberung, leitet die Theoriebildung Günthers an. Den Kernbe-
zirk der begrifflichen und konstruktiven Mittel prägt dabei die Ab-
sicht, für solche Unternehmungen einen Apparat von Operatoren zu
entwickeln, die sich zu systematisch kontrollierbaren und wiederholt
abrufbaren Schrittfolgen verknüpfen lassen, also Elemente von Algo-
rithmen zu sein geeignet sind. Sie sollen als Grenzfälle logischer Ab-
bildungsfunktionen entworfen werden, mit denen die Transformation
von Bedeutungen als Transposition von Bedeutungspartikeln aus

135



136 4. Programm und Theoriekern

gegebenen Kontexten oder als Transzendieren dieser durch die
Erzeugung neuer modelliert werden kann. Eine eigenwillige Pointe
liegt darin, solche Verfahren als nicht nur zu ihrer Stabilisierung, son-
dern schon zu ihrer Anwendbarkeit auf maschinelle Instituierung
angewiesen zu verstehen, was zu einer nicht nur terminologischen
Annäherung an die Theorie programmgesteuerter Automaten führt. In
Prägungen wie der einer Kybernetischen Ontologie wird eine Kon-
vergenz mathematisch-technischer und traditioneller philosophischer
Konzeptbildung schließlich sogar ausgesprochen.

Grenzüberschreitungen 

'The Frontier'

Im Lebensgang Günthers zeigte sich, wie die einmal aufgeschlossene
Problemsicht in Kulturräume leiten konnte, die praktische Kom-
munikationserfahrungen versprachen, an denen das Erahnte präziser
zu bestimmen möglich erschien. Wie mancher andere Immigrant aus
Europa konnte Günther in den USA eine innovative, expe-
rimentierfreudige Lebensform als vorherrschende erkennen, aber sei-
ner diagnostischen Aufmerksamkeit und seiner konstruktiven Vor-
haben wegen mußte er dabei weniger intellektuelle Revisionen vor-
nehmen, als es mancher allein vom Reichtum der europäischen
Kulturgeschichte zehrende Kopf hatte tun müssen. An der Mentalität
der Bevölkerung fasziniert ihn der konsensorientierte Zug, der über
allem die prinzipielle Gleichheit, Gutwilligkeit, Verstehbarkeit und
Verständnisfähigkeit aller Personen unterstellt. Geprägt von der
Erfahrung der immer weiter vorrückenden Grenze, die mit der Er-
oberung des Westteils des Kontinents im 19. Jh. einherging, habe
sich eine, noch die verschiedensten lokalen Differenzen in-
tegrierende, gemeinsame Idee der frontier ausgebildet355, der ein auf
situative Abstimmung und die Bereitschaft zum Experimentieren und
Erproben gerichteter Zug im alltäglichen kommunikativen Handeln

355 Selbstdarstellung, l. c., pp. 25 sq. - Zum Schlagwort geprägt wurde der Terminus von
Frederick Jackson Turner im 19. Jahrhundert, cf. id.: Die Grenze. Ihre Bedeutung in der
amerikanischen Geschichte, Bremen: Dorn, 1947.



Grenzüberschreitungen 137

zu verdanken sei. Er übersetzt sich den Terminus Pragmatismus in
diesem Sinne und erkennt in ihm die Grundlage eines neuen Weltver-
ständnisses jenseits rückwärtsgewandter mystischer Esoterik, wie er
sie etwa bei Heidegger kulminieren sieht. Er nennt es noch dazu
einen ungoethischen Pragmatismus, da auch Goethe, trotz des Wortes
Was fruchtbar ist, allein ist wahr, doch nie Zweifel am Evidenz-
charakter des Wahren gehegt habe356. Der unentwegte 'Blick nach
vorn' aber, den er den US-Amerikanern abliest, die Orientierung auf
den Möglichkeitsraum, in dem gehandelt wird, entstamme einem ab-
grundtiefen Mißtrauen gegen jene innere Evidenz, die in Menschen
entsteht, die durch ein gemeinsames historisches Schicksal geformt
worden sind357. Es gebe so keinen spirituellen Konsens, der die Be-
glaubigung von Urteilen durch Rückgriffe auf ein Sediment von aus
Erfahrungen gebildeten Überzeugungen und Wertvorstellungen si-
chere. Daß er tatsächlich einen zum Schlagwort verdichteten
kollektiven Erfahrungsschatz dieser Kultur anruft, wenn er den Kern
der US-amerikanischen Mentalität im Geist der Frontier-Erfahrung
sieht, also in der stilisierenden Interpretation einer Situation des sei-
ner Voraussetzungen nicht bewußten und immer perpetuierten
Anfangens in einen kulturell vermeintlich leeren Raum hinein, ist
dabei nicht erkannt. Denn was ihn dabei tatsächlich interessiert, ist
der Unterschied des Vorrangs von Horizonten der Erinnerung und
Tradierung in Europa gegenüber denen des zukünftig Möglichen in
den USA, also ist ihm nicht kein spiritueller Konsens die wesentliche
Differenz, sondern die Orientierung auf das Realisierbare statt auf die
Erfahrung des Geschehenen. Daß hier mehr als der Anschluß an die
Weltanschauung nordamerikanischen Wehrbauerntums gesucht ist358,
formuliert er als eine Diagnose, die von einer Aufgabenformel nicht
zu unterscheiden ist: Nach der Erschöpfung des physischen Raumes
erfolge nun eine Sublimierung ins Reich des Intellekts. Die Schluß-

356 Selbstdarstellung, p. 68.
357 ibid., p. 21.
358 Norbert Wiener notiert 1954 als eine Selbstverständlichkeit, daß „für den Durchschnitt-

samerikaner .. Fortschritt die Gewinnung des Westens, die Anarchie der Grenze“ bedeu-
te, und akzentuiert den Zug daran, der uns hier bedeutsam scheint: „Lange Jahre vollzog
sich die Entwicklung der Vereinigten Staaten vor dem Hintergrund eines leeren Landes,
das immer weiter nach Westen rückte.“ - Mensch und Menschmaschine, Bonn: Athenä-
um, 31966, p. 40.



138 4. Programm und Theoriekern

folgerung gewinnt an Gewicht, erkennt man in ihrem Anlaß die
besondere Gestalt einer allgemeinen Erfahrung des 20. Jahrhunderts,
die Alfred Weber in dem Urteil aussprach, es gebe nun auf dem Glo-
bus keinen Ort mehr, an dem der Mensch nicht mit Resultaten seiner
Tätigkeit konfrontiert sei359. Obschon diese Erfahrung heute ubiquitär
erscheint, ist sie noch kaum systematisch bewußt gemacht worden, so
daß, ihre Bedeutung für die Prämissen einer philosophischen Theorie
auszumessen, keine erledigte Aufgabe sein dürfte.

Science fiction 

Daß Günther durch seine programmatische Orientierung auf die in-
tellektuelle Verarbeitung der neuen Erfahrungen vorbereitet ist, be-
weist sich in deren Integration in das Bündel intendierter
Anwendungen des gesuchten Kerns begrifflicher und systematischer
Mittel, die aus der thematischen Verwandtschaft einen Fortschritt der
Konkretisierung zu gewinnen erlaubt. Das in den Umrissen einer
Vermittlung des 'Wissensraums' Vergangenheit mit dem zu diesem
disparat gewordenen 'Entscheidungsraum' Zukunft erahnte Thema
öffnet sich hier Phänomenen, die nicht erst mit dem Ende des Krieges
auffällige geworden waren. Dieser war nur eine enorme Beschleuni-
gung von Entwicklungen gewesen, deren erste Züge sich bereits
angekündigt hatten. Die Atombombe360 demonstrierte auf eklatante
Weise, was auch auf anderen Entwicklungsfeldern der Technologie
geschehen war, die Raketentechnik ermöglichte die Raumfahrt und
die Nachrichtentechnik wurde zur Quelle allgegenwärtiger
technischer Datenbearbeitung. Mit moderner Technologie wurden of-
fenbar Optionen geschaffen, für die es in der bisherigen Menschheits-
geschichte kein Analogon gab und die Geschwindigkeit des Wandels
traf zudem auf ein Vorstellungs- und Begriffsvermögen, das ihm

359 „[Der abendländische Mensch] war ausgezogen, die Welt sich untertan zu machen. Seine
eigene Technik aber läßt ihm auf der kleingewordenen Erde anscheinend keinen Weg
mehr ins unbetretene Freie“; in: Abschied von der bisherigen Geschichte, Leiden: Sijt-
hoff's, 1935, p. 392. - Für die Gegenwart etwa Eric Hobsbawm, Das Zeitalter der Extre-
me, München: dtv, 1998; 10. Kapitel: Die soziale Revolution,  pp. 363-401.

360 Wie auch die technisierte Kriegführung mit ihren, sogar im Vergleich zum ersten Welt-
krieg (dem primären Schock für die europäische Kultur) grenzsprengenden Dimensionen
in Raum und Zeit und das ungeheuere Ausmaß, welche die nazistischen Untaten durch
Einsatz moderner Technologie und Planungsrationalität annehmen konnte.



Grenzüberschreitungen 139

kaum gewachsen war.361 Die Vermutung, daß Günther in der science
fiction-Literatur ein Medium entdeckt, das hier Dienstfunktion über-
nimmt, schlösse eine interpretatorische Lücke, in der sonst die Auf-
merksamkeit dieses deutschen Philosophen für Weltraumgeschichten
als bloßer spleen anzusiedeln wäre. Mehr noch: hier wird die These
vertreten, daß in dieser Neugier ein Schlüssel zum Kern der Günther-
schen Philosophie vorliegt. Die phantastischen Erzählungen über
Planetenreisen, intelligente Roboter und die Verwandlung der
Lebensformen in einer restlos technologisch organisierten Lebens-
wirklichkeit verhandelten Themen, die keimhaft in realisierten Inno-
vationen angelegt und in Tendenzen vorgezeichnet schienen, so daß
ein Theoretiker, der als Zentrum seiner intellektuellen Anstrengungen
nun die futurische Dimension der Existenz des Menschen bestimmt
hatte, hier Neugier entfalten konnte, wie obskur die neue Litera-
turgattung nach Maßstäben der etablierten Bildungskultur auch er-
scheinen mochte362. Zwar nahm Günther die Erzählungen dieser
Gattung realistisch363, doch teilt er das nicht nur mit der Mehrheit sei-
ner Zeitgenossen, die mit den Möglichkeiten neuer Technologien die
Erwartung verbanden, sie könnten zu Begegnungen mit unbekannten
unirdischen Zivilisationen führen, die dem Menschen neue Facetten
seiner Daseinsmöglichkeiten aufschlössen, so fremd und jenseits alles
Erwartbaren, daß nur der Gestus des Rätselhaften und der Andeutung

361 Hobsbawm findet beim Rückblick ein prägnantes Exempel für die Geschwindigkeit der
jüngeren Wandlungsprozesse: „Die Veränderungen fanden tatsächlich in einer solchen
Geschwindigkeit statt, daß die historischen Intervalle immer kürzer wurden. .. Ende der
siebziger Jahre rechneten die Gemüseverkäufer auf den Marktplätzen mexikanischer
Dörfer ihre Preise auf kleinen, japanischen Taschenrechnern aus, von deren Existenz zu
Beginn des Jahrzehnts in dieser Gegend noch kein Mensch etwas gehört hatte.“ (l. c., p.
365). - Eine tiefe Auslotung der Folgen dieser Erfahrungen liegt natürlich bereits, mit
anderen Akzenten und anderen Resultaten, in Hans Blumenbergs Lebenszeit und Weltzeit
vor (Frf./M.: Suhrkamp, 31986, praec. pp. 260-262). Es ist vielleicht der Text, der die
Problemlage, auf die auch Gotthard Günther reagiert, am besten darstellt und diskutiert.

362 Für die Anregung zu dieser Konjektur ist der Interpret Christian Meier verpflichtet, der in
seinem lehrreichen Text über Die politische Kunst der griechischen Tragödie (Dresden:
Kunst, 1989) darzustellen vermochte, daß die Athener des 5. Jh. v. Chr. nach der radika-
len innenpolitischen Wende zur Isonomie und dem überraschenden Sieg über die östliche
Großmacht „einen Wandel in anthropologischer Dimension“ durchmachten (p. 19). Ein
damit verbundenes außerordentliches neues 'Könnens-Bewußtsein' habe hier die Frage
danach provoziert, was „überhaupt Recht sei“ (p. 39) und wie weit „ein willkürlich
gesetztes Recht wirklich verpflichte“ (p. 41). Die für uns bedeutsame Pointe liegt in der
These, „mangels Deckung in einem Weltbild“ sei mit der attischen Tragödie ein neues



140 4. Programm und Theoriekern

ihrer Erörterung angemessen wäre, sondern er findet hier auch
Spuren, die seiner Grundintuition korrespondieren, durch soziale
Verhältnisse geschaffene Konflikte müßten durch Ausgriffe in Neu-
land überschritten werden. Im Nachwort zu einem der von ihm her-
ausgegebenen Weltraum-Bücher364 schreibt Günther, daß die Autoren
der science fiction-Literatur durch einen gemeinsamen spirituellen
Habitus charakterisiert seien und die gleiche Methode der Extra-
polation365 verwendeten. Hier ist wieder merkwürdig, daß eine be-
deutsame philosophische Frage im Vorübergehen beantwortet, daß
sogar eine mögliche durch eine alternative Antwort beiläufig ersetzt
wird. Denn die zuerst als Verlängerung gegenwärtiger Entwicklungs-
tendenzen in die Zukunft erläuterte Methode wird dann doch noch
anders, als Explikation von Sachverhalten und sozialen Konstel-
lationen aus einer freien, wunschbestimmten Setzung primärer
Annahmen gefaßt. Es wäre nicht ohne Folgen geblieben, hätte der
Theoretiker sich deutlich gemacht, daß zwischen der evolutioni-
stischen und der 'voluntaristischen' Konzeption geschichtlicher De-
termination theoretische Welten liegen und daß die Ungezwungenheit
des Wechsels zwischen beiden eine Synthese andeutet, die nichts
weniger als selbstverständlich ist. Vielleicht ist die Vermutung nicht
unberechtigt, daß Hegels Konzept der Identität von historischer
Tendenz und erlebnishaft gewünschter Entwicklung hier subkutan

Medium der Erörterung solcher Elementarfragen entstanden. Daß die kulturelle Funktion
der science fiction nach dieser Analogie gedeutet werden könne, ist durch Meiers diagno-
stische Formel für die athenische Problemlage angeregt, die wörtlich zur Beschreibung
der Erfahrungen im 20. Jahrhundert anwendbar ist: „Was herkömmlich die Wirklichkeit
auszumachen schien, wurde weithin außer Kraft gesetzt. Statt dessen wucherten die
Möglichkeiten und deren Grenzen waren nicht so bald erprobt. Es geschah ein Umbruch
sondergleichen“ (p. 14). - Martin Schwonke, Schüler Helmut Plessners, hat in einem be-
merkenswerten Text der Göttinger Abhandlungen zur Soziologie die Entwicklung Vom
Staatsroman zur Science Fiction verfolgt (Stuttgart: Enke, 1957). Hier liegt eine sozi-
alwissenschaftlich inspirierte Bekräftigung für die Stichhaltigkeit unserer Vermutung vor,
da Schwonke zu zeigen vermag, wie sich mit den Staatsutopien, dann den phantastischen
Erzählungen des 18. Jahrhunderts und schließlich in der science fiction ein Typus von Li-
teratur entwickelt, in dem die „Intention auf 'andere Möglichkeiten'“ (p. 2) geistig durch-
gespielt wird. - Hans-Jürgen Krysmanski ordnet in ausdrücklichem Gegensatz die science
fiction außerhalb dieser Traditionslinie ein, sieht jedoch denselben Inhalt in ihr: Die uto-
pische Methode, Köln, Opladen: Westdt. Verl., 1963.

363 Hier liegt ein Mangel, der die Überwindung der älteren Vorstellung von Kulturaufgaben
als in 'anderen Räumen' liegender Gestaltungen zwar schon bis zur empirischen Erreich-
barkeit durch Invasion vorantreibt, doch verkennt, was mit dem oben erläuterten Ge-



Grenzüberschreitungen 141

wirkt und die implizite Verschiebung des theoretischen Rahmens nur
noch nicht realisiert ist. Ihre Folgen müßten in der Konsequenz, mit
der das Theorieprogramm verfolgt wird, sichtbar werden, zuerst ne-
gativ, indem an dem Mittel zur Konstruktion historischer Tendenzen
weder faktisch entstandene Zustände noch willkürliche Setzungen
als Determinanten zu bestimmen wären – oder aber: beides. Wie ein
Verfahren konzipiert sein könnte, mit dem über die Bruchlinie zwi-
schen eingelebten Prägungen und Traditionen, den von ihnen de-
terminierten Erwartungen einerseits und dem explosiv geöffneten
Möglichkeitshorizont der nächsten Zukunft andererseits erkundende
intellektuelle Entwürfe methodisch bewußt operieren könnten, ist
aber hier noch nicht abzusehen.
Eine schwerlich überzeugende Argumentation entwickelt Günther

mit der These, der quantitative Umfang des Bewußtseins sei direkt
proportional dem quantitiven Umfang der Umgebung, in der es exi-
stiere366. Daß mit letzterem der Wirk- und Bewegungsraum eines ir-
ritablen Organismus gemeint ist, wird in der Formulierung nicht deut-
lich, ist jedoch dem Kontext der Stelle zu entnehmen. Daß die nicht
mehr terrestrische, sondern galaktische und transgalaktische Lebens-
form des Menschen der Zukunft367 einen adäquat erweiterten Be-
wußtseinsumfang erfordere, ist eine Behauptung, die so unplausibel
ist wie sie dann problematische Folgen für die Durchführung des
Theorieprogramms hat. Die bloße Tatsache eines räumlich erwei-
terten Wirkungskreises allein könnte solch eine Erweiterung des Be-
wußtseins nicht erzwingen; die Tourismusindustrie beweist es
täglich. Kants Lebensführung bezeugt die andere Möglichkeit und ih-
re Bedingungen: bei hinreichender innerer Freiheit und Sensibilität
lassen sich im alltäglich nächsten Umkreis reiche Einsichten ge-

danken der Wandlung räumlicher Expansionsvorstellungen in intellektuelle Transforma-
tion in dieser Welt schon berührt wurde. Für einen Moment ersteht hier die Vision eines
Kolumbus der Alten Welt - doch ihr Inhalt gewinnt kein adäquate Form. Die vom Autor
selbst schließlich noch innerhalb seines Lebens erreichte Gestalt der Theorie wird die
Folgen dieses Mangels zeigen.

364 Jack Williamson: Wing 4, Düsseldorf: Karl Rauch, 1952.
365 ibid., p. 206.
366 pp. 208, 205, 210.
367 p. 208.



142 4. Programm und Theoriekern

winnen.368 Was also zu vermuten wäre, ist eine Abhängigkeit des Be-
wußtseinsumfangs von einem gewissermaßen qualitativen 'Umfang'
der Umwelt, in der Orientierungs- und Kommunikationsleistungen zu
erbringen sind369. Der Grad an Erwartungen brechenden Differenzen
und Inkongruenzen, die analogisierende Verallgemeinerungen
erschwerten oder gar verunmöglichten, bestimmte demzufolge den
Umfang von Bewußtsein. Da dies nicht nur die naheliegende, son-
dern sogar die in anderen Texten Günthers explizit vertretene These
ist370, zudem diejenige, die den nervus rerum seiner Hegelinterpretati-
on ausmacht371, erscheinen die im hier diskutierten Text gefundene
Formel und die ihr zugehörigen Argumente doppelt irreführend. Die
verschwiegene, weil nicht durchschaute Unterstellung, es handle sich
bei der Umgebung des Bewußtseins um die empirisch-räumliche, d.
h. durch physische Kausalbeziehungen konstituierte Welt, in der ein
Organismus lebt, zudem ihre Vorstellung nach Maß der anschauli-
chen Alltagsumwelt des empirischen Horizonts, führt die eigentliche
These im gegebenen Text nur verborgen mit: unsere empirisch an-
schauliche Umwelt kann so beschaffen sein, daß die Erweiterung des
Aktionskreises bereits zu einem Zuwachs an bloßem Faktenwissen
führt. Die jenseits bloßer Datenmassen zu postulierende qualitative
Erweiterung des Bewußtseins, die einem Wechsel von terrestrischer
zu 'stellarer' Lebensweise zugehöre, vermag Günther zwar terminolo-

368 Cf. die Vorrede der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. - Im selben Sinne kann der
Soziologe Wolfgang Engler in seinem Essay Die Ostdeutschen drei Biographien aus
agrarischen Lebensräumen vorstellen, die bereits in der provinziellen DDR ein Maß an
Brüchen aufwiesen, das, in einem Fall, zu dem prägnanten Resümee führt: „So einer hat
die Welt nie gesehen und dennoch nichts verpaßt.“ - Berlin: Aufbau, 31999, pp. 261-265.

369 Womit zugleich eingestanden ist, daß der Terminus Umwelt nicht einen kausalanalytisch
rekonstruierbaren Umraum zu bezeichnen hat, sondern einen Korrelationsbegriff aussagt:
das, was schon für den biologischen Organismus die nach Maß seiner Merkwelt konstitu-
ierte Umwelt ist. In diesem Sinne ist die moderne Evolutionsbiologie zu einem ökolo-
gischen Konzept gelangt, in dem die Beziehung von Organismus und Umwelt eine korre-
lative ist, was zu einer wesentlichen Korrektur älterer darwinistischer Annahmen über die
Rolle und Funktion von Anpassung führte; cf. Ernst Mayr, Eine neue Philosophie der
Biologie, München: Piper, 1991. - Die Pointierung des dem menschlichen Bewußtsein
zuzuordnenden Umraumes ist in Prägungen geleistet, die ausdrücken sollen, daß 'jeder
seine Welt' habe. Daß diese wiederum aus vielen Wirklichkeiten bestehen kann, die in
einer nicht mehr selbstverständlich als kommunikativ homogen unterstellten Agglomera-
tion vereint sind, ist eine der Facetten unseres Themas.

370 Cf. Das Problem einer transklassischen Logik, in: Beiträge III, l. c., pp. 80-83.



Grenzüberschreitungen 143

gisch abzuheben, suspendiert sie aber als Thema vorläufig372, um sie
im Ganzen des Texts schließlich unerörtert zu belassen.
Die Vorstellung der frontier im Raum wird darum auch nicht klar

von der Metapher der Front im Reich des Intellekts geschieden373,
was dann einer eigentümlichen und fruchtbare Ausblicke verspre-
chenden, dennoch wohl unbewußten Verschiebung klassischer Me-
taphorik dient. Die Ausweitung des Aktionsraumes des Menschen in
den Kosmos, die als Übertragung des spirituellen Habitus der fron-
tier-Mentalität vom geographischen auf den Weltraum erscheint374,
soll zugleich allegorisch gelesen werden: überraschend wird aufge-
deckt, daß der astronomische und der religiöse Himmel nicht unbe-
züglich nebeneinanderstehen. Diese Identifikation des kosmischen
Raumes mit einer geistigen Dimension, die der Mensch, so wie er auf
der Erde lebt, nie erreichen kann, ist keineswegs ein bloßer Zufall. ..
Das eigentliche Wesen beider ist gänzlich jenseits der Bewußtseins-
kapazität des irdischen Menschen. Mit einem sich als durchgehend
erweisenden Bezug wird erklärt: Deshalb kann man erst nach dem
Tode in den Himmel kommen. Der Tod ist hier diejenige Instanz, die
das an diese Erde gebunden Bewußtsein von seinen Fesseln befreit
und es für die im Diesseits unbegreiflichen Erlebnismöglichkeiten
des Jenseits 'verklärt'.375 Welchen präzisen Sinn der Terminus Tod
haben sollte, wenn er die Parallele des Seelenaufstiegs ins Jenseits
ebenso zu bezeichnen hat wie den physischen Ausgriff in unbekannte
kosmische Regionen, bleibt unbestimmt.376 Wäre der Gedanke hier

371 Cf. Metaphysik, Logik und Theorie der Reflexion, in: Beiträge I, l. c., praec. pp. 49-63.
372 Nachwort zu Wing 4, l. c., p. 210.
373 Wenn nicht gefördert, so mindestens nicht behindert durch die Zugehörigkeit zur glei-

chen Wortfamilie, die das singulare tantum „the frontier“ im Sinne F. J. Turners und das
plurale tantum „the frontiers“ als bildhafter Ausdruck für die 'Ränder' etablierten Wis-
sens im amerikanischen Englisch aufweisen; cf. etwa Oxford Advanced Learners Dictio-
nary, Oxford: University Press, 1989, Eintrag frontier.

374 Günther nimmt auch hier unmittelbar auf, was ideologisches Gemeingut seines Exil-
landes war: „What was once the furthest outpost on the old frontier of the West will be
the furthest outpost on the new frontier of science and space“, formulierte etwa J. F.
Kennedy in seiner Address at Rice University on the Nation's Space Effort, Houston, Te-
xas, 12.09.1962, cf. http://www.geocities.com/~newgeneration/rice.htm.

375 Nachwort, l. c., p. 209.
376 Daß es von einer allgemeinen Zeitstimmung zehrt, die ältere Orientierungen religiösen

Typus in Orientierungen auf den empirischen Himmel und den erdnahen Kosmos trans-



144 4. Programm und Theoriekern

nicht von der zur Identifikation geschrumpften Analogie gebannt ge-
blieben, hätte die Raumfahrt mehr als Allegorie der Emanzipation
von irdischer Existenz werden können. Die später ebenso derb un-
mittelbar gesetzte Parallele des Segelfliegens und der Fahrt der Seele
zum Rand des Himmels nach dem „Phaidon“ blieb an demselben
Punkt stehen.377 Es wäre diese Aufnahme eines tradierten topos nicht
so intransigent zu kritisieren, geschähe sie nicht bei einen Autor, der
eben diese Tradition zu überschreiten sich vornahm. Hätte Günther
die populär bewußtseinsprägenden Eindrücke antizipieren können,
die durch bemannte Raumfahrt und die Entwicklung hochauflösender
Photographie möglich wurden, wäre er vielleicht zu einer Allegorie
gelangt, die der Intention seiner transklassischen Metaphysik durch
eine kleine Wendung in aufschlußreicher Weise adäquat wäre. Die in
bodenloser Schwärze schwebende, wohnlich anmutende, blaugrüne
Kugel ist als Sinnbild absoluter Kontingenz beinahe leibhaft ver-
ständlich. Die Bangigkeit, die schon einer geringen Nachdenklichkeit
aufsteigen kann, ist Zeichen der Ahnung, daß unter den natürlichen
Bedingungen einer solchen anschaulich grundlosen und verlierbaren
Existenz Interessiertheit an ihrer Erhaltung nicht zu vermuten sei. Die
Erde ist für den Menschen bedeutsam – für das Universum nicht.
Vielleicht löst diese Einsicht als absolute Evidenz einmal die Furcht
vor dem Herrn als sinnfälliges Symbol der Furcht der Menschheit vor

formierte und Hochhaus- oder Funkturmbauten genauso wie Raketenstarts oder Mond-
landungen mit quasi-numinosem Schauder erfuhr, kann wohl mit Recht angenommen
werden. - In einer Rezension des Manuskripts aus Günthers Nachlaß, das unter dem Titel
Die amerikanische Apokalypse veröffentlicht wurde, unterstreicht C. Werntgen, daß der
Widerstand seßhafter Europäer vor der offenen Weite durch „Raumangst“ bestimmt sei.
Damit wird jedoch das leibliche Ergriffensein in einem räumlichen Entgrenzungserlebnis
zum zentralen Problem veränderter Existenzweise erklärt. Die entscheidende Frage aber,
wie sich die Modi intellektueller Aneignung und kommunikativer Fertigkeiten verändern
müssen, wenn ohne Rekurs auf maßstäbliche – i. e. semantisch 'begrenzte' – Erfahrungen
gelebt wird, ist mit der Evokation solches ������ nur angeregt, nicht gestellt. Wird das
neue Raumgefühl derart nicht nur als didaktische Allegorie, sondern als Darstellung der
wesentlichen Differenz genommen, ist die tatsächliche 'europäische' Leistung der
Menschheitsgeschichte vergessen. Nicht zu erkennen, daß der Primat der intellektuellen
Dimension menschlicher Wirklichkeitskonstitution dieses Eigentümliche ausmacht, läßt
leicht vermuten, in den neuen Schläuchen sei neuer Wein. Die Befreiung der leiblichen
Empfindsamkeit zu einer dominant bewußten Dimension der Weltorientierung in den pa-
zifizierten Wohlstandsregionen der Erde führte dann auch hier dazu, das Kind mit dem
Bade auszuschütten und die uneinholbare Überlegenheit der intellektuellen Sphäre über
alle gefühlshaften Orientierungen zu übergehen; cf. Cai Werntgen: Apocalypse Now!
Völker im Hyperraum, in: Lettre International, H. 55, 2001, pp. 12 sq.



Grenzüberschreitungen 145

sich selbst ab. Nietzsches Aufruf, der Erde treu zu bleiben, erwiese
darin seinen Sinn als Markierung einer Umbesetzung. Das Schweben
zwischen dem bindenden Halt in bewährten, unbezweifelten Basisge-
fühlen und einem erst noch zu konstituierenden stabilen Resonanz-
boden von Existenzgewißheit wäre dann als die Grunderfahrung der
Menschheit zwischen dem 19. und dem 21. christlichen Jahrhundert
begriffen.
Das sinnvolle Ziel dieses unheimlichen Weges ist für die Philoso-

phie ein neuer Begriff des Seins. Nicht naturhaft Gewachsenes und
nicht gnädig überlassene Gabe, sondern eine Substanz, als deren pro-
prium allein ihre Affinität zur Setzung und Realisierung menschlicher
Zwecke zu denken wäre. Die schon akkumulierte Erfahrung, daß dies
an gegebenem Naturstoff möglich ist, wäre auf den Entwurf einer
Kultur hin zu überschreiten, in der die Aktualisierung von Potenzen
an Gegebenem identisch mit erneuter Potenzierung ist.378 Noch ist
fraglich, ob eine am mathematischen Begriff des Algorithmus gepräg-
te Vorstellung dies theoretisch darzustellen erlaubte, aber der Rück-
griff auf den tradierten topos gewinnt nun Fruchtbarkeit. Denn in
nicht immer klar verlaufenden Linien sind darin die Spuren einer In-
tuition erkennbar, welche die gegenüber der für unmittelbar genom-
menen Alltagswelt379 und den reflektierenden Medienwelten dritte
Wirklichkeit380 der tradierten religiösen und philosophischen
Entwürfe mit dem Gedanken der Grenzüberschreitung verbindet, ins-

377 Phaidros und das Segelflugzeug, l. sub 65) c., p. 73.
378 Heideggers Versuch, mit einem Begriff der Sorge dieser Wendung der Stellung des Men-

schen zu seinen Existenzbedingungen theoretisch gerecht zu werden, ist vielleicht nur in
seinen erlebnishaft unmittelbaren Konnotationen hinderlich. Die über arbeitsteilig diffe-
renzierte Institutionen handelnde Menschheit als Ganzes wäre so wenig 'sorglich' wie es
ein Bildungs- oder ein Rechtssystem ist.

379 Nach wenigen hundert Jahren der Entfaltung mathematischer Naturwissenschaften gehört
deren Realitätsbegriff ebenfalls zum Alltagsbewußtsein, mindestens zu Sektoren von
diesem: einmal in der erwartbaren Form popularisierten Bildungswissens, zum anderen
aber in der Selbstverständlichkeit, mit der Naturwissenschaftler die Produkte ihrer sym-
bolischen Praxis für 'an sich' existierende Sachen zu halten vermögen. Beispiel einer ty-
pischen Wendung ist etwa die des Physikers und Nobelpreisträgers Richard P. Feynman
vom „Wunder einer Natur, die sich an ein solch elegantes und einfaches Gesetz wie das
der Schwerkraft halten kann“. - id.: Vom Wesen physikalischer Gesetze, München: Piper,
31997, p. 20.

380 Cf. Gerd Irrlitz: Über die Struktur philosophischer Theorien, in: Deutsche Zeitschrift für
Philosophie, Berlin: Akademie,  H. 1, 1996, pp. 8-17.



146 4. Programm und Theoriekern

besondere, durch die englische Sprache erleichtert, der Grenzüber-
schreitung im 'Raum' sprachlicher und verwandter symbolischer Me-
dien. Der transzendente Himmel würde auf dem Wege dieser zwiefa-
chen Umbildung zum Grenzbereich der als Autoritäten in Entschei-
dungen über Realität etablierten Medien der menschlichen Kultur
umgedeutet, das heißt, zum dem Feld menschlicher Aktivität, auf dem
im präzisen Sinne kulturschöpferische Leistungen erbracht werden: in
dem sich die als Ausgriffe in Symbolgestalten faßbaren Intentionen
zu realen, als Praxis existierenden Tendenzen erst noch umbilden
müssen.

Explorative Rationalität

Die Aufgabe philosophischer Konzeptbildung hinter den Grenzen zu
vermuten, innerhalb deren liegt, was als aktualer Bestand von Kultur
gelten kann, als die Gesamtheit der für zulässig oder nötig erachteten
Gegenstandsbestimmungen und Verfahrensarten im Umgang mit
Wirklichkeit, lenkt den Blick auf Voraussetzungen, deren Herkunft
und Inhalt einer Erhellung wert wären.381 Die einfache Wendung auf
die Erfahrung, daß noch keine Form menschlichen Lebens von un-
endlicher Dauer gewesen ist, bemerkte den Fakt, aber der Verzicht
auf dessen Erklärung machte Fragen nach möglichen Tendenzen des
Wandels überflüssig. Mit ihm gäbe es keine exploratio jenseits aktu-
eller Horizonte, sondern nur Fatalismus oder Gleichgültigkeit, die aus
Resignation der Bedürfnisse angesichts einer für unzulänglich gehal-
tenen Ausstattung des Bedürftigen hervorgehen, oder aber eine gelas-
sen freudige Erwartung alles Beliebigen, die den Glauben voraussetz-
te, nicht enttäuscht werden zu können. Der 'Nihilismus' vom Anfang
des 20. Jahrhunderts wurde einmal treffend als die Erscheinung einer
Erfahrung identifiziert, die eine allgemein resignierende Gebärde aus
der Enttäuschung besonderer Erwartungen machte.382 Der innere
Zwiespalt des bürgerlichen Selbstverständnisses, Fortschritte der Da-
seinsvorsorge und Zivilität im Namen aller anzustreben und zugleich

381 Es ordnet, nebenbei, die Bemühungen Günthers in die Traditionslinie ein, in der seit dem
Geltungsverlust der repräsentativen Metaphysik an der 'Rehabilitierung der Philosophie'
gearbeitet wird. - Cf. Herbert Schnädelbach: Philosophie in Deutschland 1831-1933, l. c.,
pp. 131-137.

382 Hans Blumenberg: Arbeit am Mythos, Frf./M.: Suhrkamp, 1996 (51990), p. 619.



Grenzüberschreitungen 147

die Entsagung derjenigen fordern zu müssen, die dabei als Mittel ver-
braucht wurden, war hier zur Implosion gediehen. Das Unbehagen an
der Leugnung eines maßstäblich gesetzten Anspruchs konnte sich als
rhetorisch durchgebildete Apokalyptik alles Kulturlebens überhaupt
plazieren, der die Enttäuschung am Versprechen Indiz für die
Verfehltheit des ganzen bisherigen Weges war. Diesem Krisenbe-
wußtsein konnte auch leicht ein älteres sekundieren, das schon weit
länger Grund gehabt hatte, mit heftigem Affekt auf zerreißende
Erfahrungen zu reagieren. Sie hatten im Verlust leiblich-rhythmischer
und stimmungshafter Geborgenheit in naturnah eingebetteten Lebens-
und Arbeitsformen bestanden. Erst am Ende des 20. Jahrhunderts ließ
sich mit Gelassenheit überblicken, daß der Untergang des Bauern-
tums als seit dem neolithischen Zeitalter quantitativ dominierender
Schicht383 nicht das Ende des Natursinns des Menschen bedeutete,
sondern nur das Ende einer fatalen Abhängigkeit, deren Reprise als
ästhetische Inszenierung allein die Geste des Abschieds, keine Lö-
sung für die Zukunft sein konnte. Heidegger mochte noch hoffen, der
reaktive Affekt eines agrarischen Bewußtseins sei durch die ältesten
Dokumente der Schriftkultur beglaubigt, aber das zeigte nur, daß er
annahm, man müsse nach so langer kultureller Evolution erst recht
wie Hesiod denken und die Weltgeschichte als Verfallsprozeß er-
kennen. Daß am Ende nichts als Das Nichts stünde, war dann nur
konsequent gedacht. Wenn man aber Nihilismus weder als akzeptable
Bewußtseinsform noch als unausweichliches Geschick ansah, son-
dern als Aufforderung zu Engagement, mußte man den diagnostisch
gemeinten Terminus entschieden umdeuten, wollte man nicht auf ihn
verzichten.384 Daß die gesuchte transklassische Logik eine meon-
tische sein sollte, weil die klassische eine auf Sein und Seiendes hin
konzipierte, also ontische sei, ist ein weiterer nominativer Versuch
für das an tentativ definierenden Termini reiche Unternehmen Gün-
thers, der vom ersten systematischen Text bis zu den späten Schriften
zu finden ist.385 Zwar wird dafür die Anregung durch Platon in An-

383 Eric Hobsbawm: Das Zeitalter der Extreme, l. sub 359) c., p. 365.
384 Martin Heidegger und die Weltgeschichte des Nichts, in: Beiträge III, l. c., pp. 270-296.
385 Zuerst in den Grundzügen von 1933 (l. c., p. 72), zuletzt im Vorwort zu Beiträge II von

1978 (l. c., p. XVI); häufig verwendet im Aufsatz Metaphysik, Logik und die Theorie der
Reflexion von 1957 (Beiträge I, l. c., pp. 31-74); auch in Idee und Grundriß von 1959
und 1978.



148 4. Programm und Theoriekern

spruch genommen386, doch kann er innerhalb des Konzepts nicht als
das Nicht-Seiende, das in gewisser Weise doch sei, gedacht werden,
denn das hieße, es als die differentielle Relation der logischen Di-
stinktion zu verstehen. Günther greift auf konsequent realistische
Prämissen zurück, bestimmt er es als ein Nichtsein, für das auch der
Ausdruck Noch-Nicht zu eng an die Bedeutung Gegebenheit ge-
bunden sei, da in diesem ein letzter sublimer Bezug auf Gewesenes
unausgelöscht bleibe387. Das Nichts, um das es hier gehen soll, wäre
daher zu bestimmen als das: Niemals je zuvor.
Die Erläuterung, die dem Interpreten diese Deutung nahelegt, er-

scheint als die Verschärfung einer historistischen Norm. Die dem
Seinsdenken unrettbar verfallene traditionelle Philosophie sei auch in
der Gestalt eines Denkens noch präsent, das Gewesenes thematisiere,
um ihm Unabgegoltenes abzugewinnen, latente Aufträge, die in den
Resultaten vergangener Kulturepochen verborgen überliefert seien.
Der ungerührte Schnitt, der statt dessen Zukunft von Vergangenheit
trennt, ist als Folge der nicht explizierten Annahme plausibel, daß
Resultate kultureller Akte im strengen Sinne immer Einsetzungen in
einem Möglichkeitsfeld sind und nicht regeltreu aus gegebenen Kon-
stellationen emanieren. Davor läge die Annahme, Kultur sei über-
haupt die Daseinsart jenseits stabiler Reiz-Reaktions-Kopplungen, für
deren Fortsetzung nie auf gesicherte Bestände, sondern, noch unter
dem Schein von Nachahmung, allein auf Erzeugung gebaut werden
könne. Sie wäre die Konkretisierung der Kontingenzunterstellung,
die hier theoretisch bewältigt werden soll, in Hinsicht auf die erfolgte
Wendung zur Zukunft. Eine plausible Konsequenz des methodischen
Vorsatzes, keinen Zustand der Kulturgeschichte als bloßen Durch-
gang zum nachfolgenden theoretisch zu funktionalisieren, wäre sie
allerdings nur, wenn man die thematische Amputation für die einzig
mögliche Operation angesichts eines unbewältigten theoretischen
Problems ansieht. Es gibt nicht allein die bedeutsame sittliche Obliga-
tion, in vergangenem Leben mehr als nur den Zubringer gegen-
wärtiger Vervollkommnung zu sehen, weil bereits diese Ansicht an

386 Grundzüge und Vorwort ibid.; ausführlicher in Idee und Grundriß, l. c., p. 120.
387 „Das 'Noch' will das Bewußtsein nicht aus seiner Vergangenheit entlassen. Alles Hängen

am Sein .. ist von dem Blick auf die Vergangenheit fasziniert.“ - Martin Heidegger und
die Weltgeschichte des Nichts, l. sub 384) c., p. 290.



Grenzüberschreitungen 149

der Blindheit für die mit der enteignenden Geste zugestandene Im-
plikation krankte, daß die Gegenwart auf den Resultaten der
Vergangenheit aufbaut. Es gibt zudem inzwischen Einsichten, die das
Interesse der historischen Wissenschaften für die durchaus nichtklas-
sischen Problemstellungen in der Physik des deterministischen Chaos
und ihrer mathematischen Modellierung weckten, da hier einiges
wiederkehrte, was auf jenen Fachgebieten ungelöste theoretische Pro-
bleme darstellt.388 Die für einen genetischen Kausalbegriff höchst
folgenreiche Feststellung, man könne historische Entwicklungen
auch dann nicht prospektiv konstruieren, wenn man sie retrospektiv
rekonstruieren könne, deutet auf eine weit produktivere Konzeption,
als es eine sein könnte, mit der aus der Unmöglichkeit eindeutiger
Voraussagen bereits auf die Diskontinuität der Folge geschlossen
wird. Günther erwähnt wiederholt die Formel Schellings, Sein sei ge-
wesene Freiheit389, dringt aber trotz dieser inspirierten Problemfi-
xierung nicht zur Einsicht durch, daß ein gegenwärtiger Zustand einer
kulturellen Lebensform Potentiale nährt, aus denen verschiedene,
auch widerstreitende Tendenzen entbunden werden können. Daß nie
alle Möglichkeiten im Folgezustand realisiert werden, trennte nicht
radikal den vorausgegangenen vom gegenwärtigen, sondern bürge die
theoretisch fruchtbare Fassung der Einsicht, daß auch die Vergangen-
heit nicht als nur schmalerer Vorläufer des Gegenwärtigen zu be-
greifen ist, also die zur Güntherschen Hauptthese komplementäre. Für
seine Akzentuierung, daß die Zukunft keine bloße Verlängerung des
Gegenwärtigen sein kann, wo Akte willentlicher Setzung vollzogen
werden, ist die Differenzierung plausibel, wenn auch in der abgeleite-
ten Vorstellung vom größeren Maßumfang390 des den Potentialraum
abgelebter Epochen immer überschreitenden der aktuellen eine Irre-

388 Knapp und erhellend etwa von Eric Hobsbawm formuliert: „Die Chaostheorie trug dazu
bei, einer alten Kausalität eine neue Wendung zu geben. Sie zerstörte die alten Bindeglie-
der zwischen Kausalität und Vorhersehbarkeit, denn ihre Kernaussage heißt nicht, daß
Geschehnisse zufällig seien, sondern vielmehr, daß die Auswirkungen von unterscheidba-
ren Ursachen nicht vorhersagbar sind. Außerdem trug sie zur Untermauerung einer
anderen Theorie bei, die von Paläontologen entwickelt worden war und sich von großem
Interesse für Historiker erwies. Sie besagt nämlich, daß die Ketten historischer und evolu-
tionärer Entwicklungen nach einem Geschehen absolut kohärent und erklärbar seien, wo-
hingegen keines all der möglichen Resultate bereits zu Beginn vorausgesagt werden
könne.“ - Das Zeitalter der Extreme, l. c., p. 668.

389 Martin Heidegger und die Weltgeschichte des Nichts, l. sub 384) c., pp. 274, 296.



150 4. Programm und Theoriekern

führung steckt, die im Versuch enthalten ist, etwas zu quantifizieren,
was sich nicht quantifizieren läßt: das Mehr an Möglichkeiten, den
größeren Spiel'raum' der Optionen.
Der Akzent macht dennoch auf das Richtige aufmerksam. An den

Skizzen zur theoretisch interessanten Konstellation ist die Absicht er-
kennbar, der Einsicht systematisch Recht zu verschaffen, daß es, auch
ungeachtet unabgegoltener der Vergangenheit, immer beispiellose
Möglichkeiten der Zukunft geben kann. Das ergäbe die Gestalt einer
durch den Historismus hindurchgegangenen Fortschrittskonzeption,
die es verdiente, ausführlich entfaltet zu werden. Günthers Bemü-
hungen sind von ihr gezeichnet, aber zu mehr als der unausgeführten
und, recht besehen, in ihrem Kontext unmotivierten Behauptung, daß
die Geschichte der Boden ist, auf dem sich eine metaphysische Diffe-
renzierung des Menschen vollzieht391, gelangt er leider nicht. Hier hat
man ein weiteres Beispiel einer revolutionären Prämisse, die mit dem
Programm einer dem Rationalitätsniveau der modernen Wissen-
schaften angemessenen Philosophie intellektuelle Triebkraft
entwickeln müßte, aber als trockener Same liegenbleibt. Wir dürfen
vermuten, daß die Anregung zu dieser Präsupposition, wenn sie nicht
sowieso dem Lehrer Paul Hofmann zu verdanken sein sollte, von
diesem doch kaum beeinträchtigt, sondern eher befördert wurde, zie-
hen wir zum Vergleich noch einmal einen von dessen Texten her-
an392. Die dort auffindbaren Formeln zur Rolle des Philosophierens
korrespondieren auf eine so überraschend genaue Weise mit den An-
strengungen Günthers, der Philosophie ein neues �������� für die
Arbeit an den Rändern des etablierten Bestandes kultureller Defini-
tionen zu schaffen, daß man die Hoffnung hegen dürfen wird, hier sei
in erhellenden Wendungen ausgesagt, was die Forschungen auch des
Schülers zu einer Logik der Erfindung und Erkundung antreibt. Hof-
mann formuliert wohl in der ersten Person Singular, doch in dem be-
reits früher zitierten Kontext, der die von Geisteswissenschaft und
Philosophie erzeugten Sinngebilde als Mittel zur Selbstverständigung

390 Der nach Vorstellung eines zahlfähigen Mengenumfangsmaßes gedacht ist. Die um den
mathematischen Terminus „Mächtigkeit“ gebildeten Assoziationen, die noch zu disku-
tieren sind, und Neologismen wie „Mächtigkeitsgefälle“ transferieren immer wieder Me-
taphern in ihren Ursprung, hier anschauliche Größenvorstellungen, zurück.

391 Idee und Grundriß, l. c., p.10.
392 Sinnphilosophie, in: Hans Hartmann ed., Denkendes Europa, l. c., pp. 300 sqq.



Grenzüberschreitungen 151

einer Kulturgemeinschaft identifizierte. So läßt sich an Stelle des Pro-
nomens Ich mit Gewinn Wir setzen, liest man: Die einseitige Gering-
schätzung des nicht Gegenstände bestimmenden und 'Mittel' su-
chenden, sondern sich selbst verstehenden und letzte Ziele
'setzenden' Erkennens oder Erkennenwollens beruht zweifellos auf
der objektivistischen Blindheit des abendländischen Denkens .. Sie
würde berechtigt sein, .. wenn ich in dem Wollen, das ich in mir spü-
re, auch ohne weiteres und in fragloser Klarheit schon wüßte, was
ich 'eigentlich' will. - Dieses Vorurteil ist aber falsch. Es ist in Wahr-
heit sehr schwer, es ist sogar eine unendliche Aufgabe der selbst-
besinnlichen Erkenntnis, sich klarzumachen, wie ich 'bin', .. wie der
Sinn meines Lebens und so vor allem der tiefste und echteste Sinn
meines Willens adäquat 'auszudrücken' ist. Das Ausdrücken von Sinn
aber vollzieht sich allgemein in 'Sinnbildern', in den Vorstellungen
der möglichen .. Sachen, auf die das sinnbeseelte Wissen oder Wollen
'angewandt' werden kann .. In dem Entwerfen solcher auslegenden
Vorstellungen versteht die 'Freiheit' sich selbst, und zugleich setzt sie
sich die Ziele .. Es sind die sogenannten 'Utopien', welche dieser Auf-
gabe dienen wollen.393 Daß zuletzt sogar dieser Terminus nicht
vermieden wird, erinnert daran, daß in der so skizzierten Aufgaben-
stellung nicht nur enthalten ist, sich zu erklären, was man immer
schon wolle, sondern auch, sich zu erschließen, was man wollen
könne: was überhaupt wünschbar sei. Eine Vernunft, die so zu phi-
losophieren entschlossen wäre, würde sich durchsichtig zu machen
imstande sein, daß ihr Vermögen der Regeln in seinem Kern ein
Vermögen der Zwecke ist, also den Konnex bewußt zum systema-
tischen Prius zu machen, der zu Kants Prägung geführt hatte, daß der
objektive Charakter einer theoretischen Ordnung ihre formale Zweck-
mäßigkeit sei.
Es ist ein langer, umwegiger und verschlungener Gang, auf dem

man zum Zentrum der Philosophie Gotthard Günthers gelangt. Ein-
mal angekommen auf dem beherrschenden Gipfel dieses zerklüfteten
Gebirges, läßt er sich markieren: Transklassische Logik394 kann als
der Inbegriff einer Gesamtheit gesuchter intellektueller Verfahren
verstanden werden, mit denen in methodisch disziplinierter, rechen-

393 ibid., pp. 296 sq.
394 Oder: meontische, nicht-Aristotelische, operational-dialektische etc.



152 4. Programm und Theoriekern

schaftsfähiger Weise erkundet werden soll, was wir wünschen
können, um zu bestimmen, was wir wollen dürfen. Daß Günther
selbst im Fortgang seiner theoretischen Arbeit mehr und mehr dazu
neigt, die transklassische Logik als die 'Logik der Geschichte' vorzu-
stellen, verdankt sich erkenntnisrealistischen Prämissen, die noch
darzustellen sind, verstellt aber doch nicht ganz, daß sie als 'Logik'
zuerst ein Instrumentarium geschichtsphilosophischer Erörterung sein
könnte. Hier zeigte sich dann ein Glanz, der auch die Aufmerksam-
keit derer auf sich zu ziehen vermöchte, die geschichtsphiloso-
phischem Denken skeptisch gegenüberstehen, doch bereit sind, die
Möglichkeiten zu erkennen, die sich mit der Transformation dieses
Typs von Philosophieren in eine Arbeit ergäben, deren Sinn in etwas
liegt, woran uns Kant erinnert und woran sich auch in den Tagen des
Historismus manche erinnerten: in ihrer Funktion als Appendix zur
praktischen Philosophie, d. h. als Reflexion auf die gebotenen und
realisierbaren Ziele menschlichen Handelns in weltgeschichtlicher
Perspektive395. Es ist von eigener Bedeutung, daß die hier diskutierte
Fassung dieses Programms von ihrem Autor auf einem Weg
entworfen wird, der von der Diagnose konfligierender oder auch nur
stumm und taub gegeneinander stehender Lebensformen ausging.
Das offenbare Geheimnis, daß unvermittelbar einander gegenüber-
stehende Ansprüche, deren keiner eines Schuld begründenden Ver-
stoßes gegen anerkannte Normen zu überführen ist, nur damit zum
Ausgleich zu bringen sind, daß man eine Dimension öffnet, in dem
das Intendierte einen Zuwachs an Konkretion und Relativierung er-
fährt und sich dann aufeinander beziehbar erweist, was in
beschränktem Horizont unvereinbar schien, ist hier mit anhebendem
Bewußtseins zum Zentrum der theoretischen Aufmerksamkeit ge-
worden. Daß diese Leistung von den die Realität als factum brutum,
das viel weniger als dieses begriffen denn als datum erlitten wird,
überbietenden symbolzeugenden Operationen menschlichen Geistes
abhängt, ist die Einsicht, die den basso continuo in der Partitur des
Hauptwerkes ausmacht. Günthers Formel dafür zeigt den Stil einer
Proklamation: Das Denken ist von höherer metaphysischer Mächtig-
keit als das Sein.396

395 Herbert Schnädelbach: Philosophie in Deutschland 1831-1933, l. c., p. 87.
396 Idee und Grundriß, l. c., p. 13.



A ist nicht A 153

A ist nicht A

Logische Identität und Korrespondenztheorie

Die Formulierung ist in einer frühen Rezension zu Recht als vage und
dem Begreifen kaum behilflich kritisiert worden397, aber eine einge-
hende Rezeption anderer Texte Günthers und schon des Kontextes
der betreffenden Stelle kann zur Erhellung beitragen. Die Formel
wird in der Einleitung aufgestellt und verlangt vom Leser Geduld,
denn eine Paraphrase der intuitionistischen Position im Grundlagen-
streit der Mathematik, 115 Seiten später, liefert den Schlüssel zum
Verständnis398. Hier wird erkennbar, daß der mathematische Terminus
für das Maß eines Mengenumfangs in Anspruch genommen werden
soll399, was so naheliegend wie erklärungsbedürftig ist.
Die Erläuterung der intutionistischen Konzeption des Umgangs mit

unendlichen Mengen oder transfiniten Mächtigkeiten akzentuiert die
Unendlichkeit möglicher Distinktionen bei der konstruktiven
Realisierung mathematischer Objekte auf einer unabgeschlossenen
Menge. Hier wird der Begriff der potentiellen Unendlichkeit weniger
in seiner spezifischen Differenz in Anspruch genommen als vielmehr
als Merkmal einer allgemeinen Konstellation an einem konkreten
Beispiel. Hatte der Intuitionismus gefordert, kein mathematisches
Objekt als existent zu unterstellen, für das nicht eine effektiv
realisierte Konstruktion gegeben werden könne, entdeckt Günther in
der Konsequenz diese Postulats einen Befund, den er für seine Theo-
rie in Anspruch zu nehmen entschlossen ist. Ein jedes solches
Verfahren sei eine Folge von konstruktiven Entscheidungen, so daß
eine als realisiert identifizierte Folge eine sein müsse, die unendlich
viele mögliche Schritte ausgeschlossen hatte, um definitiv sein zu
können, was sie geworden war. Hier wird ein Problem der Mathema-
tik zur gesuchten Illustration seiner Annahme, daß ein jeder di-

397 Hermann Schmitz: Rezension zu 'Idee und Grundriß einer nicht-Aristotelischen Logik',
in: Phil. Rundschau, H. 4, 1962, pp. 283-304.

398 Idee und Grundriß, l. c., pp. 128 sq.
399 In Das metaphysische Problem einer Formalisierung der transzendental-dialektischen

Logik (Beiträge I, l. c., pp. 189-248) wird dann ausdrücklich auf Cantors Verwendung
des Terminus rekurriert (p. 191, Fn.).



154 4. Programm und Theoriekern

stinktiver Akt, den man eine Prädikation nennen kann, in einer Un-
endlichkeit möglicher Alternativen 'eingebettet' ist. Seine Formu-
lierung enthält entscheidende Stichworte, die Opposition zur her-
kömmlichen Formalen Logik zu begründen: Dieses sich ins Unendli-
che teilende Schema möglicher Wahlformen aber ist nur ein
Ausdruck dafür, daß die Reflexion sich im Kontinuumproblem nicht
seinsthematisch erschöpfen kann. Es bleibt stets ein unbewältigter
Reflexionsrest zurück, der in der klassischen identitätstheoretischen
Abbildung des Denkens auf das Sein nicht aufgeht.400 Das für die Un-
endlichkeit des Möglichen eingesetzte 'Kontinuumproblem' (sc. Kon-
tinuum) steht hier für den von einer jeden verwirklichten Distinktion,
jeder realisierten Prädikation X ist Y immer nur angerührten, doch nie
ausgeschöpften Bereich des unbestimmten Potentials für 'etwas von
diesem'. Die Ungleichheit dieses Verhältnisses ist es, die in der Ab-
bildung des Denkens auf das Sein nicht aufgeht.
Hier wäre die Identität von Denken und Sein folgenreich umgedeu-

tet, wenn auch nicht zweifelsfrei auszumachen ist, wie Günthers Ar-
gumente die theoretisch fruchtbare Behauptung zu rechtfertigen ge-
eignet sind. Seine Wendung, Denken und Sein seien gemäß der
Tradition metaphysisch voll identisch, weil sie empirisch kontradik-
torisch sind401, muß wohl auf die Erläuterungen zur Verwendung des
Begriffs der Mächtigkeit einer Menge bezogen werden, um als eine
sinnvolle Behauptung verstanden werden zu können. Sie bestünde
darin, die identitätsphilosophische Generalthese als die Feststellung
einer vollständig symmetrischen Entsprechung von Denken und Sein
zu deuten. Die damit verknüpfte Substantialisierung der beiden
Zentralbegriffe verspräche allerdings kaum eine nicht-traditionelle
Logik und Metaphysik und in der polemischen Anwendung taugte sie
allein zur Kennzeichnung einer der bekannten Korrespondenztheori-
en der Wahrheit. Einer in toto eine 'ältere' genannten Tradition ver-
sucht der Autor tatsächlich diese Überzeugung der Identität von Den-
ken und Sein zuzuschreiben, und er scheut sich auch nicht, hier von
Isomorphie zu sprechen. Mehr als die undurchschaute Entlehnung
eines mathematischen Terminius für die Einführung einer problema-

400 Idee und Grundriß, l. c., p.129.
401 ibid., p. 85.



A ist nicht A 155

tischen und unfruchtbaren These ist auch dies noch nicht402. Zudem
ginge zwar die Diagnose einer Isomorphie als einer Strukturanalogie
oder sogar Strukturgleichheit über die Behauptung einer quantitativen
Gleichheit hinaus, die aus den Konnotationen des Terminus Mächtig-
keit abzuleiten wäre, aber beide enthielten doch nicht die Behauptung
einer Identität. Daß zwei Bereiche identisch seien, weil sie
'kontradiktorisch' sind, ist auch bei Übersetzung des letzteren der
Termini mit symmetrisch oder gleichmächtig nicht plausibel.403 Erst,
wenn man einem mehrfach wiederholten Verweis auf den Vortrag
„Hegel und die Mathematik“ folgt, den Reinhold Baer auf dem Ber-
liner Hegelkongreß 1931 gehalten hatte404, lichtet sich immerhin das
Dunkel der Herkunft dieser merkwürdigen These. Baer erläuterte die
Konstruktion eines mathematischen Isomorphismus durch die Defini-
tion zweier Aussagensysteme, deren zweites alle Negate der Aus-
sagen des ersten enthalte, das eine nur den Verknüpfungsoperator
Konjunktion, das andere Disjunktion, beide den einstelligen Operator
Negation. Diese mathematisch unfragwürdige Konstruktion wird
allerdings von einer phantastisch anmutenden Deutung damit über-
holt, daß Baer in ihr die logistische Aufweisung der coincidentia op-
positorum als einer Identität logischer Gegensätze gegeben zu haben
glaubt405. Die illustrative Erläuterung an einem Beispiel aus der Ma-
thematik, die mit dem imaginären Anteil Komplexer Zahlen zu be-
bildern sucht, was die Darstellung mit Ganzen auch geleistet hätte,
bezeugt dabei aber nur, daß die Behauptung, die Trägermengen eines

402 In Die aristotelische Logik des Seins und die nicht-Aristotelische Logik der Reflexion
(Beiträge I, l. c., p. 142) schreibt Günther von der „Identitätsmetaphysik von Plato bis
Schelling und Hegel“ und sagt voraus, daß „mit der Metaphysik des Stagiriten .. auch sei-
ne Logik metaphysischer Identität von Denken und Sein“ durch die Kritik fallen werde. -
In Idee und Grundriß heißt es einmal: Dem „klassischen Begriff des Formalismus“, d. h.
dem der zweiwertigen Logik, liege das „dichotomische Schema“ von „Form und Inhalt
der Erkenntnis“ zugrunde. Dieser Sprung, ruinös für die Überzeugungskraft des mit ihm
konstruierten Arguments, beruht auf der, als eine solche allerdings kaum zu begreifenden
Unterstellung, die zitierte Dichotomie sei mit der wahr/falsch-Unterscheidung identisch;
l. c., p. 89.

403 Man kann vermuten, daß die Überlegung hier einer Annäherung des Begriffs der Identi-
tät an den der Äquivalenz folgt. Allerdings ergibt dies für die Interpretation nichts Sub-
stantielles im Ganzen, wie sich zeigen wird.

404 Verhandlungen des zweiten Hegelkongresses, Tübingen: Mohr/Haarlem: Willink u.
Sohn,  1932, pp. 104-120.

405 ibid., p. 104.



156 4. Programm und Theoriekern

Isomorphismus seien nicht wesentlich verschieden und daher
identisch, von der Voraussetzung getragen wird, zwei zueinander
spiegelsymmetrische Gestalten seien 'nicht wesentlich' verschieden.
Damit ist aber die Darstellung einer mathematischen Struktur auf un-
durchschaute Weise an ein Kriterium der Diskriminierbarkeit ge-
knüpft worden, das nicht mathematisch definit, sondern allein prak-
tisch-anschaulich bestimmt ist. Ein solcher Begriff der Identität wäre
einer präzisen Definition außerordentlich bedürftig, deckte er doch
etwa auch die Behauptung, die typographischen Zeichen '<' und '>'
seien identisch. Die Argumentation Baers aber wird von Günther in
das Arsenal der eigenen aufgenommen und, nie kritisiert, jahrzehn-
telang verwendet.406 Daß sogar die Formel gefunden wird, die abso-
lute Identität von Denken und Sein sei die coincidentia opposi-
torum407, ist für die Bedeutung der Baerschen Argumentation im
Zentralpunkt der Güntherschen Theorie so erhellend, wie es für seine
Thesen über 'die' Identitätsphilosophie 'der' Tradition problematisch
ist.

Kritik des Zweiwertigkeitsprinzips

Die Diskussion dieses unsicheren Argumentationsganges müßte nicht
so ausführlich betrieben werden, läge hier nicht der Grund für Gün-
thers Behauptung, Zeichen der Unzulänglichkeit der Aristotelischen
Logik sei ihre Zweiwertigkeit. Alle identifzierbaren Versuche der Be-
gründung enthalten nie andere als die Behauptung, symmetrische Di-
chotomie sei das Kennzeichen der überholungsbedürftigen Intellektu-
alkultur. Günther konfundiert – man ist versucht zu sagen: systema-
tisch – Dichotomie oder Dualität mit Zweiwertigkeit, ob als
Identifikation oder verschwommen gedachte Spezifikation wird dabei

406 etwa in: Das Bewußtsein der Maschinen, l. c., pp. 27-29, Die historische Kategorie des
Neuen, in: Beiträge III, l. c., pp. 192 sq., Idee, Zeit, Materie, in: ibid., p. 238. - Daß die
Identifikation der coincidentia oppositorum, der Identität von Denken und Sein und des
Isomorphismus nach Baer die Vermutung ermöglicht, die Metaphysik der 'älteren Traditi-
on' behandle Denken und Sein als zwei Aussagebereiche, die durch logische Negation
aufeinander abgebildet seien, bestimmt die Argumentation in Idee und Grundriß; cf. l. c.
pp. 12, 14 sqq., 84 sq., 315 sqq. et al.

407 Ideen zu einer Metaphysik des Todes, in: Beiträge III, l. c., pp. 1-13. - cit. p. 4.



A ist nicht A 157

nicht immer deutlich.408 Keine von beiden Deutungen würde die Re-
formbedürftigkeit der Formalen Logik nach Aristoteles plausibel zu
machen geeignet sein, und es gehört zu den Merkwürdigkeiten des
Güntherschen Denkens, daß hier, wie oft im ganzen Werk, mit irre-
führenden und nicht überzeugenden Begründungen eine konstruktive
Annahme zu rechtfertigen versucht wird, die erst in der Inanspruch-
nahme im Fortgang der Argumentation als eine, dann aber durchaus
überzeugende, produktive Unterstellung begreifbar wird. Daß die
Abweisung des Zweiwertigkeitsprinzips als Kritik des Identitätspo-
stulats von Bedeutungen und Wahrheitswerten formuliert wird, weil,
1. Zweiwertigkeit ein Dualismus ist, 2. ein Dualismus eine Symmetrie
sei409, 3. Symmetrie Isomorphie und 4. Isomorphie Identität410, beruht
auf Begriffsverwirrung und einem Fehlschluß und ist weit eher ge-
eignet, das Intendierte zu verdunkeln, als das Gesagte zu erhellen411.
Die unduldsame Abfertigung, die Günther von manchem Kritiker
erfahren hat412, kann sich immer auf große Diskrepanzen in dessen
Argumentation berufen, denn eine jede aufmerksame Rezeption wird
immer wieder in die Irre geleitet: bildhaft schematisierendes Denken
richtet die Probleme zu, arbeitet aber dabei mit Termini nicht-an-
schaulicher Gegenstandsrekonstruktion, was dann zu vage-abstrakten
Beistellungen von separierbaren Problemen führt. Seine Versuche,
die Dichotomien von Materie und Form, Sein und Denken, Subjekt

408 So ist etwa zu lesen, daß Schelling, indem er etwas „nur im absoluten Bewußtsein oder in
Gott“ begreife, „einfach Gott und Welt zweiwertig“ gegenüberstelle, oder daß man, wenn
„die Welt drei metaphysische Wurzeln“ habe (Ich, Du, Es), zu einer „dreiwertigen forma-
len Logik“ käme. An anderer Stelle ist zu finden: „the tripartite division .. calls for a
three-valued formal system“. Schließlich wird sogar behauptet, das animistische Bewußt-
sein sei in seiner Unfähigkeit, „Ich und Welt, also Seele und Ding, voneinander zu unter-
scheiden“, ein „einwertiges Bewußtsein“. Damit wäre jeder sinnvolle Bezug auf den ma-
thematischen Wertbegriff aufgehoben. - Das sich in der merkwürdige Rede von den drei
„metaphysischen Wurzeln“ anzeigende echte Problem der Unterscheidung des Anderen
sowohl von der Sache als auch vom Ich-Erlebnis wird weiter unten erörtert. - Cit. Idee
und Grundriß, l. c., pp. 83, 91 und Beiträge II, l. c., pp. 119, 14 sq.

409 Es „sind alle Dualismen Symptome von Symmetrie.“ - „Da .. Kant stillschweigend Zwei-
wertigkeit der Logik voraussetzt, existiert [für ihn] zwischen dem Urbild und seinem Ab-
bild logische Symmetrie ..“; Kritische Bemerkungen zur gegenwärtigen Wissenschafts-
theorie, in: Beiträge II, l. c., p. 159.

410 Cf. das oben zur Baerschen Argumentation Gesagte.
411 Charakteristisch dafür eine Erörterung, in der die Folgen des Umstandes behandelt

werden, daß Hegel aus seinem Begriff von „Natur“ das echte novum ausgeschlossen und



158 4. Programm und Theoriekern

und Objekt etc. in toto für überholt zu erklären, gewinnen auch bei
stärkster Sympathie des Interpreten für das Bemühen um die Auflö-
sung verhärteter Frontstellungen in der Theoriebildung, mindestens
hier, keine interpretierbare Fassung.413

Identität und Nicht-Identität

In welchem Sinne nun die Zweiwertigkeit der wahr/falsch-Unter-
scheidung zu überschreiten ist, wird an geeigneter Stelle noch zu er-
örtern sein. Hier ist vorerst von Interesse für den Fortgang der Dar-
stellung, daß die Kritik des Satzes der logischen Identität, wenn sie
auch nicht als die einer Isomorphie-Unterstellung begründbar ist,
dennoch in einem nicht allzu überraschenden Sinne die Konsequenz
einer Asymmetrie ist. Die als erwünschtes Hilfsmittel in Anspruch
genommene Rekapitulation der intuitionistischen Prinzipien enthielt
auch die Erläuterung, daß bestimmte Eigenschaften der als durch ein
Gesetz ins Unendliche bestimmten Folge, die ein konkretes Objekt,
hier eine Zahl, repräsentierte, bei einer im Fortgang der Folge erreich-
ten Stelle bereits identifiziert werden könnten, ohne daß die Weiter-
entwicklung der Folge über diesen Punkt des Werdens hinaus, wie
sie auch ausfallen möge, die Entscheidung wieder umstoßen kann.414

Der uns interessierende Akzent liegt nicht auf der Unmöglichkeit,

es ganz dem „Geist“ reserviert hatte. Hier ist formuliert, daß „die Hegelsche Kategorie
des Neuen mit dem strukturellen Prinzip der Anisomorphie verbunden sein muß“, weil
„Natur“ eine „Symmetrie von Seinssystemen“ bedeute, Geist als das Reich der echten In-
novation aber „eine Manifestation eines asymmetrischen Verhältnisses“. „Geschichte“,
schließt der Gedankengang, „ist nur ein umgangssprachlicher Ausdruck für strukturelle
Asymmetrie der Wirklichkeit“ (Die historische Kategorie des Neuen, in: Beiträge III, l.
c., pp. 191-194.). - Gemeint ist hier vermutlich, daß „Geist“ oder Kultur im Gegensatz zu
„Natur“ vom Faktischen 'nicht gedeckte' Möglichkeiten besitze - nur daß aus dem me-
taphorischen Rückgriff dieses Epithetons eine Rückbildung auf das ursprüngliche Bedeu-
tungsfeld vollzogen und eine anschauliche Schematisierung abgeleitet wird, die den in-
tendierten Gedanken undenkbar macht, da sie verlangte, eine geordnete Ansammlung ab-
zählbarer 'Möglichkeiten' neben eine solche von 'Wirklichkeiten' zu stellen, um dann auf
'Isomorphie' oder 'Symmetrie' prüfen zu können. 

412 Besonders scharf hier K.-H. Ludwig, der Günther Unfähigkeit zur Beschränkung auf
eine identifizierbare Problemstellung vorwirft: Gotthard Günthers Theorie einer nicht-
Aristotelischen Logik, in: Phil. Jahrb., H. 85, 1978, pp.109-126. Selbst wenn man den
Ton nicht billigen kann, mit dem hier an die Adresse eines jeden, also auch wissen-
schaftspolitischen Dominanzstrebens unverdächtigen Autors eine Kritik gerichtet wird,
bleibt doch zu erkennen, daß Ludwig das problematische anschaulich-schematisierende



A ist nicht A 159

eine einmal konstruierte Eigenschaft eines symbolischen Objekts im
Fortgang der Konstruktion wieder aufzuheben, sondern auf der mit
der Erklärung eingeräumten Existenz des zu konstruierenden Objekts
in zunehmenden Graden an Vollständigkeit. War erst die abgeschlos-
sene Konstruktion die unzweideutige Präsenz des konstruierten
Objekts, blieb zu fragen, was die unabgeschlossene vorstellte. Daß
die Folge konstruktiver Akte eine 'werdende' genannt werden konnte,
besagte, daß sie als noch nicht vollendete identifiziert war – was vor-
aussetzte, daß sie auf das Resultat ihrer vollständigen Realisierung
hin definiert wurde. Das Resultat konnte es als es selbst aber wieder-
um nur geben, wenn die Konstruktionsreihe aktual abgeschlossen
war. Womit hatte man es nun an der Stelle zu tun, von der gesagt
werden konnte: Von einer werdenden Wahlfolge können natürlich
nur solche Eigenschaften sinnvollerweise ausgesagt werden, für wel-
che die Entscheidung ja oder nein .. schon fällt, wenn man in der
Folge bis zu einer [bestimmten] Stelle gekommen ist415? Die unabge-
schlossene Folge konnte als ein selbständiges Objekt gar nicht zum
Bezug einer Erörterung gemacht werden, wenn man ihre Bedeutung
nicht durch die Verweisung auf etwas konstituiert sah, was sie selbst
nicht war: die abgeschlossene Folge. Es sind keine sophistischen
Kniffe zu vermuten, behauptet man, in dieser Konstellation die
Verletzung des Satzes der logischen Identität zu finden. Vor-

Vorgehen Günthers zum Thema hat; wenn auch ohne sich die Mühe zu machen, nach
dessen Gründen zu fragen. Man sollte aber die in unserer Kultur etablierte systematische
Rationalität auch deshalb nicht mehr für selbstverständlich halten, weil man sich so der
Möglichkeit begäbe, ihre Besonderheiten zu identifizieren - und so erst in ihrem spezi-
fischen Funktionssinn begreiflich und verteidigbar zu machen. - Auch H. Schmitz resü-
miert in seiner Rezension, daß die Resultate der Arbeit Günthers unbefriedigend seien,
erkennt aber die Bedeutung der Frage an: Phil. Rundschau, H. 4, 1962, l. c., p. 304.

413 Die vermeintlich explikativen oder begründenden Argumentationsgänge sind meist be-
schaffen wie dieser: „Wird .. eine .. Identität [gemeint ist wohl: Eigenschaft] durch ein lo-
gisch-positives Prädikat festgestellt, so kann die Negation dieses Prädikats nicht in den
Bereich des Gegenstandes fallen. Sie muß dem Prozeß der Reflexion angehören .. Die
Prinzipien der Identität und des verbotenen Widerspruchs [sind] mehr oder weniger
'interne' Grundsätze des Denkens. Sie sagen nichts über seinen systematischen Geltungs-
bereich und dessen Grenzen aus. Gerade das aber tut der Satz vom ausgeschlossenen
Dritten, wenn er feststellt, daß zwischen zwei kontradiktorischen Prädikaten, von denen
eins den Gegenstand identifiziert und das andere als seine Negation die Reflexionssituati-
on des logischen Subjekts vertritt, ein Drittes (Prädikat) systematisch und prinzipiell aus-
geschlossen ist. Mit diesem Verbot ist der klassischen Reflexion eine Grenze gesetzt. Die
Grenze wird etabliert durch das Prinzip der Zweiwertigkeit. Alle unmittelbare Reflexion



160 4. Programm und Theoriekern

aussetzung dafür ist allerdings, daß man sich nicht mit
Etikettierungen aus einem Dilemma hülfe, das einer auf die Disziplin
strikter Bedeutungszuordnungen angewiesenen formallogischen De-
skription zu schaffen machen muß, indem dem Namen unabgeschlos-
sene Folge ein anderer Name, X, zugewiesen wird, um den eindeu-
tigen Namen von einem für die abgeschlossene streng unterscheiden
zu können. Man verstellte sich damit nur die Einsicht, daß der Name
unabgeschlossene Folge eine merkwürdige Bedeutung hat, die kon-
stitutiv auf etwas verweist, das es per definitionem noch nicht geben
kann: das Resultat ihrer Vollendung. Die intuitionistische Verschär-
fung der Kriterien für die Existenz eines symbolischen Objekts in der
unbedingten Bindung an die vollständige, restlos ausgeführte Prädi-
kation all seiner Eigenschaften hatte hier dazu geführt, daß der pro-
leptische Charakter solcher Objekte in den Fokus der Aufmerksam-
keit geriet. Das, was die werdende Wahlfolge in jedem Abschnitt ih-
rer Realisierung war, konnte sie nur sein im Vorgriff auf etwas, das
nicht existierte – wenn Existenz voraussetzte, daß das Objekt in
effektiver Konstruktion realisiert zu sein hatte. Das, was sie war, war
sie nur, indem sie auf etwas verwies, was sie erst noch werden
sollte.416

beruht auf einem einfachen Symmetrieverhältnis zwischen Denken und Sein.“ (Idee und
Grundriß, l. c., p. 127). - Die Differenz positiver und negativer Prädikationen wird hier
der Unterscheidung von Gegenstand (der Bezugnahme) und 'Reflexion' (Bezugnahme)
amalgamiert, dann gleichgesetzt mit der von wahren und falschen Aussagen, zuletzt noch
mit der von 'Denken und Sein'. Es wird kaum anderes übrig bleiben, als hier anschaulich
schematisches Analogisieren zu sehen, mit dem sich zwanglos neben 'Denken und Sein'
auch 'Ich und Du' oder beliebige „anthitetische Begriffe“ (ibid., p. 117) stellen lassen.

414 Idee und Grundriß, l. c., pp. 128 sq. - Günther zitiert Hermann Weyl, Philosophie der
Mathematik und Naturwissenschaft, München: Leibniz, 1948, pp. 42 sq.

415 ibid.
416 Da zuzugestehen ist, daß der hier pointierte Aspekt nicht zwanglos sichtbar zu werden

vermag, noch ein weiterer deskriptiver Versuch: Die 'unabgeschlossene' Folge ist, was sie
ist, weil sie etwas wird, das sie nicht ist. Gesteht man zu, daß der prädikative Punkt, an
dem sie als jenes ausgesagt wird, ehe ergänzt werden kann, daß sie als dieses zu prä-
zisieren sei, ein infinitesimal kleiner ist, wird akzeptabel, den Begriff eines solchen
Objekts als eine (intellektuelle) Bewegung, als den Fortgang entlang eines ideellen
Verweisungsvektors zu konzipieren, wie Hegel es tat.



A wird A. Einige Unterscheidungen 161

A wird A. Einige Unterscheidungen

Einlösen einer Prolepsis

Unsere Interpretation akzentuiert so nicht zufällig den Vorgriff417 als
das einen naiven Identitätsbegriff destruierende Merkmal. Hans
Friedrich Fulda verwies mit guten Grund darauf, daß der bio-
graphische Anstoß zur Entwicklung der dialektischen Methode in
Hegels früher Auseinandersetzung mit der Erfahrung von mit ihren
eigenen Normen in Konflikt stehenden Einrichtungen zu finden sei418.
Übersetzt man diese 'Normen' in einen weniger legalistisch inspi-
rierten Terminus, wären sie als die Erwartungen und Ansprüche an
die Funktion der Institution erläuterbar, deren Erfüllung das vor-
ausgesetzte telos dieser Institution ist, ihr Funktionssinn. Einem sol-
chen zentralen Problemgrundriß – der dann andere konkrete Proble-
me gleichen Typs zu umfassen hatte, wie hier nicht en detail erörtert
werden kann – hatte Hegel, wollte er ihn systematisch auszeichnen
und eine ihm angemessene theoretische Rekonstruktion finden, ein
Prinzip zu statuieren, das die spannungsreiche Dynamik von An-
spruch und Erfüllung elementar und theoriestrategisch adäquat zu
fassen erlaubte. Das Paradigma, das er fand, war der spekulative Satz.

417 Der Terminus ist durch Gadamer als topos hermeneutischer Verfahrensreflexion pro-
minent geworden (cf. Wahrheit und Methode, Tübingen: Mohr, 41975, pp. 278 sq. und p.
352). In seiner Präzisierung als eines 'Vorgriffs auf Vollkommenheit' wird er zwar für die
Rekonstruktion der Hegelschen Intention, nicht aber prinzipiell zu belehnen sein, da die
Konnotation der kriterienunbestimmten Qualifikation problematisch ist. Die nähere Be-
stimmung als „Vollkommenheit einer Einheit von Sinn“ (p. 278) lenkt von der nüchter-
nen und produktiveren Orientierung ab, die zu gewinnen wäre, nennte man sie nur eine
'Vollständigkeit' oder 'Abgeschlossenheit' einer Sinneinheit. Daß die Vollkommenheit zu-
gleich auch als die der Adäquatheit des verstandenen Sinn-Objekts bezüglich der Frage,
auf die es eine Antwort sei (p. 352), dazu als restfreie Ausdrücklichkeit und, mehr noch,
auch als vollendete Wahrheit (p. 279) verstanden werden soll, macht kenntlich, daß hier
manche Bedeutungsmomente miteinander verwoben sind, die geschieden werden können
und sollten. Über den letzteren ist Gadamer selbst in Zweifel, da er anderenorts zu akzen-
tuieren vermag, daß die eigentliche Arbeit des Verstehens erst beginne, wenn der primäre
Versuch, die Äußerung als reine und teilnahmefähige Wahrheit anzunehmen, gescheitert
sei (Vom Zirkel des Verstehens, in: Kleine Schriften IV, Tübingen: Mohr, 1977, p. 59).
Unserer Verwendung des Terminus liegt die zweite Bestimmung näher, die auch der
ursprünglich Heideggerschen Anregung ähnlicher ist: der Vorgriff, um den es hier ging,
war der einer Vorahnung, die man eine 'Vorahmung' zu nennen wagen könnte; die be-



162 4. Programm und Theoriekern

Voraussetzung für dessen Eigentümlichkeit, dynamische Vorgänge
zu modellieren, ist Hegels Konzeption des Urteils, in der er die Pro-
blemkonstellation entfaltet, die nach Kant gegeben war. Dessen Auf-
lösung der Substanz-Metaphysik enthielt auch die Konsequenz,
Gegenstände der Bezugnahme nicht mehr nach dem Muster anschau-
licher Ding-Vorstellungen zu denken, sondern rein als Bedeutungen,
semantische Verweisungsfunktionen. Hegels strikt bedeutungsanaly-
tische Untersuchungen mündeten folgerichtig in die Frage, was das
Subjekt im Urteil eigentlich bezeichne, wenn es als vor der vollzo-
genen Prädikation stehend gedacht werde. Sie wurde eine von
Dringlichkeit, unterstellte man, daß ein jeder Subjektterminus immer
nur die durch die Gesamtheit all seiner Prädikate konstituierte Bedeu-
tung haben konnte. Hier läßt sich als Auflösung des Dilemmas
einsetzen, daß ein Subjekt im Urteil als prolepsis, als notwendig
vager Vorgriff auftritt, der mit der Prädikation in unterschiedlicher
Weise erfüllt werden kann: Das Subjekt hat erst im Prädikate seine
ausdrückliche Bestimmtheit und Inhalt; für sich ist es deswegen eine
bloße Vorstellung oder ein leerer Name.419 Hegels Unterscheidung
der Urteile von Sätzen ist hier begründet. Mit dieser Konzeption hatte
er eine logische Modellierung für das Kernthema seiner Philosophie,
die sich selbst realisierende Idee, gefunden. So, wie das Satzsubjekt
als prolepsis ein ideeller Vorgriff, ist der Vollzug der Prädikation im
Aussagen des Urteils ein Realisieren, wie der Leser Hegels wieder-

stimmte Erwartung einer noch unbestimmten Antwort (Sein und Zeit, §2). Als
verstanden in diesem Sinne gälte ein Objekt, dessen vollzogene Ausdeutung 'Folge-
Erwartungen' induzierte, die im fortschreitenden Umgang mit ihm problemlos erfüllt
würden, auf das man sich also gewissermaßen 'richtig' mit durch es beantwortbaren
Fragen einstellen könnte. So hieße, einen Text zu verstehen, nicht, seinen Sinn endlich zu
haben, sondern fähig zu sein, ihn mit den 'richtigen Fragen' immer wieder zu proble-
merschließenden Antworten 'provozieren' zu können. - Über die Differenz, einen Vorgriff
als Element von Verstehensanstrengungen anzuerkennen oder ihn als Moment der teleo-
logischen Struktur von Objektivierungsakten überhaupt einzuführen, wäre mehr zu sagen,
als in dieser Arbeit geleistet werden kann. Immerhin wird mit dem hier gemachten Vor-
schlag eine nicht unwillkommene Nähe zum naturwissenschaftlichen Wissen sichtbar, da
in der neuzeitlichen Naturwissenschaft als wahre Theorieaussage gilt, was durch
technische Realisierung, mindestens im Experiment, eingelöst werden kann.

418 Hans-Friedrich Fulda: Unzulängliche Bemerkungen zur Dialektik, in: Rolf-Peter Horst-
mann ed., Dialektik in der Philosophie Hegels, Frf./M.: Suhrkamp, 21989, pp. 33-69. -
cit. p. 64.

419 Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, § 169.



A wird A. Einige Unterscheidungen 163

holt erläutert bekommt.420 Die Formel von der Übereinstimmung
eines Gegenstandes 'mit sich selbst', die außerhalb der Prämissen der
dialektischen Geistphilosophie kaum anderes als sophistische Klüge-
lei oder sinnleer wäre, hat in dieser Konzeption des Gegenstands
einer philosophischen Semantik ihre Voraussetzung. Die Über-
einstimmung wäre gewährleistet, wo der Vorgriff der Subjekt-Idee
von der Prädikation-Realisierung vollständig eingelöst wird.421

Dialektische Bewegung

Der besondere Gegenstand im mathematischen Beispiel hat den
Vorzug, ein Moment auszustellen, das in der Interpretationsarbeit an
der „Wissenschaft der Logik“, an der sich Günther als an einem Me-
thodentraktat orientierte, noch immer zu Schwierigkeiten und Un-
stimmigkeiten führt. Der Übergang von der unabgeschlossenen zur
vollendeten konstruierenden Schrittfolge war vom Vollziehenden in
der Zeit zu leisten. War hier die 'Logik' einer Veränderung in der Zeit
gefunden?
Die Verschärfung der Existenzbedingungen für symbolische Objek-

te hatte sichtbar gemacht, daß auch diese in verschiedener
'Existenzdichte' gegeben sein konnten: als imaginärer Vorgriff, Ge-
ahntes, Gemeintes – oder definit Gegebenes; als bloß Gedachtes –

420 Es ist von eigentümlichem Reiz, daß Karl Kraus anläßlich einer Erläuterung des Titels
von Schillers Jenenser Antrittsvorlesung zu bemerken wußte, man habe „in sprachdenkli-
cherer Zeit“ in einem explizierenden Aussagesatz „einen transitiven Gedanken, mit einer
deutlichen Zielbestimmung von Subjekt zu Objekt“ erfaßt. Daß hier mehr als eine idio-
synkratische Intuition ausgesprochen ist, könnte sich schon daran erweisen, daß verbum
transitivum ein systematischer Terminus der Grammatik ist. Da zu vermuten ist, daß
Kraus' Behauptung nicht durch Hegel-Studien induziert ist, könnte sich, ließe sie sich an
einigen Beispielen bekräftigen, eine des Zirkelschlusses unverdächtige Interpretation im
Lichte dieser Auffassung um eine fruchtbare Hegel-Deutung bemühen. Cf. Karl Kraus:
Die Sprache, Frf./M.: Suhrkamp, 1987, p. 109. - H. Schmitz fand die plastische Formel,
die Hegelsche Logik ergebe ein „vielfältig verschränktes System hinweisender Gebärden,
die den Leser auffordern .., gewisse gedankliche Übergänge zu vollziehen“ (Rezension, l.
c., p. 298). Damit ist die Ubiquität des intellektuellen 'Verweisungsvektors', entlang dem
die dialektischen Explikationen verlaufen, treffend benannt. 'Gebärden' kann allerdings
nur als erläuternde Metapher angenommen werden, wie die in Kapitel 5 dieser Arbeit
formulierte Kritik zeigen wird.

421 Daß kein einzelnes Prädikat dies leistet, macht Hegel dann zum Vehikel des Fortgangs
der bedeutungs-analytischen Explikation wie auch der Modellierung von Dynamik in den
realistischen Anwendungen der Dialektik; cf. Enzyklopädie, §170: „ .. indem das Subjekt



164 4. Programm und Theoriekern

oder Faktisches, Prüfbares, allgemein Verfügbares. Innerhalb eines
Faches war hier ein Bemerken der besonderen Implikationen von
Fachlichkeit aufgetreten, der Notwendigkeit, Existenz eines Objekts
für eine besondere Perspektive an eine 'spezifische Farbigkeit' zu
binden, das quod vom quale abhängig zu denken. Hegels Demonstra-
tionen in der „Wissenschaft der Logik“ erscheinen darin schwieriger,
daß sie auch das In-Sicht-Treten von Korrelativa auf dieselbe Weise,
als ein Objekt-Werden, ein thematisch-Werden, zu rekonstruieren
vorgeben. Die Schlüsselkategorie des Werdens ist selbst demonstra-
tiver Vollzug dessen, was sie bezeichnet: der Übergang von einem
Allgemeinen, hier dem Sein, zu dessen Besonderem, der Qualifikati-
on.422 Die Konstruktion des Übergangs durch das Ineinanderspiegeln
von Sein und Nichts ist nur das Vehikel, das in demonstrationem
sichtbar zu machen hat, daß die funktional verschiedenen Prädikats-
rudimente .. ist .. und .. ist nicht .. Resultate derselben Genese sind.
Beide sind unterschieden, doch gleichermaßen Abstraktionen von
konkreteren Prädikationen: .. ist X, .. ist nicht Y. Das Werden ist der
Vollzug eines intellektuellen Sichtbarmachens in einem zuvor nur
vage mitgemeinten, nicht explizit thematisierten, verschwimmend-
chaotischen Gesamt von Präsuppositionen. Mitgesetzt war nämlich
bei der Thematisierung des Seins seine Voraussetzung, besonderes,
qualifiziertes Sein, von dem es durch Abstraktion gewonnen war: es
dringt sich unmittelbar die Reflexion auf, daß dieses reine Seyn ..
eine Erinnerung und Bewegung voraussetzt, welche das unmittelbare
Daseyn zum reinen Seyn gereinigt hat.423

Die bedeutenden Hindernisse beim Verständnis dieser Konzeption
liegen in der Vermengung mit Wachstumsvorgängen, die den An-

überhaupt und unmittelbar konkret ist, ist der bestimmte Inhalt des Prädikats nur eine der
vielen Bestimmtheiten des Subjekts und dieses reicher und weiter als das Prädikat.“ End-
lich erreichter Stillstand setzte voraus, daß alle Prädikationen aktual vollzogen würden.
Der Nachweis, daß das Ende der Geschichte in der „Philosophie der Weltgeschichte“
nach diesem Muster theoretisch konstruiert wird, wäre ein Indiz für die Nützlichkeit des
hier gemachten Vorschlags zur Identifikation des logischen Elementarkonstruktors bei
Hegel. - Erkennbar ist aber schon, daß sich mit dieser Annahme der viel kritisierte nor-
mative Wahrheitsbegriff Hegels als konsequente Ableitung aus der antizipierenden Po-
tenz des Ideellen erklären läßt.

422 Bei Hegel „bestimmtes Seyn“, „Daseyn“. - Wissenschaft der Logik I.1, in: Gesammelte
Werke, l. sub 284) c., t. XXI, 1984; p. 96.

423 Wissenschaft der Logik I.2, l. sub 284) c.



A wird A. Einige Unterscheidungen 165

schein erweckten, die Aktualisierung eines potentiell wißbaren Be-
deutungsmoments sei eben so etwas wie der Phasenübergang in
einem biotischen Wachstumsprozeß, so daß Dasein aus aus dem Sein
entspringt wie die Knospe aus der Blüte. Das erlaubte, den Ideal-
realismus, der einen höchst produktiven Vorschlag zur Aufhebung
der Zweiweltenlehre der Tradition zu machen imstande war, in eine
Konzeption der Anwesenheit alles erst noch Werdenden münden zu
lassen, eine Welt ohne Zukunft zu denken. Revolutionär blieb, das
Allgemeine des Ideellen als immer schon in dieser Welt anwesend zu
denken, als etwas, das dem konkret Einzelnen wie ein erscheinender
Glanz einwohnte, eine Aura von Überindividuellem ausstrahlend.
Das Konkrete und Einzelne war nur, was es war, durch diesen Schein
und dieser nur durch es. Die ��	
��
, sollte nicht mehr umgedeutet
werden können in die Beziehung zweier gegenüberstehender substan-
tialer Welten, schon dadurch, daß nun nicht mehr nur das Individuelle
teilhatte am Allgemeinen, sondern dieses auch an jenem: es war nur
als das Gesamt der Individua konstituiert. Da so das Allgemeine dem
Konkreten 'inhärierte', mochte man, war es neuplatonisch gedacht als
die Überfülle der realisierbaren Möglichkeiten, zugleich mit ihm die
Realpräsenz dieser annehmen. Daß sie Potenz war, besagte nicht, daß
hier noch Überraschendes, Neues, zu erwarten war, denn der allge-
meine Begriff war ausdekliniert. Die Zukunft war dann nur Schein:
sie war nun als im Gegenwärtigen anwesend gedacht. In dieser
Schrumpfung der erstreckten Zeit der Kultur bis zur absoluten Ak-
tualität aller möglichen Akte ließ sich auch integrieren, daß ein
Verfahren demonstrativer Explikation in den inhaltlich bestimmten
Anwendungen der Dialektik zum Muster jedes Objektivationsakts
wurde.
Dem nicht zu folgen, sondern die Öffnung des Horizonts zur Zu-

kunft in die philosophische Theoriebildung zu integrieren, ist der
wesentliche Neueinsatz in Günthers Anschluß an Hegel. Die Auf-
nahme der dialektischen Logik des intelligiblen Sichtbar-Werdens als
unfertige Theorie der Genese von Bedeutungen muß dann aber alle
die beim Original verquickten Momente separieren, Entelechie vom
Realisieren einer Antizipation unterscheiden, beide vom Vorgang des
Explizierens. Alle drei in Einem zu fassen, etwa als Aktualisierung
von Potentialen, ist wohl als produktiver Einsatz einer kreationi-



166 4. Programm und Theoriekern

stischen Metaphysik verständlich, aber das Bestreben, den Vorgang
'formal exakt' zu modellieren, benötigte eine Differenzierung der
konstruktiven Mittel, um zu einem sinnvollen Ziel zu kommen. Mehr
noch erforderte der große Anspruch, die Rationalitätsform einer radi-
kal anderen Epoche der Kulturgeschichte zu begründen, einen sorg-
fältigen Aufweis der hier nach Hegel fortgeführten theoretischen
Linien, denn daß 'Alles anders werden' müsse, wird zu wenig sein,
um Theorie zu erzeugen: Die Bewußtseinsgeschichte des Abend-
landes und der weltgeschichtlichen Epoche, der Europa angehört, ist
zu Ende. Das zweiwertige Bewußtsein hat alle seine inneren
Möglichkeiten erschöpft .. Der Übergang von der klassisch-Aristo-
telischen Gestalt des Denkens zu einer neuen und umfassenden theo-
retischen Bewußtseinslage erfordert [nun] eine seelische Metamor-
phose des ganzen Menschen. Einer nicht-Aristotelischen Logik muß
ein trans-Aristotelischer Menschentypus entsprechen und dem letz-
teren wieder eine neue Dimension der Geschichte.424 Da solche Sätze
zuviel ankündigen und zuwenig aussagen, muß die Erbschaft, die hier
angetreten werden soll, weiter untersucht werden.

Entelechie, Teleologie oder Tendenz

Der nächstliegende Einwand gegen eine Suspendierung der Identi-
tätsunterstellung bezieht sich auf die Existenz des problematischen
Gegenstandes in der Zeit und greift konsequenterweise auf das
treffende Argument zurück, hier ließen sich einfach und zweifelsfrei
Etappen oder Zustände unterscheiden, deren jeder als klassisch de-
finites Objekt identifiziert werden könnte. Es wäre eine irreführende
Behauptung, wollte man sagen, im Samen sei die Pflanze noch nicht
mit sich selbst identisch. Solche Argumente sind ermutigt, sogar pro-
voziert durch die problematische Amalgamierung von explizierender
Konstruktion und organischer Entwicklung, wie sie Hegels Argu-
mentation kennzeichnet425. Nimmt man die Metaphorik von Blüte,
Knospe und Frucht ernst, die etwa in der „Phänomenologie des Gei-

424 Idee und Grundriß, l. c., p. 114.
425 Unter der Voraussetzung, daß die gesamte Welt in all ihren realen Manifestationen eine

Entelechie habe, indem sie nach der Realisierung der absoluten Idee, oder diese durch
jene nach 'Selbstrealisierung' strebe.



A wird A. Einige Unterscheidungen 167

stes“ herrscht und erkennt in ihr das Hilfsmittel für die revolutionäre
Konzeption einer dynamischen Ideenwelt, das zugleich eine nur lang-
sam abgearbeitete Hypothek im Ganzen des Werkes mit sich bringt,
sind noch in den späteren Schriften Reste der organologischen Me-
taphysik426 erkennbar, die zu Beginn dominant war. Das hieße noch
nicht, den Unterschied zu überspielen, der zwischen der kühnen
Identifikation von Gottesrede und genetischer Kosmologie in der
Jenenser Metaphysik427 einerseits und der „Wissenschaft der Logik“
andererseits liegt, die bereits unter tentativer Suspendierung sowohl
der Voraussetzung, sie enthielte die Gedanken Gottes vor Erschaf-
fung der Welt wie auch der Prätension, ihre vollendete Explikation
sei der demonstrierte Umschlag in Realität, als eine philosophische
Semantik interpretiert werden kann428. Es besagte nur, daß eine kri-
tische Rezeption den konnotativen Ballast der organologischen Me-
taphern und der an die Anschaulichkeit von Wachstumsprozessen ap-
pellierende Wendungen als die Quelle unproduktiver Deutungen der
Hegelschen Dialektik zu markieren hätte, um einer Bereinigung der
mit ihnen problematisch verwirklichten, doch in ihrer Sache höchst
fruchtbaren Argumentation zuzuarbeiten429.
Vorauszusetzen wäre die teleologische Signifikanz von Antizipa-

tionen, das Grundelement eines Denkens, dem sich der Terminus
Idealismus in Verwandtschaft mit dem alltagssprachlichen Gebrauch

426 Cf. Ernst Cassirer, Nachgelassene Manuskipte und Texte, l. c., p. 102.
427 Man kann den Formulierungen, die im Manuskript von 1804/05, Logik, Metaphysik, Na-

turphilosophie, im Abschnitt System der Sonne zu finden sind, eine Anverwandlung der
Johanneischen Formeln vom weltschöpfenden logos an die Rekonstruktion der Genese
des physikalischen Universums nach der Nebularhypothese Kants (und Laplaces) ab-
lesen: „[Das] Sprechen des Äthers mit sich ist seine Realität .. Das erste seines Sprechens
ist, daß er sich zum sprechenden macht, und ist sein erstes Wort, daß er sich zum
Erzeuger macht, [und dies] ist seine erste Erzeugung. Diese Contraction der Gediegenheit
des Äthers ist das erste Moment des negativen Eins, des Punkts .. Das Eins des Sterns,
und seine Quantität, sind das erste schrankenlos, unartikulierte Wort des Äthers.“ - Ge-
sammelte Werke, t. VII, ed. R.-P. Horstmann/J. H. Trede, Hamburg: Meiner, 1971, pp.
190 sq.

428 Wie es z. B. vorausgesetzt wird bei Pirmin Stekeler-Weithofer, Hegels Analytische Phi-
losophie, l. c., p. 21. - Auch Klaus Hartmann hat in Hegels Logik ähnlich angesetzt, mit
der Deutung als eine „ontologische Semantik“; Berlin: de Gruyter, 1999; p. VI, praec. pp.
13-22.

429 Vielversprechende Ansätze liegen in Versuchen, eine der am stärksten problematischen
Kategorien, „das Werden“, von den mit Bezügen auf phänomenale Prozesse in der Zeit



168 4. Programm und Theoriekern

erschließt und empfiehlt. Das verlangte, daß man der für den privaten
Horizont nicht nur zweifellos, sondern nachdrücklich zugestandenen
teleologischen Struktur des Handelns und Verhaltens einen Abglanz
auf ganze Handlungsgemeinschaften zuschriebe, um als das Grund-
muster aller kulturellen Phasenübergänge das von vorlaufender Anti-
zipation und einholender Realisierung statuieren zu können, wie
Hegel es tat. Dann ließe sich dem Gang der ganzen Kulturgeschichte
als Prinzip der systematischen Rekonstruktion seine Fassung der
teleologischen Struktur intellektueller Akt-Vollzüge unterstellen.430

Es wird nicht allzu abwegig erscheinen, die Konfundierung kulturge-
schichtlicher Epochenabfolge mit genetischen Operationen philoso-
phisch rekonstruktiver Verfahren in dem Streben begründet zu sehen,
der Weltgeschichte das Muster fortschreitender Aufklärung abzulesen
und beiden zugleich das in seiner systematischen Leistungsfähigkeit
unübertroffene Konzept vom Denken des Denkens zu unterlegen. Mit
dieser Voraussetzung würde verständlich, wie der Gewinn an Aus-
blick und kritischer Distanz durch reflektierende Erhebung über den
immer blinden Akt-Vollzug einerseits und die Genese eines
kulturellen Folgezustandes andererseits zu einer durchaus nicht sim-
plen tendentiellen Identifizierung geführt werden konnten, indem
beide als Umwälzungen durch Horizontüberschreitungen konstruiert
wurden. Für eine produktive Nachfolge Hegels bestünde eine Auf-

befrachteten Assoziationen zu lösen, indem man sie gemäß ihrer, einer systematischen
Explikation abzulesenden, semantischen Funktion definierte. Cassirer hat hier einmal
beiläufig ein treffendes Stichwort gegeben, als er formulierte, sie sollte besser „Übergang
zur Bestimmung“ genannt werden, wobei er auf den Kommentar McTaggarts verweisen
konnte (Das Erkenntnisproblem III, l. c., pp. 333-336.). - Stekeler-Weithofer, der mit den
Instrumenten der Analytischen Philosophie die sicherste Distanz zu anschauungsbezo-
genen, gar organologischen Termini hätte, markiert die Differenz nicht entschieden
genug und kann die Diskussion der Kategorie Werden daher nicht frei von realgene-
tischen Konnotationen halten; l. c., praec. pp. 114-118. - Eine klare und gründliche Stu-
die Markus Semms bekräftigt die Abhängigkeit der Hegelschen Begriffstheorie von
organismischen Vorstellungen, obwohl der Autor versucht, die metaphorische Qualität
der bezüglichen Termini zu erweisen. Der Quell in der gemeinsam mit Schelling verfolg-
ten Umdeutung des intellectus archetypus nach Kant ist aber deutlich bezeichnet, nur ist
nicht beim Wort genommen, was unzweideutig zitiert wird: Überall, „wo nothwendige
Beziehung des Ganzen auf Theile und der Theile auf ein Ganzes ist, ist Begriff“
(Schelling). - Markus Semm: Der springende Punkt in Hegels System, Boer, 1994; pp. 9-
26 et al., cit. p. 19.

430 Der in ungezählten Facetten schillernde, wiewohl heute mit Entschiedenheit verwendete
Terminus Bewußtseinsphilosophie dürfte weit eher hierin eine fruchtbare Bedeutung



A wird A. Einige Unterscheidungen 169

gabe darin, die damit bezeichnete theoretische Lösung als ein Pro-
blem zu erkennen. Denn gesteht man zu, daß diese theoretische Lö-
sung der Nerv in der dialektischen Philosophie des Absoluten ist,
wird zugleich deutlich, daß eben hierin die Verquickung dreier Pro-
blemfelder in Anspruch genommen wird, indem eine explikatorische
Semantik zum einen als ein Modell der Genese von symbolischen
Ordnungen verwendet wird und zugleich als 'Denken Gottes' die Re-
algenese der Welt an Sachen sein soll. Hermann Schmitz spricht mit
ähnlicher Perspektive wie wir von der Logik eines erkenntnistheore-
tischen Explikationismus431. Die Akzentuierung des Nomens bekräf-
tigt die Fruchtbarkeit unserer Vermutung, doch das Attribut schleppt
höchst problematische Konnotationen ein, die Schmitz dann auch
übersehen lassen, welcher produktive Sinn im Terminus des Abso-
luten freigelegt werden kann.432 Die „Wissenschaft der Logik“ als
eine explikatorische Semantik interpretiert, läßt leichter deutlich
werden, daß in Hegels Verwendung des Terminus der Gegensatz zu
Relatives akzentuiert ist, so daß die philosophische explikatorische
Semantik als das Medium der Thematisierung von Thematisierungs-
funktionen, absolviert von allem Sachbezug, begriffen werden kann.
Hier wird gewissermaßen eine Homogenitäts- und Funktionsuntersu-
chung besonderer symbolischer Ordnungen, nämlich kategorialer, un-
ternommen. Die besonders komplizierende Forderung, der sich Hegel
mit furios anmutender Kühnheit unterstellt, entsteht aus der konse-
quenten Rücksicht darauf, daß die Thematisierung der Thema-
tisierungsfunktionen selbst in actu vollzieht, was sie untersucht, sie
ist selbst eine solche Funktionsanwendung: gewissermaßen selbst so
etwas, wie das, was sie behandelt. Eine kleine Akzentverschiebung in
dieser Formel führt ins Herz der Hegelschen Konzeption des Abso-
luten: die explikatorische Thematisierung ist selbst, was sie thema-

haben, als darin, daß die Intellektualität als Quell kultureller Dynamik oder Philosophie
als „Analyse des Bewußtseins auf seinen Inhalt“ (Günther, Idee und Grundriß, l. c., p.
46, cit. Ernst Troeltsch) oder 'Mentalismus', logische Operationen als psychische Akte,
unterstellt würde.

431 Hegels Logik, l. c., pp. 352-368.
432 Auch er identifiziert „das Absolute“ mit „Alles, was es gibt“ als einer gegebenen Masse,

statt die im „absoluten Wissen“ realisierte methodische Pointe zu sehen, daß in
Vollendung der philosophischen Einstellung zu Gegebenem zuletzt nur noch Gewußtes
gewußt wird, das Wissen nicht mehr als Beziehung auf etwas verstanden ist, daß
'substantial Anderes' wäre. „Das Absolute“ ist nur diese Einstellung. - ibid., pp. 350 sq.



170 4. Programm und Theoriekern

tisiert. Dazu tritt, zwanglos ergänzend, daß es zwei letzte, höchste,
allgemeinste Typen von Thematisierungsfunktionen auch gar nicht
geben könnte. Hegels hartnäckige Diskussionen der falsifizierenden
Verdopplungen scheinen uns diese Interpretation, zumal die eben
vorgestellte Nuance, auffallend deutlich zu unterstützen. Alle seine
explizierenden Auflösungen der Unzulänglichkeit von Aussagen wie
Das Sein ist das Absolute etc., die zweierlei intellektuell Unüberbiet-
bare auszusagen prätendierten433, weisen darauf hin. Im zitierten Satz
ist zudem die völlig verständliche Verwendung des Terminus für 'das
Gesamt' aller grundlegenden Thematisierungsfunktionen oder Kate-
gorien gezeigt, die, für sich genommen, noch kaum problematisch
sein müßte. Erst die aristotelisch inspirierte Umdeutung434 dieser The-
matisierungsfunktionen in den weltschöpfenden logos, wodurch die
demonstrative Explikation der Elementarfunktionen theoretischer
Gegenstandszurichtung unter Einsatz eben derselben Elementar-
funktionen zur �����
 ����
�
 gemacht werden kann435, ist daher
die eigentliche Hürde bei der Diskussion des Absoluten, denn erst da-
mit entsteht für Hegel die Möglichkeit, in dem Absoluten, das
'ursprünglich' die nicht durch symbolische Operationen überholbare
Gesamtheit aller symbolischen Operationen436 ist, auch die Gesamt-
heit der Sachen möglicher Bezugnahme einzufassen. Das ist bei
Hegel nicht direkt, als die Zusammenfassung der Masse aller reali-
stisch gedachten Dinge, geleistet, sondern auf einem Umweg, dessen
Grund freizulegen ist: die demonstrierende Explikation der Thema-

433 Cf. die Diskussion einer Darlegung in der ersten Auflage der Wissenschaft der Logik bei
Wolfgang Wieland, Bemerkungen zum Anfang von Hegels Logik; in: R.-P. Horstmann
ed., Dialektik in der Philosophie Hegels, l. c., pp. 196 sq.

434 Wahrscheinlich ist, daß dabei Einflüsse der deutschen Mystik mitwirkten, worauf hier
nicht weiter eingegangen werden kann. Die Brücke zwischen dem Realvorgang und lo-
gischer Operation wäre das Erlebnis des Akts der Ausführung dieser. - Cf. Horst Althaus:
Hegel und die heroischen Jahre der Philosophie, München, Wien: Hanser, 1992, pp. 72
sq.; Katharina Comoth: Hegels ’Logik‘ und die spekulative Mystik, in: Hegel-Studien, H.
19, 1984, Bonn: Bouvier.

435 Cf. Ernst Cassirer, Erkenntnisproblem III, l. c., pp. 362 sq. - Die theoretische Explikation
ist darin als identisch mit der Evolution, sowohl der Natur wie der Kultur, gefaßt
(Cassirer prägnant auch dazu pp. 373-377). Hegels Versuch, dem Verlauf der Philoso-
phiegeschichte den Gang der Kategorienexplikation in der Wissenschaft der Logik
abzugewinnen, ist wohl das prägnanteste Beispiel für dieses Ziel.

436 Man kann nicht sprechen, ohne zu sprechen, nicht auf etwas Bezug nehmen, ohne Bezug
zu nehmen.



A wird A. Einige Unterscheidungen 171

tisierungsfunktionen ist identisch mit der genetischen Konstruktion
der Welt als Gesamt von Bezugsobjekten symbolischer Thema-
tisierung. Das nicht-trivial Problematische der Theorie entsteht damit,
daß unter kantianischen Prämissen eine Rekonstruktion als Innovati-
on von Bezugsgegenständen gedacht werden muß.
Es gehört zu den gewichtigsten Mängeln der Güntherschen Hegel-

Rezeption, daß er den vorausgesetzten Konnex von logisch-gene-
tischen Akten und Entstehung neuer kultureller Ordnungen nicht nur
nicht aufzulösen bestrebt ist, sondern unbedacht läßt, um sich im Pro-
zeß der Reifung seiner Konzeption mehr und mehr einer
'Verlaufslogik der Geschichte' zuzuwenden. Daß auch dieses ein The-
ma von Brisanz ist, wird im Blick auf die Fachwissenschaften die zi-
tierte Bemerkung Eric Hobsbawms in Erinnerung gerufen haben, ent-
faltet sich doch in dieser Perspektive der Prospekt einer allgemeinen
Theorie der Entwicklung, für die sich im 20. Jahrhundert mit der
Durchsetzung des Entwicklungsgedankens für die ganze Natur wie
auch den Fortschritten in der mathematischen Modellierung evolutio-
närer Vorgänge manche fruchtbare Anstöße ergaben, wenn auch noch
immer kein formulierbares Forschungsprogramm.437 Versuche, Stich-
worte zur Theorie Hegels einzusetzen, um wiederkehrende Element-
armuster in den Verlaufsgesetzen evolutionärer Prozesse zu identifi-
zieren, rekurrierten hier aber offenbar auf die in Hegels dialektischer
Rekonstruktion von Kulturentwicklung liegende Hypothek der an der
Phänomenalität natürlicher Wachstumszyklen orientierten organolo-
gischen Metaphysik, so daß für einen theoretischen Neuansatz in
einem Forschungsfeld Anregungen in Anspruch genommen würden,
die eben demselben Forschungsfeld entstammen.438

437 Daß im Frühjahr 1999 eine gründlich vorbereitete Initiative zur Schaffung eines Instituts
für Evolutionswissenschaft (an der Berlin-Brandenburgischen Akademie für Wissen-
schaften) scheiterte, wird auch als ein merkwürdiges Symptom für den Mangel an Be-
wußtsein über die beispiellose Bedeutung eines Forschungsprogramms zu einer
„transdisziplinären allgemeinen Evolutionstheorie“ zu beurteilen sein. Immerhin sollten
hier mit Bedacht neurophysiologische, zoologische, soziologische, wirtschaftsgeschichtli-
che und algorithmentheoretische Forschungsrichtungen integriert werden
(http://www.bbaw.de/ termine/1999/04/09.html). - Das Wissen um die Resultate der Be-
mühungen verdanke ich persönlichen Mitteilungen der beteiligten Herren Prof. Reyer
(Zürich), Prof. Schwefel (Dortmund), Prof. Stichweh (Luzern), Prof. Witt (Jena) und
Prof. Engel (Basel). 

438 So etwa Manfred Peschel, Werner Mende: Leben wir in einer Volterra-Welt? Ein ökolo-
gischer Zugang zur angewandten Systemanalyse, Berlin: Akademie, 1983, p. 15.



172 4. Programm und Theoriekern

Reflexion oder geisteswissenschaftliche Forschung

Der ausdrückliche Anschluß an eine Theorie, in der die aufklärende
Distanzierung von data als ein methodisch zu übendes Verfahren re-
konstruiert wird, verpflichtete außerdem dazu, den Differenzen inne-
zuwerden, die den 'Reflexionsfortschritt' sich belehrender Aufklärung
vom historischen Wandel symbolischer Formprinzipien in den Wis-
senschaften, sie beide von der Genese kultureller Reflexionsinstitu-
tionen und diese drei von der bewußtlosen Transformation der Ord-
nungen der Kooperation und Verständigung trennt.439 Weniger die
von Günther zitierten Drei Stellungen des Gedankens als vielmehr die
drei Stufen der Bezugnahme in der „Wissenschaft der Logik“ sind
eine zu einer Systematik des Philosophierens gereifte theoretische
Rekonstruktion des Kerns intellektueller Verfahren von Aufklärung,
die bei der methodischen 'Selbstprüfung der Vernunft' in der
„Phänomenologie des Geistes“ ihre erste große Entfaltung gefunden
hatten. Tatsächlich rekurriert Günther auch auf diesen Akzent, denn
der Terminus Reflexion, der sich durch sein gesamtes Werk zieht, ist
im Ursprung der Name für den Vorgang, in dem die Intellektualität
allein die Aufgabe einer 'Selbstkritik' vollziehen kann: die Thema-
tisierung der Resultate von Thematisierung440. Daß damit eine Hori-
zontverschiebung geleistet wird, die das Feld dessen, was mit er-
scheinender Substantialität zuvor den Absolutismus der Wirklichkeit
ausmachte, in bis dahin Unthematisiertes einzubetten vermag, leitet
die Intuition zur produktiven Spannung von Konstellationen, in
denen der Satz vom ausgeschlossenen Dritten bestritten werden muß.
Denn was durch das Tertium non datur ausgeschlossen wird, ist die
Reflexion, die über das metaphysische Grundthema dieser Logik hin-

439 Die enge Verflechtung, die sachlich darin indiziert ist, daß die historische Aufklärung
einen enormen Schub in der Genese neuer Reflexionsinstitutionen auslöste (nicht zufällig
entstand der Kosmos der Geisteswissenschaften nach Kant, Schleiermacher und Hegel),
zeigt sich vielleicht heute ex negativo, da populäre Geringschätzung der historischen
Aufklärung mit dem populären Zweifel an der Achtungswürdigkeit geisteswissenschaftli-
cher und philosophischer Reflexionskultur einhergeht.

440 Cf. dazu die im Historischen Wörterbuch der Philosophie unter dem Eintrag Reflexion
nachgewiesene Akzentuierung bei Herder und Kant; t. 8, Stuttgart/Basel: Schwabe, 1992,
c. 397. - Zur Verwendung bei Hegel cf. Walter Jaeschke: Äußerliche und immanente
Reflexion, in: Hegel-Studien, H. 13, 1978, Bonn: Bouvier, pp. 85-118. 



A wird A. Einige Unterscheidungen 173

ausgehen will441. 'Diese Logik' ist wiederum die Formale und ihr
Grundthema in Günthers Interpretation das Sein, das in Rücksicht auf
Hegel benannt wird.
Die Überschreitung des Seins in der „Wissenschaft der Logik“ nun

war als die Thematisierung dessen, was geschah, wo Sachen als un-
überholbar Gegebenes behandelt wurden, eine Erörterung des
'Wesens', des to ti en enai, das wörtlich bedeutet: 'das, was es ge-
wesen ist'. Es ist Titelwort für alle Arten von Antworten auf Fragen
der Art: Was war es, wovon eben gesprochen wurde? Was ist es
eigentlich, das uns eben noch so .. zu sein schien?442 Stekeler-Weit-
hofer, der so fragte, folgt Hegel noch zu dicht, um das Problema-
tische der Identifikation von intellektuellem Gewinn an Distanz und
Übersicht mit der Entstehung von Reflexionsinstanzen in der
arbeitsteiligen Institutionenwelt der Kultur zu bedenken, so daß er
frei von jeder Reserve berichten kann: Die Entwicklung spekulativer
Begriffsanalyse nicht nur unserer Sprach- sondern auch unserer
Lebenspraxis begreift Hegel dabei als einen kulturhistorischen Pro-
zeß, in dem sich die Menschheit ihrer selbst bewußt wird.443 Die
elementare Leistung eines Philosophierenden, in einer transzenden-
talen Untersuchung die Bedingungen der Möglichkeit kultureller
Objektivationen, seien es wissenschaftliche Theorien, Kunstwerke
oder Formen des Sittlichen, zu erschließen, kann wohl als Korona
einer in die Erzeugung und Reproduktion dieser Objektivationen zu-
rückstrahlender synthetisierender und 'sicht'orientierender Aussagen
begriffen werden, doch sind diese per se verschieden von einer durch
sie induzierbaren neuen sozialen Institution.444 Die Hegelsche Phi-
losophie etwa konnte die Gestalt einer Gebärerin der Geisteswissen-
schaften haben, war aber gerade darum nicht identisch mit diesen.

441 Günther, Idee und Grundriß, l. c., p. 133.
442 Hegels Analytische Philosophie, Paderborn et al.: Schöningh, 1992, p. 228.
443 ibid., p. 229.
444 Die Sätze einer Philosophie sprechen wohl personal teilbare intellektuelle Handlungs-

anweisungen aus, eine soziale Institution dagegen, die in ihren Funktionsprinzipien dar-
auf gründete, müßte den Übergang von der bloßen Möglichkeit zur Wirklichkeit
realisieren: nicht mehr nur teilbare Überzeugungen, sondern geteilte. - Diese Erinnerung
soll nicht verdecken, daß Stekeler-Weithofer den Sinn der Hegelschen Logik präzise
erfaßt: „Was man seit Kant 'transzendentale Analyse' zu nennen pflegt, das sieht schon
Hegel und nicht erst Peter Strawson, die Aufdeckung relativer Präsuppositionen der Be-
deutungsbestimmtheit ..“; l. c., pp. 24 sq.



174 4. Programm und Theoriekern

Theorieevolution oder Anabasis

In dieser Perspektive ist aber die mit der transzendentalen Untersu-
chung oder Reflexion erzielbare Transposition eines intellektuellen
Standortes, eine gewisse 'Hebung' der intelligiblen Perspektive ein-
schließend, auch nicht identisch mit dem Gang des Fortschritts in
Fachwissenschaften, deren Transformationen und Paradigmenwech-
sel gerade nicht durch kritische Reflexion früherer Leistungen und
Verfahren, sondern als Selbsttransformation entlang der theoriestrate-
gischen Verweisungen innerhalb dieser Verfahren erfolgt, die unter
ihrer, dabei veraltenden, Voraussetzung Probleme erschließen, die
mit ihnen nicht mehr zu bewältigen sind. Daß auch hierfür bei Hegel
Inspiration zu finden war, zeigt sich beispielhaft an den Bemühungen
von Imre Lakatos, eine Logik des Wandels in der Forschung zu be-
gründen.445 Der mögliche Anschluß an Hegel, wie problematisch in
der detaillierten Durchführung auch immer, muß durchaus vielver-
sprechend für einen jeden Autor sein, dem zugesprochen werden
kann, so wie Kant eine theory of objectivity without a representatio-
nal theory of truth446 schaffen zu wollen, sobald er auf das Folgepro-
blem stößt, das auch Hegel bewegte: den historischen Wandel der
Formen von Objektivität. Das Muster der Verlaufsform von Wissens-
fortschritt, das bei Hegel vorgebildet ist, ist inzwischen, nach T. S.
Kuhns Theorie, auch außerhalb der Wissenschaften fruchtbar ge-
worden. So kann H. R. Jauß bei dem Versuch, die fortschreitende
'Konkretisation' von Urteilsschemata der Literaturwissenschaft durch
Einzelwerke zu erläutern, auf die juristische Theorie der fortschrei-
tenden Konkretisation von Gesetzesnormen verweisen, in der
Anwendung nahtlos in Neuschöpfung von Regeln übergeht447. Der
Unterschied zwischen dem Gang eines Fortschritts durch Be-

445 Er erklärt genauer, daß er sich außer von Georg Polya und Karl Popper auch von Hegel
inspiriert fühlte: Proofs and Refutations (PhD thesis), in: Philosophical Papers, ed. J.
Worrall/G. Currie, Cambridge Univ. Press, 1978; p. 70, Fn. - Ausführlichere Diskussion
und Verweise bei Brendon Larvor, Lakatos. An Introduction, London, New York: Rout-
ledge, 1998; praec. pp. 23-29.

446 Ian Hacking: Lakatos' Philosophy of Science, in: id. ed., Scientific Revolutions, Oxford
Univ. Press, 1981, pp. 128-143. - cit. p. 129.

447 H. R. Jauß: Hermeneutische Moral: der moralische Anspruch des Ästhetischen, in: Wege
des Verstehens, l. c., p. 48, Fn.



A wird A. Einige Unterscheidungen 175

gründung neuer allgemeiner Gesetze und der Transposition eines in-
tellektuellen Standortes in eine reflexionsfähige Distanz ist auch in-
nerhalb der „Kritik der reinen Vernunft“ zu erkennen: die Diskussion
der Antinomien ist Zeichen des Bewußtseins einer Krisensituation in
der Philosophie, die mit dem Entwurf einer Transzendental-Philoso-
phie überwunden werden soll. Das diese charakterisierende metho-
dische Bewußtsein aber schließt weit mehr ein als die Bewältigung
solcher Situationen, da nicht bloß Gründe für das Scheitern, sondern
die Bedingungen der Möglichkeit des Gelingens von Erkenntnis
erschlossen werden sollen. Daß das hier zu begründende Verfahren
das gleiche Muster aufweisen sollte wie seine Entstehung in der Ge-
schichte philosophischer Theoriebildung, ist erst kenntlich als
Prätension bei Fichte und seinen Nachfolgern, die mit der 'Reflexion
der Reflexion' den Phasenübergang ganzer intellektueller Konstel-
lationen hofften rekonstruieren zu können. Das Muster einer Reihen-
ordnung symbolischer Konstellationen in zunehmendem Grade an
Komplexität hatten Schellings „Vorlesungen über die Methode des
akademischen Studiums“ ausführlich demonstriert448 und die
„Phänomenologie des Geistes“ weist es ebenfalls auf. In der Durch-
führung war diese zwar nicht nur unvergleichlich reicher und inhalt-
lich unverträglich mit jenen, doch der Versuch, selbständig ausge-
formte Konstellationen von Typen der Objektbildung mittels einer
dialektischen Explikation systematisch zu ordnen ist es, der beiden
gemeinsam blieb.449 Es führte mit einer zusätzlichen, wenngleich
nicht weniger problematischen Konfundierung zu überraschendem
Ausblick. Die Universalität der dialektischen Bewegung war minde-
stens damit zu beglaubigen, daß alle theoretisch retraktatiblen
Resultate der Erkenntnis nach dem Elementarmuster sich aneinander
abarbeitender Komplemente mit nachfolgendem Umschlag in einen
gänzlich neuen Horizont rekonstruiert wurden. Zum einen konnte der

448 Die Berechtigung zur Entwicklung der realen Organisation der kulturellen Formenwelten
aus ihrem ideellen Vorschein sehen wir etwa behauptet in der Wendung: „Die Natur des
Absoluten ist: als das absolut Ideale auch das Realste zu seyn. In dieser Bestimmung
[liegt die Möglichkeit] .., daß es als Ideales seine Wesenheit in die Form, als das Reale,
bildet“. - Vorlesungen zur Methode des akademischen Studiums, in: Schellings Werke, l.
c., 3. Hauptbd., pp. 229-374; cit. p. 241.

449 Cf. dazu die Bemerkungen Ernst Blochs in seinen Leipziger Vorlesungen zur Geschichte
der Philosophie, Frf./M.: Suhrkamp, 1985; t. 4, p. 195 und in Subjekt-Objekt. Erläute-
rungen zu Hegel, l. c., pp. 66 sq.



176 4. Programm und Theoriekern

Umschlag in einem Distanzgewinn bestehen, der die theoretische Re-
konstruktion des Vorgehens erlaubte, in dem die intellektuelle Per-
spektive bis dahin befangen gewesen war. Es zeugte von alltagsprak-
tischem Realismus, den Elementarschritt von Aufklärung genauer
noch an die Erfahrung des Scheiterns eines bis dahin unproblema-
tischen Vorgehens zu knüpfen, also aus der Frage hervorgehen zu
lassen, was eigentlich gewesen war, das man da eben verfehlt hatte.
Ein ganz anderes 'Umschlagen' aber lag im Prozeß des Erkenntnis-
fortschritts vor, der im 20. Jahrhundert seine Fassung als Folge von
Paradigmenwechseln fand. Die Reflexion auf den vergangenen Zu-
stand gehörte hier nicht zu den systematisch wirksamen Elementen
des neuen: in die Grundlegung relativistischer Physik ging die wis-
senschaftstheoretische Reflexion der Bedingungen der Möglichkeit
Newtonscher nicht ein.

Wissenschaftsevolution oder Kulturgeschichte

Daß Verlauf und Typus des Resultats transzendentaler Untersu-
chungen bei Hegel dennoch mit der fortschreitenden Ausschöpfung
und schließlich Transformation des allgemeinen Rahmens, der Sach-
verhalte als 'von diesem Typ' identifizierbar macht, in Einem gefaßt
wurde, ergab auf dem Weg einer zweiten Analogisierung den Riß
einer Verlaufsform im Wandel der Handlungsformen, Institutionen
und Mentalitäten ganzer Kulturgemeinschaften. Hier konnte nun als
allgemeiner Rahmen oder Paradigma der dominate Typus kultureller
Selbstinterpretation angenommen werden, unter dem als über-
wölbendem wie nach und nach gedehntem Schirm alle kulturellen
Akte als wünschenswert und anwendungsadäquat (oder eben dies
nicht) überhaupt erst beurteilbar wurden. Daß hier ein Weltgeist web-
te, der in Gestalt seines allgemeinen Selbstanspruchs zusammen mit
einer dazu spannungsreich in Differenz stehenden Gesamtheit je
besonderer Akte der Realisierung existierte, war eine theoriestrate-
gisch gelungene Lösung, deren nicht-realistische Umdeutung kaum
schon überholt sein dürfte.450 Daß Günther einmal zu formulieren im-

450 Die knappe Formulierung von Engels, der historische Materialismus unterstelle, daß „in
letzter Instanz“ die ökonomischen Basisprozesse dominierend seien, beförderte Interpre-
tationen, die übersahen, daß hier nur eine Unfertigkeit zur Schlußformel geworden war.
Daß es derselbe Engels war, der klar zu beurteilen vermochte, es sei wegen der Neuheit



A wird A. Einige Unterscheidungen 177

stande ist, ihm sei es um die Säkularisierung des Hegelschen Weltgei-
stes zu tun451, zeigt an, wie treffsicher auch hier seine diagnostische
Intuition eine Aufgabe von Brisanz zu identifizieren vermag. Mit
dieser Erinnerung wird es allerdings um so unbefriedigender, auch
die nötige Differenzierung zwischen Modellen entweder der In-
kongruenz kommunikativer Akte und kollektiver Erwartungen oder
der intellektueller Akte und theoretischer Systematik vermissen zu
müssen. Was ausdrücklich als eine 'Logik der Geschichte'452, also
doch wohl der Verlaufsform des Wandels sozialer Institutionen und
Kommunikationsformen vorgestellt werden soll, wird unentwegt als
eine in ein ���������auszubildende, also doch wohl intellektuelle
Akte des symbolischen Gegenstandszugriffs nach systematischen
Kriterien organisierende Arbeit demonstriert.453 Die methodisch diszi-
plinierte Reflexion der Philosophie auf die Bedingungen der
Möglichkeit kultureller Objektivationen, die wieder zum Denken des
Denkens geführt hatte, steckte hier noch immer als logisches Rück-
grat in der systematischen Rekonstruktion der Geneseprozesse der
Kulturgeschichte. Dennoch ist mit diesem problematischen Gang der
Theorieentfaltung eine Fokussierung von überraschender Erschlies-
sungskraft verbunden, denn die Identifizierung der Gesellschaftsge-
schichte mit der Genese von 'Reflexions'-Instanzen macht als einen
bedeutsamen Teil der Geschichte der Kultur die Ausbildung nicht

des Ansatzes Marx und ihm nur die halbe Arbeit zu leisten gelungen, so daß die diffe-
renzierte Untersuchung der Rückwirkung des 'Überbaus' noch ausstünde, hat nicht
verhindern können, daß Marx trotz so zinsträchtiger Arbeit mit einem überwältigenden
Erbe gern als überholt behandelt wird. In den berühmten Briefen an Conrad Schmidt
erläutert Engels zudem auch genauer, daß die notwendige Verwandlung des Reflexes der
(für ihn: ökonomischen) Basisprozesse in nach Prinzipien systematisierende symbolische
Spiegelungsebenen dazu führe, daß diese „ihrerseits wieder auf die ökonomische Basis
[zurückwirken] und sie innerhalb gewisser Grenzen modifizieren [können]“. Das scheint
ihm immerhin „selbstverständlich“. - Friedrich Engels, Brief an Conrad Schmidt v. 27.
Oktober 1890, in: Karl Marx/Friedrich Engels, Werke, t. 37, Berlin: Dietz, 1967, pp. 491-
494; cit. p. 492. - Dazu auch den Brief an Conrad Schmidt v. 5. August 1890, l. c., pp.
436 sq. - Zur folgenreichen Weiterentwicklung dieser Gedankenlinie cf. Jürgen Haber-
mas: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frf./M.: Suhrkamp, 1988; pp. 95-103.

451 Vorwort zu Beiträge III, l. c., p. IX.
452 Dazu exemplarisch Strukturelle Minimalbedingungen einer Theorie des objektiven Gei-

stes als Einheit der Geschichte, in: Beiträge III, l. c., pp. 136-182.
453 Die erste Aufgabenstellung, sich für die neue Logik an – mathematischer – Logistik zu

orientieren, um strikt eindeutige Berechnungsbeziehungen zu gewinnen, spricht es eben-
so aus, wie Wendungen, die etwa Kant tadeln, kein „neues Organon des Verstandes“ ge-



178 4. Programm und Theoriekern

sinnlich-gegenständlicher Objektwelten als fortschreitende Auf-
schichtung zum Zentrum der Aufmerksamkeit. Läßt sich die Identität
von distanzgewinnender, darin mögliche Institutionen zeugender,
Aufklärung und des Fortgangs gelebten Realprozesses auch nicht
verteidigen, so kann man doch als eine der, vielleicht sogar: wesentli-
chen, Dimensionen dieses Prozesses die fortschreitende Genese und
Differenzierung von Spiegelungsinstanzen über den Aktvollzügen er-
kennen, mit denen ein der unerschütterbaren Reiz-Reaktions-Kopp-
lung entkommenes Lebewesen Gegenstandsadäquatheit und soziale
Konkludenz seiner Handlungen zu organisieren hat.

Tertium datur

Überschreitung von Kontexten

Das beharrliche Streben Günthers, in der transklassischen Logik nicht
nur eine neue 'Theorie des Denkens', sondern auch die Grundlagen
eines Instrumentariums zu geben, das intellektuelle Vollzüge jenseits
der von der traditionellen Logik definierten ermögliche, legt es nahe,
für die kritische Rekonstruktion seines Theorieprogramms zuerst den
Akzent auf die Interpretation als Organon zu legen.
Hier ist von Bedeutung, daß die intuitionistische Kritik des Satzes

tertium non datur von Günther aufgenommen wird, um zu erklären,
wie mit dem Verzicht auf die im Identitätspostulat gesicherten de-
finierenden Funktionen indizierende ermöglicht werden sollen. Dabei
bezieht er sich folgerichtig nicht auf den Problemaspekt, der mit der
Suspendierung der Identitätsforderung im Begriff der werdenden
Wahlfolge für die Aufhebung des tertium non datur schon gegeben
ist, sondern folgt den Argumenten der Intuitionisten in einem
anderen: der Imprädikabilität eines beliebigen Attributs für solche
Gegenstände, die nicht effektiv konstruiert, das heißt hier, nicht de-
finitiv gegeben sind. Innermathematisch bedeutete diese Forderung,
daß der bisher unproblematisch unterstellte Existenzbegriff eine prä-
zisere Fassung erhalten sollte: für existent war ein mathematisches

schaffen zu haben; oder die Bekräftigung im später verwendeten Titelwort 'operationale
Dialektik'. - Cf. Grundzüge, l. c., p. 22; Metaphysik, Logik und die Theorie der Reflexion,
in: Beiträge I, l. c., p. 56; et al.



Tertium datur 179

Objekt nur noch zu halten, wenn es mit den konstruktiven Mitteln der
Struktur erzeugbar war, der es unter Wahrung innerstruktureller Ho-
mogenitätskriterien zugehören sollte, nicht mehr durch die intuitiv
selbstverständliche Möglichkeit, seine Existenz widerspruchsfrei
anzunehmen und die Konsequenzen daraus zu entwickeln454. Diese
Nuance mochte in der Mathematik umstritten bleiben, vor allem ihrer
schwer erträglichen eliminatorischen Folgen für ganze bis dahin so-
lide gesicherte Gebiete wegen455, doch sie konnte die Aufmerksam-
keit eines Theoretikers fesseln, der zu fragen hatte, was die Existenz
eines nicht-empirischen, rein symbolischen Objekts ausmachte. Die
nun naive Praxis der vorintuitionistischen Mathematik konnte nach
Brouwers Kritik durchaus als Beispiel einer unbedachten Willkür er-
scheinen, der eine Hypothese über Existenz ausreichte, um das Fak-
tum anzunehmen. Der neue Ansatz bedeutete demgegenüber, den
expliziten Nachweis der Erfüllung der von axiomatischen und abge-
leiteten Sätzen über einen Gegenstandsbereich explizit und implizit
gesetzten Bedingungen für die Existenz innerhalb seiner zu fordern.
Günther führt in diesem Aspekt allerdings in die Irre, wenn er

formuliert: Für die bereits vollzogenen Wahlakte und die durch sie
erzeugten Zahlen gilt der Satz vom ausgeschlossenen Dritten. Für die
noch in der Zukunft liegenden Wahlfolgen ist er suspendiert456. Der
Zeitterminus transponiert das logische Problem auf eine Ebene, auf

454 Bei Ernst Cassirer wird auch dieses Beispiel für das von ihm in gewissermaßen struktu-
ralistischer Wendung verfochtene Primat des Funktionsbegriffs (der hier der Begriff einer
erzeugenden Regel ist) vor dem Dingbegriff in Anspruch genommen. Die Ent-
gegensetzung erhellt für unser Thema, warum die intuitiv als zulässig unterstellte freie
Setzung eines bestimmten mathematischen Objekts es als ens a se erscheinen lassen muß,
während doch zu fordern ist, daß seine differentielle Konstitution innerhalb der Ordnung,
die es als Glied konstituiert, eine Realisierung in explizit ausführbarer Konstruktion
ermögliche. - Cf. E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen III, l. c., pp. 432-
437. Cassirer stützt sich hier vor allem auf Hermann Weyl: Über die neue Grundlagen-
krise der Mathematik, in: Mathemat. Zeitschrift, H. 10, 1921, Berlin, Heidelberg:
Springer, p. 53.

455 Davis, Hersh: Erfahrung Mathematik, l. c., pp. 390-395. - Als Descartes seine revolutio-
näre Neuerung präsentierte, geometrische Probleme in algebraische 'zu übersetzen', gab
es manchen Grund, über Verluste zu klagen: „Die Strenge der Begriffsbildung mußte
durch den Ausschluß wichtiger und weitreichender Gebiete erkauft werden“, formuliert
Ernst Cassirer das entstandene Problem. Es mußte sich erst erweisen, daß der Versuch
nur zu eng angesetzt war und nicht eine überflüssige, sondern eine noch unvollendete Re-
volution vorging, die schließlich in der Verknüpfung der Geometrie mit der mathema-
tischen Analysis die kritische Lücke schloß (woraus die Differentialgeometrie hervor-



180 4. Programm und Theoriekern

der es verschwindet, da diese nicht die logischer Relationen ist, son-
dern von 'Tatsachenordnungen'. Aber nicht die Tatsachen stehen in
logischer Relation zueinander, sondern nur die Sachverhalte, die in
Sätzen ausgesagt werden. Keine conclusio kann die Ableitung einer
Tatsache sein – immer nur die Behauptung ihrer Gegebenheit. Daß
hier keine Klarheit herrscht, prägt denn auch Günthers Retraktation
der Diskussion aus dem neunten Buch von „Peri hermeneias“, in der
er zu der Unterscheidung zwischen zeitloser Gültigkeit und zeit-
beschränkter Anwendung eines logischen Gesetzes gelangt457. Der
Versuch, sich der Konsequenz zu entziehen, die Kriterien für Geltung
zusätzlich bestimmen zu müssen, da gültig oder nicht gültig zu sein
an die vorausgehende Interpretation des Falles gebunden, also die
erstrebte Kalkülisierung unterlaufen wäre, führt hier nur zu einer
theoretisch unbrauchbaren Ausflucht. Wenn Geltung normative
Wirksamkeit für Handlungen bedeutet, die vorausschauende
Orientierung an ihm auslöst, wäre ein Gesetz, das gilt, ohne anwend-
bar zu sein, als 'eigentlich' wirksam gedacht, ohne in actu wirksam
sein zu können. Die Probe an der Quelle läßt erkennen, daß Aristo-
teles dort keine Unterscheidung von Geltung und Anwendbarkeit
einer Regel vornimmt, sondern für kontradiktorische Sätze über Zu-
künftiges an der Regel der Kontradiktion festhält und zugleich den
Fall identifiziert, daß über den Wahrheitswert nicht entschieden sei.458

Wir hätten hier die Bedingung erfüllt, daß die Gliedsätze weder zu-
gleich wahr noch zugleich falsch seien, doch darum nicht auch schon,
daß nicht beide zugleich nicht wahr seien. Denn das sind sie, wenn
sie 'unbewertet' sind. Daß über die Behauptung, morgen finde eine
Seeschlacht statt, keine Beurteilung wahr oder falsch abgegeben
werden kann, ist nur scheinbar ein Zeitproblem, tatsächlich jedoch
nichts anderes als ein weiterer Fall von Imprädikabilität: es müßte

ging) und darin sofort die Überlegenheit des neuen systematischen Ansatzes erkennen
ließ. Daß auch der intuitionistische Konstruktivismus solche Überraschungen bereiten
könnte, ist nicht auszuschließen. - Ernst Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, l.
c., pp. 96-99; cit. p. 96.

456 Idee und Grundriß, l. c., p. 129.
457 Logik, Zeit, Emanation und Evolution, in: Beiträge III, l. c., pp. 95-135; - cit. p. 96.
458 Peri Hermeneias (trad. E. Rolfes), Buch IX, 19b: „Man sieht [hier] also, daß nicht not-

wendig von jeder entgegengesetzten Bejahung und Verneinung [genau] die eine wahr und
die andere falsch ist.“



Tertium datur 181

erst außerhalb der Satzebene eine Prüfung auf die Tatsächlichkeit des
behaupteten Sachverhaltes möglich sein, etwa durch Beobachtung,
um entscheiden zu können, daß der ihn aussagende Satz wahr oder
falsch sei. Nicht anders als bei Entscheid der Behauptung Roosevelt
schlief am 8.12.41 nur zwei Stunden. Der Versuch, die Bewertung
dieser Aussage als von der Zeit abhängig zu beschreiben, müßte den
Umstand übersehen, daß nicht die Zeit, sondern der Erfolg einer
Nachforschung die Entscheidungsbedingungen erfüllt. Das Argument
einer beschreibenden Funktion wäre nicht ein Parameter Zeit sondern
etwas wie 'Entschiedenheit'.459 Zudem bleiben auch Sätze über zeitli-
che Ereignisse als Elemente logischer Relationen unter logischen Be-
dingungen immer Propositionen, nie Zustände in der Zeit. Günthers
Hoffnung, ein Argument für die Gültigkeit des Satzes vom ausge-
schlossenen Dritten auch für die Zeitdimension anführen zu können,
wird sich nicht erfüllen lassen.460 

Von ganz anderem Gewicht ist die Akzentuierung, erläutert man
den Unterschied der bereits vollzogenen Wahlakte und der noch in
der Zukunft liegenden als den zwischen definit gegebenen und inde-
finit möglichen. Warum der Satz vom ausgeschlossenen Dritten für
jene, nicht aber für diese soll gelten können, läßt sich dann im Ein-
klang mit den Üblichkeiten der traditionellen Logik erklären. Ihre
Prinzipiensätze formulieren, welchen Kriterien implizit genügt
werden muß, damit klassisch zweiwertige Aussagenlogik gegeben
sein kann. Der Satz der Identität erfordert die dauerhaft verbindliche
Bestimmung der Bedeutung von Termini, damit die quaternio termi-
norum im Syllogismus verhindert wird. Der Satz vom verbotenen

459 Die komisch anmutende Exotik des Beispiels soll plastisch zeigen, in welchen Situa-
tionen wir nicht sicher sein können, je zu wissen, ob ein solcher Satz wahr oder falsch ist:
er ist weit vom üblich Überlieferten entfernt und zugleich nicht unergründlich.

460 ibid., p. 97. - Der mit der Behauptung „Vergangenheit und Zukunft formen .. ihrerseits
ein Tertium Non Datur, wobei die Messerschneide der Gegenwart die zweiwertige Um-
tauschrelation zwischen beiden repräsentiert“ (ibid) auch nicht gerecht zu werden wäre.
Die großzügige Gleichsetzung der Zweiwertigkeit, auf die tertium non datur bezogen ist,
mit der Dichotomie anschaulich gedachter Zeitabschnitte führt auch hier nach nirgendwo.
- Wie eng der gesuchte Konnex zwischen mehrwertiger Logik und nun auch Zeitlichkeit
gedacht wird, zeigt überdies die Behauptung, 'Dyadik' (offenbar eine Algebra mit zwei
Zahlwerten, etwa eine zweielementige Boolesche), kenne „nur den Unterschied von Sein
und Nichts“ und arbeite „noch im Zeitlosen“ (vermutlich, weil sie die dritte Kategorie der
Hegelschen Logik, Werden, nicht erfasse); Idee, Zeit und Materie, in: Beiträge III, l. c., p.
252. 



182 4. Programm und Theoriekern

Widerspruch erfordert die präzise Abgrenzung der Bedeutungen von
Prädikaten, diese dürfen sich nicht überschneiden; wäre mancher rote
Gegenstand auch rosa zu nennen, wäre er rot und zugleich nicht rot.
Der Satz vom ausgeschlossenen Dritten fordert, daß kontradikto-
rische Prädikate so bestimmt seien, daß eine mit ihnen gebildete Aus-
sage definitiv entweder wahr oder falsch wird. Daß die formalen
Notationen dieser Sätze,

A � A461,  � (A ┼ � A)462,  ��(A ���A) 

ineinander umgeformt werden können, ist Indiz dafür, daß ihr
funktionaler Sinn ein und derselbe ist463, den man auch als das princi-
pium rationis sufficientis aussprechen kann, versteht man darunter die
ganz unmetaphysisch gedachte vollständige logische Determination.
Als Leibniz die Formel prägte, war er zu der Einsicht durchgestoßen,
daß die Aufgabe der Wissenschaft darin bestehe, jede Tatsachen-
wahrheit die die Beobachtung uns darbietet, fortschreitend derart zu
zergliedern, daß sie sich für uns mehr und mehr in ihre apriorischen
'Gründe' auflöst.464 Daß die Aufgabe eine unendliche sei, kein gege-
bener Bestand, ermöglichte später den Zweifel an der paradigma-
tischen Kraft der Wissenschaften in der Kultur. Hans Blumenberg
formuliert mit schöner Deutlichkeit die Opposition in einem principi-
um rationis insufficientis als Grundsatz der Rhetorik, exemplarisch

461 Der Identitätssatz – hier so formuliert, daß sein funktioneller Sinn für die Arbeit in Kal-
külen akzentuiert ist: wenn A gilt, kann immer A als gültig abgeleitet werden. - Cf. N. I.
Kondakow, Wörterbuch der Logik, l. c., p. 208, Eintrag „Identitätssatz II“.

462 „Es gilt nicht: weder A noch nicht-A“, die möglichst treue Anlehnung an den Wortsinn
von tertium non datur. Mit dieser Betonung sollten alle übereilten Annahmen einer de-
finitiven Entschiedenheit über genau A oder genau nicht-A behindert werden - hier soll
nur gesagt werden: eine von beiden ist wahr, unausgemacht welche. Das tertium non da-
tur für den apagogischen Beweis anzuwenden, setzt denn auch immer voraus, daß über
mindestens eine Wahrheitswertbelegung entschieden ist.

463 Kondakows Wörterbuch der Logik kann daher alle drei in einer Formulierung des ersten
aussagen: „Nach dem Identitätssatz muß jeder in einem mittelbaren Schluß angeführte
Gedanke bei seiner Wiederholung ein und denselben bestimmten stabilen Inhalt haben.“ -
Leipzig: Bibl. Inst., 21983, Eintrag Identitätssatz, p. 208. - Daß die Umformung mittels
de-Morganscher Regeln die Geltung eben dieser Sätze voraussetzt, ist dabei kein Hinder-
nis, wie sich versteht.

464 Ernst Cassirer: Das Erkenntnisproblem II, l. c., pp. 132-141, 156-164; cit. p. 136 sq.



Tertium datur 183

aber für alle prädikativen Determinationen.465 Nimmt man diesen Ein-
wand mit noch immer hoffnungsvoller Reserve an, läßt sich die Ver-
schiebung der Fragestellung erkennen, die auf die Regeln der Ko-
existenz von Aussagen mit definiten und solchen mit unzureichend
bestimmten Prädikaten führt. 

Franz von Kutschera hat in praxi entdeckt, daß unzureichend oder
überhaupt nicht bestimmte Prädikate und Terme in formalen Syste-
men zugelassen werden, wenn der Satz vom ausgeschlossenen
Dritten nicht gilt.466 Auch sein Interesse an der Erkundung solcher
Voraussetzungen und ihrer Folgen ist an den semantischen Antinomi-
en und den Paradoxien der Mengenlehre motiviert und er kann allge-
mein bezeichnen, was Sätze mit unbestimmten Prädikationen aus-
macht: nicht all ihre impliziten Präsuppositionen sind erfüllt.467 Das
kann das Fehlen einer Referenz sein, wie bei den vermeintlich auto-
referentiell einzusetzenden Demonstrativa468, ein leerer Subjekttermi-
nus oder Unentschiedenheit über Tatsächlichkeit. Hier sind die
Gründe zur Behauptung eines Wahrheitsanspruchs nicht zureichend.
Es ist nicht überraschend, daß eben ein solcher Fall bei Be-
hauptungen über Zukünftiges gegeben ist. Als Łukasiewicz im Blick
auf die Bemerkungen im neunten Buch von „Peri hermeneias“ ein
Modell zu entwerfen suchte469, führte er ein suspendierbares principle
of bivalence ein, um die Geltung des tertium non datur zu wahren

465 Anthropologische Annäherung an die Aktualität der Rhetorik, in: Wirklichkeiten, in
denen wir leben, l. c., p. 124.

466 Franz von Kutschera: Der Satz vom ausgeschlossenen Dritten, New York et al.: de Gruy-
ter, 1985; pp. XII-XIX.

467 Was nichts anderes heißt, als daß die Gründe nicht zureichen, ihre Behauptung zu recht-
fertigen.

468 Ein Paradebeispiel der semantischen Antinomien lautet: „Dieser Satz ist falsch.“ Nie-
mand kann aber hier die Referenz des Demonstrativums angeben, hält er sich an die be-
kannten grammatischen Bestimmungen demonstrativischer Funktion. Karl Bühler hatte
in seiner Sprachtheorie die griechischen Termini 'Anaphora' und 'Kataphora' eingeführt –
eine 'Autophora' aber war nicht nötig, da in den natürlichen Sprachen keine Verweisungs-
funktion existiert, die nicht vor- oder rückwärts in der Sprechsituation, sondern auf den
aktualen Sprechakt selbst verwiese. Es handelt sich hier um eine systematische Fiktion
der Logiker, die wohl nur entstehen konnte, weil die logische Analyse Kontexte zu über-
sehen verleitet.

469 Jan Łukasiewicz, Philosophische Bemerkungen zu mehrwertigen Systemen des Aus-
sagenkalküls, in: Comptes rendus de séances de la Sociétédes Sciences et de Lettres de
Varsovie, Cl. III, XXIII, 1930; pp. 51-77. - Günther Patzig: Aristoteles, Łukasiewicz und



184 4. Programm und Theoriekern

und dennoch Sätze als sinnvoll aufnehmen zu können, deren Wahr-
heitswert unbestimmt ist.470 

Auch hiermit ist noch kein funktionaler Zusammenhang von Zeit
und Wahrheits'zustand' darstellbar, wie das Fehlen einer freien Varia-
ble für den Parameter Zeit belegt. Das Phänomen der self fulfilling
prophecy etwa könnte das Interesse an Modellierung der Abhängig-
keit einer Realisierung von erfüllenden Bedingungen nach Setzung
einer wahrheitswertunbestimmten assertorischen Aussage anregen.471

Erkennbar ist aber, daß hier keine logische Beziehung zwischen
Sätzen, sondern eine intelligible Kausalität der Leitung von Verhalten
durch Symbolbedeutung zu rekonstruieren wäre. 

Gotthard Günther führt ein Beispiel für die Verletzung des Satzes
vom ausgeschlossenen Dritten an, das äußerster Abstraktheit und der
Stellung in einem explikationsschwachen Kontext wegen bei ihm
nicht recht zur Geltung kommt, vielleicht aber hier, nach der Rekon-
struktion auch seiner Voraussetzungen: Es gebe vor Gericht den Fall,
daß einem Angeklagten wohl die Tat eindeutig nachgewiesen werden
könne, er darum schuldig zu sprechen wäre, dies aber dennoch nicht
geschehe, obwohl sich nicht behaupten lasse, daß er unschuldig sei –
den Fall, daß der Angeklagte nicht schuldfähig, und der Psychiatrie
zu überstellen sei. Innerhalb der Urteilskriterien der Jurisprudenz
liege mithin eine Verletzung des Prinzips tertium non datur vor.472
Die bloße Erwähnung dieser Skizze eines Beispiels mag in Günthers
Darstellung eher verbergen als ins Licht rücken, daß hier die Leistung
der Intelligenz illustriert werden soll, jenseits der für selbstverständ-
lich, da konventionell in Anspruch genommenen Beurteilungskriteri-
en eine neue Dimension zur Qualifikation eines Falles zu öffnen. 

die Ursprünge der mehrwertigen Logik, in: id., Gesammelte Schriften III, Göttingen:
Wallstein, 1996; pp. 218-229. - Cf. Siegfried Gottwald: Mehrwertige Logik, Berlin:
Akademie, 1989; pp. 5-9 et al.

470 Er führt im Aufsatz On Determinism den Terminus „indeterminate“ ein und erläutert ihn
in dem Sinn, der im Deutschen mit „unbewertet“ gegeben ist. Daß er dabei die contradic-
tio in subiecto zuläßt, das Prädikat einer Behauptung von Nicht-Bewertbarkeit als dritten
'Wert' einzuführen, liegt am Bestreben, Wahrheitswertlücken in der Definition von Aus-
sagefunktionen zu vermeiden. Cf. Selected Works (ed. Borkowski), Amsterdam, London:
North-Holland Publ. Co., 1970; pp. 110-128. – cit. p. 126.

471 Robert K. Merton, Die Eigendynamik gesellschaftlicher Voraussagen, in: E. Topitsch
ed., Logik der Sozialwissenschaften, l. c., pp. 144-164.

472 Die Theorie der 'mehrwertigen' Logik, in: Beiträge II, l. c., p. 181-202; cf. p. 188.



Tertium datur 185

Wissenschaftsgeschichtliche Beispiele verweisen mit größerer
Prägnanz auf das, was bei der Verweigerung einer erwartbaren Quali-
fikation oder in der Sackgasse von antinomischen im Raum der sym-
bolischen Ordnungen von Unterscheidungs- und Bewertungshand-
lungen vollzogen werden muß: die Erweiterung dieses 'Raumes',
mindestens die Reorganisation oder eine fortschreitende Diffe-
renzierung von Unterscheidungsmöglichkeiten. Am Prozeß der Wis-
senschaftsgeschichte, zumal in der Günther prägenden Epoche, läßt
sich heute erkennen, wie immer neue theoretische 'Hinsichten'
erzeugt wurden, um einmal aufgetretene Probleme, die Verletzungen
der Ordnungsprinzipien symbolischer Felder darstellten, zu bewäl-
tigen. Werner Heisenberg, der in der Physik des 20. Jahrhunderts
nicht nur an einer umwälzenden innovativen Phase dieser Wissen-
schaft teilhatte, sondern selbst einen singulären Beitrag zu einem
wesentlichen Fortschritt zu leisten vermochte, konnte knapp und ex-
emplarisch formulieren: Im Grunde bedeutet ja die Entdeckung eines
neuen Begriffssystems nichts anderes als die Entdeckung einer neuen
Denkmöglichkeit, die als solche niemals rückgängig gemacht werden
kann.473

Auf den selben Weg verwies auch ein historisch realisierter Fall lo-
gischen Widerspruchs. Das auf die Vollendung der naturwissen-
schaftlichen Verfahrensrationalität hoffende positivistische Selbstbe-
wußtsein vom Ende des 19. Jahrhunderts mußte am Äther-Begriff der
Physik den Sündenfall der Verletzung logischer Prinzipien dulden,
ohne daß disziplinierte Definitionspraxis Abhilfe zu schaffen
vermocht hätte. Nicht zufällige Ergebnisse, sondern der konsequente
Ausbau der Äthervorstellung hatte zur Aufhebung eben dieser Vor-
stellung geführt474: die Gravitationstheorie forderte einen bewegli-
chen, die Elektrodynamik einen ruhenden Äther – ein hölzernes
Eisen, das erst mit dem neuen Begriff des Feldes aufgegeben werden
konnte.475

473 Werner Heisenberg: Prinzipielle Fragen der modernen Physik (Vortrag, Wien 1936), in:
id., Wandlungen in den Grundlagen der Naturwissenschaften, Stuttgart: Hirzel, 111980,
pp. 62-76. - cit. p. 71.

474 Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen II, l. c., pp. 544-547.
475 Eine plastische Darstellung der den Satz vom Widerspruch verletzenden Diskurskonstel-

lation und der Genese der Einsteinschen Lösung findet man etwa bei W. I. Rydnik, Vom
Äther zum Feld, Moskau: MIR und Leipzig: Fachbuchverlag, 1979, pp. 110-123.



186 4. Programm und Theoriekern

Welches Ziel man mit der Suspendierung der logischen Identität
verfolgen kann, ist an den Bemühungen von Hermann Schmitz zu er-
kennen, eine Ontologie auf Grundlage deskriptiver Mittel der Erleb-
nisdarstellung zu entwickeln. Hier ist auf die Abzählbarkeit von
Eigenschaften oder Prädikaten verzichtet.476 Der symbolisch gene-
tische Aufbau der Welt aus der Erlebnisintensität räumlicher Situati-
on und zeitlicher Erstreckung kann, und soll, darum nicht nach szi-
entifischen Wahrheitskriterien entwickelt werden: Deskription hat
nur ein Kriterium der Plausibilität oder Fruchtbarkeit zur 'Norm'. Es
könnte dieses Kriterium seinen Sinn an dem naheliegenden und von
Schmitz auch eingesetzten Theoriebestandteil erweisen, mit dem das
unbestimmt Vielsagende des erlebten Eindrucks als die Quelle aller
Akzentuierungen gedacht wird. Die historische Funktion empiri-
stischer und sensualistischer Theorieintuition wäre hier systematisch
eingeholt, sobald die im Sinn der Metapher 'Atmosphäre' liegende
Möglichkeit der Abhebung des Gespürs von der physischen Sinnlich-
keit realisiert und die Urgenese gegenstandskonstituierender Unter-
scheidungen als Thema symbolischer Rekonstruktion erfaßt wäre.
Denn was hier zu behandeln ist, ist der Vorgang, mit dem die Zu-
stände, in denen strikte Distinktionen formaler Präzision gelten, erst –
oder erst wieder – erreicht werden. 

Transformieren, Transponieren – Transzendieren

Günthers Erläuterungen des Übergangs zu anderen Bestimmungssy-
stemen lassen sich nun leichter metonymisch denn als Teil systema-
tischer Rekonstruktion des, symbolzeugende Arbeit auslösenden,
Problembewußtseins verstehen, das seine Energie aus der Erfahrung
der Kollision von Geltungsansprüchen bezieht. Allerdings verlangt
dies, interpretatorische Sprünge zu wagen, deren Erfolge nicht in der
Passung mit zitablen Stellen des interpretierten Autors, sondern allein
in einer weiträumigen Ausleuchtung eines geistigen Raumes liegen,
in dem sich im Werk auffindbare Spuren zu Mustern verbinden
können.

476 Hermann Schmitz, System der Philosophie, Bonn: Bouvier, 1964 sqq. – t. I, Die Gegen-
wart, §36, praec. pp. 401-405.



Tertium datur 187

Zu diesen Spuren gehört die Insistenz, mit der Günther der trans-
klassischen als einer 'zweiten' Logik Objekte zuzuordnen sucht, die
nicht zum Seinsthema gehörten. Seine Differenztermini sind: bona-
fide-Objekte und Pseudoobjekte477, die empirisch-dingliche Gegen-
stände von anderen unterscheiden sollen. Die wenig erläuterte Auf-
zählung, zu letzteren gehörten der Pegasus, das Du, die Gravitati-
on478, ließe den Interpreten recht ratlos, welcher der kleinste gemein-
same Nenner dieser Stichworte sein könnte, suchte er ihre besondere
Qualität nicht in eben der Absetzung von bona-fide-Objekten. Die Er-
innerung an Paul Hofmanns Sinnbilder scheint am Rande auf, erweist
sich aber als zu schwach konturiert, da weder Du noch Gravitation
den mindesten Bildcharakter aufweisen, wenngleich damit eine Deu-
tung induziert ist, die hilfreiche Anregung verspricht. War es bei Hof-
mann objektivistische Blindheit des abendländischen Denkens, wird
die Fortführung einer Aufgabenbearbeitung darin erkennbar, daß es
für Günther eine überholungsbedürftige Seinsfixiertheit des
traditionellen Denkens gibt. Daß das kontrastive nun ein Denken des
Nichts sei, verdankt sich der Befruchtung durch Hegels durchgängige
Arbeit mit der metaphorischen und analytischen Potenz der Wortfa-
milien des Nichts und des Negativen.479 Den Sinn dieser Wendung
muß sich ein Rezipient allerdings unter Suspendierung der Identifika-
tion begreiflich machen, die hier zwei Unterscheidungen amalga-
miert. Daß die von Sein und Nichts dieselbe sei wie die empirisch
konkreter von rein symbolischen Objekten, ist Rudiment des Ver-
suchs, naturwissenschaftliche Gegenstände als empirische zu de-
finieren und die gesuchte neue Logik, die des Nichts, als geisteswis-
senschaftliche Gegenstandstheorie. Es soll nicht übersehen werden,
daß damit ein Vorschlag skizziert ist, die interpretative Symbo-
lisierung als Entfaltung von Möglichkeiten zu denken, die über-
steigen, was dem operationalen Zugriff der Naturwissenschaften

477 Logische Voraussetzungen und philosophische Sprache in den Sozialwissenschaften, in:
Beiträge III, l. c., pp. 57-72; cit. p. 69. - Logistischer Grundriß und Intro-Semantik, in:
Beiträge II, l. c., p. 89. - Das metaphysische Problem einer Formalisierung der tran-
szendental-dialektischen Logik Hegels, l. c., p. 193.

478 Idee und Grundriß, l. c., p. 103.
479 Cf. Dieter Henrichs Urteil dazu als Voraussetzung seiner Diskussion der Hegelschen Be-

griffe Negation, Negatives etc.: Formen der Negation in Hegels Logik, in: R.-P. Horst-
mann ed., Dialektik in der Philosophie Hegels, l. c., pp. 213-229; praec. pp. 213 sq.



188 4. Programm und Theoriekern

verfügbar ist und diesem als 'nichtig' erscheinen. Hier aber soll
vorerst Konzentration auf die logischen Konstrukte regieren.

Der wiederholte, doch nie ausführlich entwickelte Rekurs auf das
Kategorienpaar Sein und Nichts vom Anfang der „Wissenschaft der
Logik“ kennzeichnet den Anschluß an Hegel in diesem Punkt. Er
führt allerdings ebenfalls auf subtile Weise in die Irre, erhofft man
sich eine Erläuterung der Kategorie Nichts nach der Analogie der
Gegenüberstellung bei Hegel. Die Übersetzung als ein Titelwort für
die negative Prädikation, gewissermaßen als der Verweis auf das Ur-
teilsrudiment .. ist nicht ..,480 müßte eine nicht nur von Günther er-
probte Funktionalisierung des limitativen Urteils heranziehen481, um
der Konfrontation eine interpretatorisch erhellende Leistung abge-
winnen zu können. Ein unendlich-negatives Prädikat, etwa nicht-rot,
wird auch von ihm als semantischer Verweis nicht nur auf alle Farben
außer rot bezogen, sondern auf alle sonst überhaupt möglichen Prädi-
kate – weshalb das negative Prädikat 'nicht-rot' so inkommensurable
Termini wie 'gelb', 'dornig' oder 'duftend' einschließt482. Die Anre-
gung dazu entstammt ersichtlich Hegels Verfahren bei der Destrukti-
on der Ding-Eigenschafts-Metaphysik des anschaulich vorstellenden
common sense483, das demonstrierte, wie in ihr unter dem Schein
einer selbstverständlich plausiblen und konsistenten Vorstellung nur
eine lose Agglomeration von Prädikataufzählungen ausgesagt werden
konnte. Die Funktion des unendlich-negativen Prädikats ist bei Gün-
ther dennoch eine andere, die wiederum zwei kaum merkliche Ver-
schiebungen voraussetzt, um leisten zu können, was sie soll. Wollte
man den Fall einer Verletzung des Tertium non datur modellieren,
hatte man nicht das unendlich-negative Prädikat, sondern nur das üb-
liche negative einzusetzen, um einen Fall von Imprädikabilität zu
480 Cf. ibid. p. 216. - Auch Stekeler-Weithofer führt diese Deutung für seine Interpretation

der Wissenschaft der Logik an, wenn er sie auch nicht konsequent nutzt; Hegels Analy-
tische Philosophie, l. c., cf. pp. 61, 99 und pp. 110 sq., 114-116.

481 Nicolai Hartmann, Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis, l. c., pp. 287-290; Fu-
miyasu Ishikawa, Kants Denken von einem Dritten, Frf./M. et al.: Lang, 1990.

482 Idee und Grundriß, l. c., p. 131. 
483 Phänomenologie des Geistes, in: Gesammelte Werke, l. c., t. IX, ed. W. Bonsiepen, R.

Heede, Hamburg: Meiner, 1980; pp. 72 sq.: Die Ding-Eigenschaften sind kumuliert: Salz
ist weiß und auch scharf, doch schließen einander aus: weiß ist nicht scharf. - Vor-
aussetzung dieser Argumentation ist die Deutung, daß scharf ein Bedeutungsteil von
nicht-weiß sei.



Tertium datur 189

demonstrieren: weder ist wahr, zu sagen, Die Zahl Fünf ist rot, noch,
Die Zahl Fünf ist nicht rot, wenn man auch mit dieser, nicht nur jener
Behauptung die erwartbare Präsupposition verbände, der Zahl Fünf
sei überhaupt ein Attribut der Farbigkeit zu prädizieren. Damit ließe
sich allerdings nicht verknüpfen, daß 'nicht rot' solche Prädikate wie
'duftend', 'dornig' usw. einschließen könnte und in der Tat präzis
formallogisch auch einschließt484. Einzig die Deutung der negativen
Prädikation als Bejahung eines unendlich-negativen Prädikats ergäbe
dies – nur daß dann von einer Verletzung des tertium non datur nicht
mehr die Rede sein könnte.

Hier liegt an einem entscheidenden Punkt der Kristallisation des
Themas noch immer eine Unfertigkeit. Die Differenz von negativer
und limitativer Prädikation wäre zu entwickeln, um Rezipienten die
Aufgabe durchsichtig zu machen. Die Unterscheidung beider Urteile
hat nicht zwanglos selbstverständlichen Sinn, weshalb in der mathe-
matischen Logik des 20. Jahrhunderts die Auffassung verbreitet ist,
daß die Differenz unerheblich sei.485 Nicolai Hartmann hingegen hat
in seiner Erkenntnistheorie daran erinnern können, welche bedeu-
tende Rolle limitative Prädikate im philosophischen Denken immer
spielten. Prädikate wie unendlich oder unsterblich hätten immer ihre
Funktion darin gehabt, den theoretischen Blick zu orientieren und
vorläufig einzugrenzen, was noch nicht definitiv zu fassen war.486 Der
Kontext zeigt, daß auch Hartmann dabei ein methodologisches Be-
wußtsein von der Besonderheit philosophischer Theoriebildung vor-
aussetzt, denn in eben dem Sinne, in dem von uns der Philosophie
explorative Rationalität zugeordnet wurde487, erkennt Hartmann die
zentrale Funktion einer projektiven Begriffsbildung in der Ontologie.
In Abgrenzung dazu, läßt sich erläutern, hat die an mathematisierten
Theorien der operativen Rationalitätsform orientierte Formale Logik
immer mit definitiven Begriffen zu arbeiten. Hier ist der Unterschied
von non A und non-A tatsächlich unerheblich.

484 Idee und Grundriß, l. c., p. 132.
485 Cf. etwa Albert Menne: Das unendliche Urteil Kants, in: Philosophia Naturalis, XIX,

1982, pp. 151-162; id.: Einführung in die Logik, l. c., pp. 84 sq.
486 Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis, l. c., pp. 288 sq.
487 Cf. pp. 38, 146 sq. dieser Arbeit.



190 4. Programm und Theoriekern

Zu behaupten, etwas sei nicht X, heißt als sinnvoll annehmen, daß
zwischen der beurteilten Sache und der ihr verweigerten Qualifikati-
on die Möglichkeit der Beziehbarkeit besteht. Eine sinnvolle Abdika-
tion spricht aus, daß eine Qualität nicht vorliegt, die vorliegen könn-
te. Sie setzt eine reale Möglichkeit voraus. Unzweifelhaft gegeben ist
eine solche Möglichkeit, wo eine Qualität derselben Klasse realisiert
ist, wenn etwa ein Ding nicht rot ist, weil blau. In diesem Sinne ist
die Behauptung, die Zahl Fünf sei nicht rot, anstößig, da mit ihr un-
terstellt wird, es könnte jemals irgend eine Farbqualität an ihr festge-
stellt worden sein oder werden. Eine von der gewöhnlichen Negation
unterschiedene limitative wird vor diesem Hintergund als Mittel
plausibel, im Horizont eingelebten Sinnes akzeptierte Möglichkeiten
hinter sich zu lassen, gewissermaßen definitiv Mögliches zu über-
schreiten auf projektiv Mögliches, das noch nirgends bewährt, hier
nur vorgeschlagen ist.

Erkennbar ist, daß Günther diese formallogisch nicht erfaßbare Dif-
ferenz zu thematisieren hatte, sollte eine 'Logik' der Überschreitung
gegebener Bedeutungsrahmen Gestalt gewinnen. Schritte in die
richtige Richtung wären etwa dort getan, wo die Dichotomie
sterblich-unsterblich darin überschritten würde, daß man dem mögli-
chen Subjekt zu diesen Prädikaten jede Beurteilbarkeit nach Analogie
empirisch biotischen Lebens abspräche. Dann könnte auch nicht mehr
vermutet werden, unsterblich hieße zeitlich unbeschränkt lebend und
es würde sichtbar, daß, genau genommen, weder sterblich noch un-
sterblich prädizierbar wäre. Günthers Versuch aber, hier eine noch
nicht systematisch rekonstruierte intellektuelle Operation des
'Wechsels' zwischen disparaten Prädikaten zu identifizieren, ist mit
den gegebenen Überlegungen kaum erfolgversprechend. Um des
erwünschten Erfolges willen wird dazu riskiert, den fruchtbaren Ge-
danken von der 'höheren metapysischen Mächtigkeit' zu verdunkeln.
Der Anschluß an die intuitionistische Kritik des tertium non datur
hatte ein Paradigma für die systematische Fassung der Unentscheid-
barkeit mangels definitiver Existenz des Urteilssubjekts erbringen
sollen, also einen besonderen Fall von Imprädikabilität: den Mangel
expliziter Anwendbarkeit eines Prädikats aus Unkenntnis über die
Beschaffenheit des Subjekts. Der diskutierte hingegen setzt die



Tertium datur 191

Kenntnis der 'Eigenschaften' des Subjekts für die Entscheidung über
die gezeigte besondere Imprädikabilität voraus.

Daß zuletzt ein Moment der intuitionistischen Argumentation mit
dem an dieser ursprünglich nicht abgeleiteten letzteren zum eigentlich
intendierten Gedanken des Hinausgehens über definite Rahmen von
Beurteilungskriterien verschmolzen wird, ist aber nun erwartbar.
Wenn wir das Urteil fällen: die Rose ist rot, so haben wir ein re-
latives Prädikat gebraucht, das das volle Sein des Gegenstandes
nicht erschöpft. Wir haben also das Recht, von hier zu ergänzenden
und erweiterten Bestimmungsgesichtspunkten überzugehen. D. h., die
Reflexion hat die Macht, die ursprüngliche Alternative zu verwerfen.
Das ist in dem zweideutigen Terminus 'nicht-rot' impliziert.488 Also ist
ein Drittes in der Tat nicht ausgeschlossen. Es besteht in der Fähig-
keit der Reflexion, sich mit der jeweiligen Alternative nicht zufrie-
denzugeben und über sie im Denken hinausgehen zu können. Das ist
das geheimnisvolle Dritte.489 Günther wird für die intellektuelle Ope-
ration, mit der Konstellationen der Imprädikabilität, oder, ließe sich
ergänzen, auch kontradiktorischer Geltungsansprüche, überschritten
werden sollen, später die Termini Rejektion und Transjunktion
bilden.490 Der erste hat nicht mehr zu bezeichnen als die 'Verwerfung'
oder 'Zurückweisung'491, etwa der sinnleeren Alternative, die Zahl
Fünf sei entweder rot oder nicht rot (sondern andersfarbig), der zwei-

488 ibid., p. 133. - Hier ist deutlich erkennbar, wie der Anschluß an Hegels Argumentation
aus der Phänomenologie des Geistes gesucht wird, indem aus der Prädikation dornig
abgeleitet wird, die Rose sei eben nicht nur rot, sondern auch nicht rot - denn dornig sei:
nicht rot.

489 p. 134.
490 Das metaphysische Problem einer Formalisierung, in: Beiträge I, l. c., pp. 229-231, 239,

et al. - Cybernetic Ontology and Transjunctional Operators, ibid., pp. 249-328; praec.
pp. 278-297. - Da mit den Termini zwar erste Namen vergeben, das Problem aber nur
schematisch konstruierend wiederholt, keinesfalls jedoch bewältigt ist, wird in der vor-
liegenden Arbeit keine ausführliche Auseinandersetzung erfolgen. Im folgenden Kapitel
werden die so nur angedeuteten Unfertigkeiten an anderen Konstruktionselementen ex-
emplarisch diskutiert.

491 Der Terminus „Rejektion“ ist in der Formalen Logik wahrscheinlich bei Lukasiewicz zu-
erst verwendet worden, als Kontrastterminus zu „Assertion“; cf. id., Two-valued Logic,
in: Selected Works ed. Borkowski, l. c.; pp. 87 sq. - In der englischen Umgangssprache
ist adverbiales „rejected“ Synonym für „weder-noch“, cf. Roget's Thesaurus, London:
Ramboro, 1988; Eintrag 610. - Ebenso will es Günther ausdrücklich verstanden wissen:
Die Rejektion „negiert keine Werte mehr! Wohl aber negiert sie Fragestellungen ..“ - Die



192 4. Programm und Theoriekern

te soll benennen, was als Problem erst durch die mit ihm als Namen
prominent gemachte Lösung auffällig wird: die vorläufig enttäuschte
Intention auf die prädikative Identifizierung eines Sachverhalts-
momentes erzwingt einen neuen Kontext definiter Beurteilungskrite-
rien, wo alle verfügbaren unzureichend sind. Daß der Terminus nach
der Analogie von Disjunktion und Konjunktion gebildet ist, verdeckt,
daß in ihm der Akzent einer transitio oder translatio herausgestellt
werden soll, nicht der einer iunctio. In einem späten Text wird, was
hier tastend erkundet wurde, mit Nachdruck erweitert: Die Alterna-
tive, um die es bei jenem mysteriösen Dritten ganz ausschließlich
geht, ist die zwischen Sein-überhaupt und Nichts. D. h., hier ist mit
einer Alternative zu rechnen, die so weltumspannend ist, daß kein
übergeordneter Bestimmungsgesichtspunkt mehr benannt werden
kann ..492 

Ein Verfahren, mit dem eine weltumspannende Ordnung noch über-
boten werden kann, muß Aufmerksamkeit auf sich ziehen.

Weder Ich noch Sache: der Andere. Ein Exempel

Überwindung der symmetrischen Welt

Einer fruchtbaren Rezeption der hier herauspräparierten Aspekte der
Güntherschen Theorie steht eine weitere Hürde entgegen. Die inein-
ander verflochtenen Thematisierungen verschiedener genetischer Pro-
zesse sind mit einem Thema verquickt, das weder als das eines evolu-
tionären Vorgangs noch als Initial einer Krisis zweiwertiger Logik er-
scheint. Seine theoretische Brisanz jedoch ist derart, daß der Versuch,
es nicht abzuscheiden, sondern als erhellende Illustration darzu-
stellen, für das Verständnis der Güntherschen Problemstellung nicht
überflüssig ist.

Sein Postulat, nicht mehr nur Subjekt und Objekt, sondern die Trias
Ich-Du-Es bilde das systematische Prius einer 'transklassischen Me-
taphysik', war schon zu zitieren. Die spärlichen Erläuterungen zu

Metamorphose der Zahl, Anhang II zur 3. Aufl. von Idee und Grundriß, l. c., p. 474.
492 Identität, Gegenidentität und Negativsprache, in: Hegel-Jahrbuch 1979, Köln: Pahl-

Rugenstein, 1980, p. 27.



Weder Ich noch Sache: der Andere. Ein Exempel 193

dieser These, die gleichwohl das ganze Hauptwerk bestimmen soll,
lassen manchen Zweifel am systematischen Konnex mit der trans-
klassischen Logik zu. Es ist von großer Merkwürdigkeit, den Initiator
des fruchtbringenden Themas eine Verbindung vorstellen zu sehen,
die jeder Begründbarkeit entbehrt. Die Konzentration auf die Über-
windung der logischen Zweiwertigkeit hatte die Überlegungen na-
heliegenderweise zu der Frage geführt, ob sich mit einer dreiwertigen
Logik Fortschritte erzielen ließen. Entscheidend für den Sinn eines
solchen Versuches wäre die Erhellung des mit ihm aufzulösenden
Problems, und oben war diskutiert worden, wie wenig Grund dazu
besteht, die Überbietung der wahr-falsch-Dichotomie im Konzept
eines dritten Wertes zu suchen. Sie zumindest gehört nicht zu den
Problemen, die durch mehrwertige Konstruktionen auch nur erhel-
lend rekonstruiert wären.493 Günther behauptet nun, in erkenntnis-
realistischer Redeweise, die drei metaphysischen Wurzeln verlangten
eine dreiwertige Logik als Begleiterin der neuen Metaphysik. Die
These wäre entweder eine weitere Vermengung von Problemaspekten
oder einer Erläuterung außerordentlich bedürftig. Der Versuch, den
Satz der logischen Identität mit der Entscheidung für Identitätsphi-
losophie zu erläutern, rächt sich hier an der Fassung einer wichtigen
und die Theorie gehaltvoll machenden Aufgabe. Die der Dichotomie
von Subjekt und Objekt unterstellte Konstellation eines Ich gegen-
über der Sachenwelt wurde dadurch als hinreichend für die Annahme
der Abbildtheorie der Erkenntnis eingeführt, daß eine Kritik an dieser
immer die Verwerfung jener implizieren sollte.494 Unbegreiflich muß
dann aber bleiben, wie es der 'älteren Tradition', die in der vermeinten
Beschränkung auf Subjekt und Objekt im Ganzen einer Beschrän-
kung auf die Dichotomie von Ich und Sache geziehen wurde495, je-
mals hatte möglich sein können, eine nicht-abbildtheoretische Er-
kenntniskonzeption zu entwerfen. Daß mit waghalsigen Umdeu-
tungen Platon, Aristoteles und Cusanus ebenso wie Leibniz, Locke
oder Kant als Verfechter einer 'Identitätstheorie', was hier heißen

493 Mit Günthers Terminus „Rejektion“, läßt sich jetzt sagen, sollte geleistet werden, was in
den vorn zitierten theoretischen Arbeiten Entscheidungen außerhalb der formalen Kon-
struktionen waren: bei Łukasiewicz' die Suspendierung des Bivalenzprinzips, bei von
Kutschera der Entschluß, tertium non datur nicht als gültig anzunehmen.

494 Idee und Grundriß, l. c., pp. 64 sq. et al.
495 ibid., p. 66 et al.



194 4. Programm und Theoriekern

sollte: einer Theorie der Symmetrie von intellektuellen Ordnungen
und Seins-Struktur, identifiziert werden, macht die Trennschärfe der
analytischen Optik Günthers zweifelhaft. Es ist bezeichnend, daß
zum selben Gegenstand auch konträre Urteile gefällt werden, etwa
wenn Hegel zugeschrieben wird, die klassische Asymmetrie von Form
und Stoff aufgehoben zu haben.496 Das Geheimnis dieser Thesen aber
enthält zugleich den Hinweis auf die mögliche produktive Auflösung.
Man hat dazu den Versuch zu unternehmen, zwei Enden einer wenig
überzeugenden Argumentationskette in anderer Art auf einander zu
beziehen, als Günther es vorschlug.

Ein Gegenstand, viele Bezüge 

Die Abbildtheorie der Erkenntnis war von ihm unentwegt als der
Versuch erläutert und kritisiert worden, zum Thema intellektueller
Bezugnahme einzig und allein Gegebenes, als dinglich-faktisches
Sein, zuzulassen. Dem sollte ein Negativ als neues Thema beigestellt
werden können, das oben als nicht Gegebenes sondern Aufgegebenes
zu enthalten erläutert worden war. Ein Aufgegebenes, eine Aufgabe –
das war gewiß nichts dinglich Gegebenes und konnte dennoch zum
Gegenstand einer reflexiven Bezugnahme gemacht werden. Hier be-
kommt Günthers Insistenz, das Thema der 'zweiten Logik' nicht als
empirisches Ding zu unterstellen, eine aufweckende Leuchtkraft. Da
Ausgang seiner Argumentation die These ist, daß auch im 'reinen
Denken' nicht mehr auf die Durchsichtigkeit und Homogenität des
Geflechts der Wege symbolgestützter Wirklichkeitsaneignung zu hof-
fen und die Mannigfaltigkeit der Arten des Seins, selbst wie sie im
intellectus erfaßt werden, nicht mehr in der Einheit eines substan-
tialen Grundes, sondern nur noch in ihrer Ergänzung, als einem
Wechselspiel, zu suchen ist, gelangt er folgerichtig zur Kritik des bis-
her Konsistenz und Konkludenz der Objektivationsformen theore-
496 Das Bewußtsein der Maschinen, l. c., p. 100. - Die Dichotomie Form-Stoff wird auch hier

wieder tendentiell mit anderen, wie Subjekt-Objekt, Sein-Nichts, Ich-Du identifiziert. Daß
sogar in ein und derselben Erörterung nach Erwähnung der „klassischen Asymmetrie“
von Form und Stoff die „metaphysische Äquivalenz“ beider klassisch genannt werden
kann (p. 102) und dann wieder die Theorie der primären und sekundären Qualitäten –
mitten in der Epoche des „klassisch metaphysischen Denkens“ – als Exempel dafür ange-
führt wird, daß Vorstellungsform und vorgestellter Stoff „nicht übereinstimmen“ (p.
104), beleuchtet die Unentschiedenheit in der distinktiven Funktion der Termini.



Weder Ich noch Sache: der Andere. Ein Exempel 195

tisch verbürgenden Begriffs des Subjekts, in der Überlieferung von
Descartes bis Hegel. Fruchtbar zu machen vermag er die Orientierung
an des letzteren, Schellings und Fichtes Arbeit als einer unabgegol-
tenen, da er Bewußtsein davon besitzt, daß die im Denken des 20.
Jahrhunderts ubiquitär gewordene Gleichsetzung des Terminus Sub-
jekt mit dem der Person497 eine gegen Descartes' Cogito formulierte
Kritik nicht gleichermaßen gegen Hegel oder Schelling tragen kann.
Zumal in den Spätschriften Fichtes und Schellings entdeckt er deren
eigene Problematisierung der Kantschen Einsetzung eines tran-
szendentalen Subjekts, sofern damit ein 'Subjekt-überhaupt' gedacht
sein soll, von dem die empirischen Personen als Modifikationen ab-
leitbar erscheinen sollen.498 Bestimmt ist die Rezeption dieser Erörte-
rungen allerdings in Abhängigkeit von Positionen, die in der konsti-
tutiven Bindung jedes Zugangs zu innerweltlich erfolgsfähiger sym-
bolischer Handlung an empirische Erfahrung deren Endlichkeit zu
betonen wußten. Die 'empiristisch' inspirierten Umorientierungen des
Historismus, in denen die Einheitsvoraussetzungen in Form eines zu
Homogenität führenden subjektiven Grundes kultureller Phänomene
problematisiert worden waren, schlagen sich hier in der Sensibilität
für die immanenten Auflösungserscheinungen der an ihre Vollendung
und den darin liegenden Umschlagpunkt heranarbeitenden Kontrast-
positionen des Deutschen Idealismus nieder. Daß dabei Heidegger
angeführt wird, verdankt sich dem paraphrasierenden Brückenschlag
von Thesen der aktuellen Gegenströmung des 'Nihilismus' zum
Terminus Epoche, der als ������ in Heideggers Argumentation der
Befreiung zu vorintellektueller Empfindsamkeit diente, hier aber ety-
mologisch zurückgebracht wird auf seine Sinnverwandtschaft mit
dem Bedeutungsgehalt von pars, die in der deutschen Entlehnung aus

497 Erst mit der Bedeutungsvertauschung von „Subjekt“ und „Objekt“ zwischen Descartes
und Leibniz konnte überhaupt eine Annäherung jenes Terminus an den der „Person“
möglich werden, wenn auch nicht sofort wirklich. Kant verwendet den Terminus zwar
bereits eindeutig für das 'denkende Ich', doch die Idealisten hatten konsequenterweise
einen weiteren Begriff. Die heute dominante Identifikation setzte sich im Laufe des 19.
Jahrhunderts durch, was im Rückblick als eine „Vollendung im Persönlichkeitsgedanken“
erscheinen mag. Es ist nicht die erste entelechetische Deutung im Rückblick auf die
eigene Geschichte. Cf. Historisches Wörterbuch der Philosophie, l. c., t. X, 1998; Eintrag
Subjekt, cc. 373 sqq. - cit. c. 390.

498 Cf. Idee und Grundriß, l. c., pp. 72 sq., 94-98.



196 4. Programm und Theoriekern

dem Französischen dominiert499. Alle Geschichte sei ihrem innersten
Wesen nach epochal, denn sie sei diskontinuierlich und vollziehe sich
in Abbrüchen und periodischem Sinnverlust.500 Man kann es in der
Knappheit der Ausformung nur als dogmatisches Argument gegen
dogmatische Annahmen verstehen, denn die bloße Behauptung der
Diskontinuität der kulturellen Zeit, die schließlich auch auf den syn-
chronen Kommunikationsraum übertragen wird501, entbehrt jeden Be-
zugs auf eine erhellende Illustration – nimmt man es nicht als bloßen
Ausdruck einer für uns wiedererkennbaren, aber darum nicht schon
begriffenen Stimmungslage.502

Eine zwar unmittelbar folgende, doch trotz der Einordnung Hegels
als letzte und radikalste Konsequenz des deutschen Idealismus von
Kant bis Schelling503 ganz anders orientierte Argumentation erläutert
nun die Auflösung der Kontinuität der seins-bestimmenden Medien
als eine Konsequenz der intellektuellen Arbeit seit Fichte, die bei der
Rückbindung der Wahrheit an die Evidenz des Selbstbewußtseins504
dazu vorgedrungen sei, daß der Subjektbegriff zweideutig ist505: man
habe bereits bewußtseinsanalytisch zu statuieren, daß ein Gegebenes
immer zugleich als Gegenstand ('Ding') und als Bezugnahme auf
dieses ('Denkmotiv') konstituiert sei. Daß hier Naivität aufzulösen ge-
wesen sei, habe Fichte zuerst begriffen506, folgenreich gedeutet
worden aber sei es von Schelling. Bei ihm erst erweise sich klar, daß

499 Cf. W. Pfeiffer et al.: Etymologisches Wörterbuch des Deutschen, l. c., Eintrag Epoche, p.
367.

500 Idee und Grundriß, l. c., p. 45.
501 „Der Widerspruch ist Ausdruck des partiellen Charakters aller historischen Existenz.“

ibid.
502 Daß eine gewissermaßen nicht-partiale Philosophie die Bereitschaft zur Toleranz un-

tergrabe, mutet daher als eine Diagnose an, die einer unangenehmen Fahrlässigkeit im
Umgang mit dem Material zu verdanken sein muß, da sie schon jedes Bewußtseins der
Distanz systematischer Theorie von Handlungspraxis ermangelt. Daß Hegels Philosophie
um der Erfüllung eines erhofften Horizontabschlusses willen konzipiert ist, wie sie ist,
kann dieser Kritiker nicht bemerken und spricht ihre simple Denunziation als einer Ursa-
che der physisch gewaltsamen Homogenisierung politischer Orientierungen in Bolsche-
wismus und Faschismus nach (ibid., p. 46), was, wie überall, auch hier jede Überzeu-
gungskraft vermissen läßt. - Zur Funktion des Abschlußdenkens bei Hegel cf. Gerd Irr-
litz, Die wesentliche Täuschung vom Ende, in: K. Stierling/R. Warning ed., Das Ende
(PH XVI), München: Fink, 1996, pp. 330-358; praec. 342-348. - Daß, en passant, für
Hegel ausgemacht ist, eine Despotie sei noch nicht einmal ein Staat, ein System von
Gesetzen, kann etwa bei Norberto Bobbio nachgelesen werden: Hegel und das Recht, in:



Weder Ich noch Sache: der Andere. Ein Exempel 197

der konsequent durchgeführte Subjektivismus .. über das Subjekt oder
Ich hinaus[führt]507. Daß dies gelten soll, weil die Subjektivität im
Denken auch als die Vielheit des Du, d. h. allgemein und öffentlich
(und nicht nur speziell und privat) auftritt, macht die Wahl der
Terminologie an ihrer nicht nur hier und bis heute problematischen
Stelle kenntlich: die Kritik des Prinzips der 'Ich-Evidenz' ist als Kritik
der 'Subjektphilosophie' angekündigt, doch Subjektivität ist als
Mannigfaltigkeit vieler Personen immer noch unterstellt. Hier erweist
sich die Differenz zwischen den Argumenten des Descartes und
denen Schellings und Hegels, denn in Markierung der eigenen Positi-
on neigt Günther dazu, die Subjektivität als empirische Spaltung in
Ich und Du508 zu denken. Die explikative Kraft der gewählten Begrif-
fe ist damit allerdings kaum zureichend, um eine Distanz zu Schelling
kenntlich zu machen, sei doch nach diesem das Denken .. nicht mein
Denken und das Sein nicht mein Sein, da Alles nur Gottes oder des
Alls sei, ebensowenig wie eine zu Hegel, dem zwar der systematische
Rekurs auf die Evidenz der privaten Ich-Erfahrung nachzuweisen
versucht509, als dominantes Kennzeichen aber die Deutung der
'Subjektivität-überhaupt' als Gott .. oder das Absolute510 zugespro-
chen wird.

K.-O. Apel/R. Pozzo ed., Zur Rekonstruktion der praktischen Philosophie, Stuttgart:
Frommann-Holzboog, 1990, pp. 481-506; praec. pp. 500-504.

503 Idee und Grundriß, l. c., p. 47.
504 p. 49. - Daß die Formulierung des Zweifels an der persönlichen Gründung der Cogito-

Erfahrung durch Fichte zum ersten Mal philosophiegeschichtlich wirksam wurde,
verdeckt auch Günther, wie nahe ihr bereits Lichtenberg in seiner knappen Reflexion ge-
kommen war, man müsse sagen „es denkt“, wie man sage „es blitzt, es donnert usf.“; cf.
Wolfgang Promies ed., Georg Christoph Lichtenberg. Schriften und Briefe, München:
Hanser, 1971 sqq; t. II, p. 412 (Sudelheft K, N° 76). - Die Umbrüche, die in der Innovati-
on des Descartes wie im Beginn ihrer Aufhebung liegen, material zu diagnostizieren, ist,
vermutlich wegen der Fixierung auf formale 'Strukturen', Günthers Sache nicht. Die
Einsicht, daß hier Horizontverschiebungen vorliegen, die sich in Änderung von Primäre-
videnzen auswirken, hätte einen anderen Zugang zum Stoff erfordert.

505 Idee und Grundriß, ibid.
506 p. 48.
507 p. 52.
508 p. 69.



198 4. Programm und Theoriekern

Transformation durch Spiegelung

Wie wenig eindeutig die Abgrenzung von diesem nur ausfallen kann,
zeigt sich an der erhellenden Inanspruchnahme einer spekulativen
Explikation Schellings, in der Gott als dasjenige entwickelt wird, das
einem unvordenklichen Sein zwar unentrinnbar verhaftet, zugleich
aber mit einem Hinausseinkönnen über es begabt sei, so daß es als ein
Drittes gedacht werden müsse: das unzertrennliche Subjekt-Objekt,
das unzertrennlich seiner selbst Gegenständliche, sich selbst
Besitzende, notwendig bei sich Bleibende, was weder mehr Subjekt
noch Objekt allein sein kann511. Daß damit eine philosophische De-
duktion des Du geleistet sei512, ist eine der vagierenden Wendungen
Günthers, die den Ertrag des Zitats zu beeinträchtigen geeignet ist.
Wäre hier etwas deduziert, wie Günther diese Explikation nennt513,
dann eine Deutung Gottes als des Netzes kommunikativer Wechsel-
spiele zwischen Subjekten und Objekten, diese nicht mehr als sub-
stantial empirische Teile, sondern Polaritäten eines Verhältnisses ge-
dacht. Daß er hier nicht Klarheit schafft, läßt ihn zwar zitieren, doch
als Ausgangspunkt einer möglichen erhellenden Argumentation
vergeben, daß Schelling auch notierte: Die Lebendigkeit besteht eben
in der Freiheit, sein eigenes Sein als ein unmittelbar unabhängig von
ihm selbst Gesetztes aufheben und es in ein selbst-Gesetztes

509 p. 68.
510 p. 63. - Wie wenig diese Ausdrücke zu leisten vermögen, ist hier sichtbar. Wenn Subjek-

tivität nicht mehr nur Ich sein soll, da zum Du ergänzt werden müsse, kann ihre Deutung
als Gott nicht einfach verworfen werden. Erst die Deutung dieses Terminus entschiede
über die Fruchtbarkeit seiner Anwendung, denn daß er fraglos als Hypostase des empi-
rischen Ich gedacht sei, unterschlüge die wesentlichen Differenzierungsanstrengungen
Fichtes, Schellings und Hegels.

511 p. 82 – cit. Schelling.
512 ibid.
513 Was, selbst wo es dem Sprachgebrauch des Zitierten entspricht, heute irreführend sein

muß. Das Material verdiente, hier Sorgfalt walten zu lassen, da, nach dem Erfolg der ma-
thematisierten Naturwissenschaft und Logik im 19. und 20. Jahrhundert, der Sinn, den
der Terminus Deduktion im späten 18. auch hatte, weithin in Vergessenheit geraten ist.
Zwischen dem Deduktionsbegriff der Formalen Logik und einer Methode juridischer
Konkretisationen aber liegen gewiß Welten, so daß die Indizien, die etwa Dieter Henrich
und Fumiyasu Ishikawa für die Abhängigkeit Kants von juristischer Disputationskultur
beizubringen wissen, kaum übergangen werden dürften. Daß im Deutschen Idealismus
eher diese statt jener zu suchen ist, wäre die Folgerung aus der Annahme, daß Kant auch



Weder Ich noch Sache: der Andere. Ein Exempel 199

verwandeln zu können514. Mögen die zitierten Stellen im Werk
Schellings auch weit auseinanderliegen, so wäre doch zu erwarten,
daß ihre Annäherung in Günthers Text einem nicht unfruchtbaren Ge-
danken zur Geburt verhülfe, der die Aktualität des Zitierten kenntlich
machte. Die 'Lebendigkeit' nicht physiologisch, sondern als Akte der
kulturellen Kommunikation kennzeichnend zu verstehen, eröffnete,
in dieser Spur eines Gedankens, die Bedeutung der sozialen Interakti-
on für die Realisierung menschlicher Freiheit skizziert zu sehen. Hier
wäre ein Ausblick auf die Aufhebung des unabhängig von ihm selbst
Gesetzten durch das Ich vermittels seiner Spiegelung im Du zu eröff-
nen, der biologistische und lebensphilosophische Kurzschlüsse zum
Begriff der Freiheit als Positionen falsch gestellter Fragen beiläufig
überholte. Das unzertrennlich seiner selbst Gegenständliche wäre
identifiziert als das Ich, zu dessen Konstitution die perpetuierte
Erfahrung seines Gespiegeltseins im Anderen gehörte515 und die
Formel, daß es eben darin das sich selbst Besitzende sei, betonte
erwünschtermaßen, was anders der Aufmerksamkeit leicht verloren-
ginge: Ich ist darin Subjekt, daß es sich in der Objektivierung erst
selbst zu besitzen vermag – und diese ist nicht zuletzt eine im und
durch den Anderen516. Die Doppeldeutigkeit des Bewußtseins ent-
deckte sich hier als zwiefacher Objektivierungsmodus der Person, die
an der Arbeit mit Sachen eine Steigerung zum Selbstbewußtsein zu

hierin für seine unmittelbaren Nachfolger problemprägend war. - Dieter Henrich: Kant's
Notion of a Deduction and the Methodological Background of the First Critique, in: E.
Förster ed., Kant's Transcendental Deductions, Standford Univ. Press, 1989; pp. 29-46. -
F. Ishikawa: Kants Denken von einem Dritten, l. c.; pp. 16 sq., 9 sq.

514 p. 74. - Cf. F. W. J. Schelling, Zur Geschichte der neueren Philosophie, in: Schellings
Werke, l. c.; 5. Hauptbd., p. 92.

515 Daß die Beziehung des Ich auf das Du und auf den Anderen für seine Selbstkonstitution
unersetzlich ist, spielt, kaum zufällig, eine zunehmend bedeutsame Rolle in den Disputen
der Gegenwart. Ihr Umfang und die Ausarbeitung der Positionen ist nun schon derart be-
schaffen, daß hier nur verwiesen, nicht teilgenommen werden kann. - Cf. etwa Michael
Theunissens Kritik an Karl Löwiths Fassung des Problems, in: Der Andere. Studien zur
Sozialontologie der Gegenwart, Berlin, New York: de Gruyter, 21977, pp. 431-435; oder
Hans Robert Jauß: Das Problem des Verstehens. Das privilegierte Du und der kon-
tingente Andere, in: Das Problem des Verstehens (R. Warning ed.), Stuttgart: Reclam,
1998.

516 Vermutlich sucht Günther in der früh gefundenen Formel, nicht das Selbstbewußtsein sei
„Grund des Denkens“, sondern das Denken der Grund jenes, eben dieser Einsicht sy-
stematisch Recht zu verschaffen (Grundzüge, l. c., pp. 130, 128, 124). Zwar von Hegel
inspiriert, bleibt sie in ihrem intellektualistischen Tenor jedoch problematisch, denn



200 4. Programm und Theoriekern

erfahren imstande ist, die den Mangel an sozialer Anerkennung zu
überwinden vermag517 und die zugleich, wo dies erreicht ist, einen
zweiten Schritt der Emanzipation zu gehen instand gesetzt wird, in-
dem sie als das unzertrennlich sich selbst Gegenständliche sich befä-
higte, alles nur-Gegebene, alles 'Faktische' ihrer Existenz, das so
heißt, ohne es zu sein, zu verwandeln in ein selbst-Gesetztes. Ein je-
der, der sich Nietzsches Postulat der erfüllten Existenz aneignete,
werden zu wollen, was er sei518, fände sich unausweichlich auf die
Herstellung von Lebensverhältnissen verwiesen, die es erst erlaubten,
das sich selbst Besitzende durch die Spiegelung in den erarbeiteten
Sachen und im Partner gewordenen Anderen sein zu dürfen.

Gebrochene Spiegelung: Horizontöffnung

Die beispielhafte Insistenz Günthers, jeden Rekurs auf vermeintliche
und tatsächliche anamnetische Präsuppositionen zu unterbinden, hätte
sich hier daran zu beweisen, daß in der Maxime Nietzsches noch
immer ein esse anstatt eines posse zum Ziel der Realisierung erklärt
ist. Der Andere sollte aber nicht als derjenige verstanden sein, der
einem Ich im Spiegel zeigte, was es 'eigentlich' sei, sondern auf Wege
führte, die möglich sind und zu gänzlich neuen Ufern leiteten. Hier
käme die Begegnung mit den eigenen 'anderen Möglichkeiten' durch
die Spiegelung in einem Anderen als empirische Realität zur systema-
tischen Thematisierung, was in der in science fiction vorgestellten
Fremdheit anderer Zivilisationen und späterer Zivilisationsepochen

dieses 'Denken' nicht innerweltlich zu läutern und als das dynamische Spannungsfeld
sinnlicher Irritabilität, anthropologischer Bedürftigkeit und darauf ausgeformter
menschlicher Kulturpraktiken zu identifizieren, leistet der mystifizierenden Konsequenz
Vorschub, das Innere menschlicher Handlungs- und Verständigungsleistungen als quasi-
psychische Vorgänge eines 'denkenden Weltwesens' zu unterstellen. In Günthers Alters-
schriften wird das dann tatsächlich angekündigt, cf. die Vorworte zu Beiträge I und III, l.
c. - Rudolf Kaehr hofft, seine Arbeit zur Entwicklung transklassischer Logik eben an sol-
che panpsychistischen und panvitalistischen Prämissen binden zu können; cf. id., Kom-
paß, in: E. Kotzmann ed., Gotthard Günther - Technik, Logik, Technologie, l. c.; pp. 81-
126, praec. p. 102.

517 Die Anspielung gilt natürlich der dialektischen Rekonstruktion der Emanzipationsge-
schichte des bürgerlichen Individuums in Hegels Darstellung von „Herrschaft und
Knechtschaft“, die Anerkennung im Anderen als eine höhere Dimension der Bildung des
Selbstbewußtseins darstellt, eben damit aber auch zeigt, daß es eine von mehreren ist. 

518 nach Pindar, Pythische Oden, 2, 72.



Weder Ich noch Sache: der Andere. Ein Exempel 201

noch narrativ durchgespielt worden war. Die Terminologie Günthers
ist auch hier noch nicht trennscharf genug, die tatsächliche Moderni-
tät seines Fundes zu bezeichnen, da er an der Unterscheidung von Ich
und Du genug finden zu können glaubt. Eine Konkretisierung der
umrißhaften Skizze in seinen Wendungen hätte dagegen zu akzentu-
ieren, daß hier der Durchbruch zu einer Philosophie mit sozialtheore-
tischem Horizont bewältigt ist, in der die handelnden und leidenden
Personen einander nicht entweder nur Sache, herrschende Gewalt
oder beherrschtes Objekt, oder aber nur Du, Bruder und Schwester im
Fleische, sind, sondern achtungswürdige Fremde. Erhellend ist die
Differenz bisher etwa von H. R. Jauß formuliert worden, der das
privilegierte Du vom kontingenten Anderen unterscheidet519. Seine
Verteidigung der Hermeneutik als Medium auch alltäglicher Verstän-
digung verdankt sich der Entfaltung einer Gestalt von ihr, die
außerhalb jedes unbedingten Rekurses auf Einfühlungsvermögen
konzipiert ist, so daß es mit ihr möglich wird, noch an Habermas',
eines intimistischen telos unverdächtiger Theorie eine systematische
Unfertigkeit zu bezeichnen, da dieser die Verständigung an die so-
lidarische Einfühlung zu binden sucht, wo doch das Recht des
Gegenüber, für den Anderen ein Fremder zu bleiben, ein Verstehen
voraussetzte, das dem Einzelnen in seiner Andersheit gerecht zu
werden erlaubte.520 Daß sich der Kreis der Güntherschen Theorie in

519 l. sub 515) c.
520 Vielleicht wird die weitere Diskussion erweisen, daß beide Autoren je eine Facette an

einem Problem aufgeschlossen haben, dessen fruchtbare Bewältigung beider bedarf.
Habermas diskutiert etwa die Paradoxie des Verstehens, einen Anderen nur dadurch
verstehen zu können, daß man in einen Kommunikationsprozeß mit ihm eintrete, wo-
durch man aber die Konstellation, in der dieser sich bisher bewegte, bereits verändere;
daß dies fatalerweise durch die mitgebrachte Kontingenz geschieht, mit der man auf
Grund der eigenen Erwartungen und Dispositionen reagiert und Reaktionen hervorruft,
ließe sich ergänzen. Darin ist also „der Verstehensprozeß .. auf ungeklärte Weise mit
einem Hervorbringungsprozeß rückgekoppelt“ (Theorie des kommunikativen Handelns,
Frf./M.: Suhrkamp, 31985, t. I, p. 165). Setzt man dies noch immer als gültige Einsicht
voraus, wird der Aspekt, der in der vorliegenden Arbeit als der zentrale und bedeutendste
innerhalb der theoriebildenden Intentionen Günthers vorgestellt wird, von überraschender
Aktualität sein. Daß die Vermittlung disparater Bewußtseinswelten nur dadurch möglich
ist, daß beide Gesprächspartner sich verwandeln, den bis eben noch gelebten Horizontbe-
zug transzendieren, würde als die Bedingung der Möglichkeit symmetrischer Verständi-
gung anzuerkennen sein und einer systematisch rekonstruktiven 'Dialektik' für solche
Vorgänge einen produktiven Sinn verleihen. Eines der unmittelbar danach eintretenden
Folgeprobleme läge auf aktanalytischer Ebene in der Differenz kommunikativer Prozesse



202 4. Programm und Theoriekern

diesem besonderen Aspekt, nicht in der bloßen Differenz von Ich und
Du, schließt, wird durch den Rückblick auf die freigelegte Differenz
zwischen seinen Versuchen, intellektuelle Medien zur Erschließung
einer vom Exempel der Ich-Erfahrung unabhängigen Andersheit nicht
als Sache, sondern als möglichen Partner einerseits, und Einfühlungs-
oder Analogiekonzepten des Verstehens andererseits deutlich. Daß
hier systematische Operationen zum Transzendieren faktischer Hori-
zonte inauguriert werden sollen, macht die transklassische Logik als
Instrumentarium der Erschließung von nova in den symbolischen
Welten der Kultur erkennbar.521 Wie gegenüber der Sachenwelt wird
dann vielleicht auch hier einmal das Fazit gezogen werden können,
mit dem Hegel im Kapitel „Kraft und Verstand“ der
„Phänomenologie des Geistes“ die Symbolstruktur der Gegenstand-
zurichtung mathematischer Naturwissenschaft charakterisieren konn-
te: Es zeigt sich, daß hinter dem sogenannten Vorhange, welcher das
Innere [der Dinge] verdecken soll, nichts zu sehen ist, wenn wir nicht
selbst dahintergehen, ebensosehr, damit gesehen werde, als daß et-
was dahinter sei, das gesehen werden kann.522 Der im Text folgende
Satz befördert die Vermutung, daß aus der Begegnung mit dem end-
lich konstituierten Inneren, nun nicht der Dinge sondern des Anderen,
etwas hervorgehen wird, das dem bei Hegel demonstrativ explizierten
Selbstbewußtsein an innovativer Potenz nicht nachsteht: Aber es er-

zwischen Personen, zwischen Person und Kultursediment, dem Werk, und dem zwischen
Person und von ihr intentional behandeltem Arbeitsgegenstand. Eine phänomenologische
Vorbereitung des Bodens einer systematischen Rekonstruktion würde bereits die Beson-
derheit dem theoretischen Blick zu entdecken imstande sein, die in der Erfahrung der
'Gespenst-Natur' objektivierter symbolischer Gestaltungen liegt. Der Schauer vor großen
Dokumenten der Kunst etwa, der nur scheinbar durch biographische Reduktion aufge-
hoben werden kann, wird nicht nur aus der Entgrenzungserfahrung in der Horizontöff-
nung, sondern auch aus dem Eindruck einer 'sich zusprechenden' Impressivkraft ohne
identifizierbares personales Gegenüber herrühren. Die Annäherung einer an solchen
Erfahrungen ausgebildeten geisteswissenschaftlichen Hermeneutik der unaufhebbaren
Fremdheit konvergierte dem Symmetriekonzept der Verständigung Habermas'scher Pro-
venienz mit der Einsicht, daß in beiden Fällen das Interpretieren ein Erzeugen sei. - Das
Resultat beließe den Anderen dann in partieller Fremdheit, wenn er sich Residuen zu be-
wahren imstande bliebe, solche gemeinsam zeugende Arbeit zu verweigern. Bedingung
dieser als einer Möglichkeit praktischen Kulturlebens wird eine absolute Friedensgarantie
sein, da Unduldsamkeit gegen den fremd bleibenden Anderen aus der Unfähigkeit zu
Vertrauen hervorgehen wird.

521 Mit diesem Einsatz könnte Philosophie sich erneut als eine ��������� erweisen, die an
der Schwelle einer neuen Kulturepoche ein Bewußtsein über eben in die kommunikative



Weder Ich noch Sache: der Andere. Ein Exempel 203

gibt sich zugleich, daß nicht ohne alle Umstände geradezu dahinter
gegangen werden könne; denn dies Wissen, was die Wahrheit der
Vorstellung der Erscheinung und ihres Innern ist, ist selbst nur
Resultat einer umständlichen Bewegung, .. und es wird sich ergeben,
daß das Erkennen dessen, was das Bewußtsein weiß, indem es sich
selbst weiß, noch weiterer Umstände bedarf.523 Was Günther hier
wollen kann, um eine nicht-klassische Logik einer gehaltvollen Auf-
gabe zuzuordnen, wäre die retraktative Destillation von in Alltags-
kommunikation in nuce ausgebildeten 'Verfahren', die dort solche
noch nicht sind, zur systematischen Rekonstruktion ihrer wesentli-
chen Beziehungen. Es wären Verfahren, die weder der zweckmäßigen
Zurichtung von Sachen, noch introspektivem, einfühlendem
Verstehen von Mir-selbst-Gleichen analog wären, sondern begreifbar
zu machen erlaubten, was bisher noch am Rande des Paradoxons zu
formulieren ist: Verstehen des Fremden in seiner Andersheit.524

Daß bei der Erschließung des radikal Unbekannten aus dem Hori-
zont des Vertrauten eine Reorganisation, Transposition und Trans-
formation der symbolischen Strukturierung der aktualen 'Welt' zu lei-
sten ist, wäre Inhalt der Logik, die Verlaufsformen eines Heran-
Wachsens, von Einkapselung oder integrierender Synthese systema-
tisch modellieren könnte. Die mit diesen Stichworten induzierten As-
soziationen führen zwanglos zur Bestimmung des Zentrums der mit

Praxis eintretende Phänomene mit den Mitteln systematischer Exploration zu schaffen
imstande ist. Vorausgesetzt wäre dabei, daß für die Praxis des Umgangs mit dem
Anderen schon manches erfahren worden ist, ehe Philosophie einen weiterführenden
Ausblick, die Einstimmung auf mögliche neue Erfahrungen, durch die systematische Re-
konstruktion dessen hervorbringt, was sich an 'wesentlichen' Zügen gelebter und nicht sy-
stematisch, oft noch nicht einmal sprachlich repräsentierter Erfahrung akzentuieren läßt.

522 l. sub 483) c., p. 102.
523 Benjamin Nelson akzentuiert prägnant einen möglichen produktiven Sinn der Differenz,

auf die hier in Korrektur der Güntherschen Terminologie verwiesen wird. Er entdeckte
Thesen Max Webers bei Henry Sumner Maine wieder, die schon Jahrzehnte vor dem
Ende des 19. Jahrhunderts formuliert worden waren, und in denen die Beschränkung tri-
balistischer Moral, brüderliche, sogar im Wortsinne verwandtschaftliche Gleichheit in-
nerhalb der Stämme und Dörfer mit permanentem Kriegszustand zwischen den Stämmen
zu verbinden, nur dadurch für aufhebbar erklärt wird, daß in universalistischer Perspek-
tive das Du aufgegeben wird, um den Anderen wahrzunehmen. „Eine Gesellschaft, die
erkennbare Normen für die Menschen im allgemeinen besitzt, ist einer Gesellschaft
ethisch überlegen, in der es Privilegien für die Zugehörigen gibt, zeitweilige Zuge-
ständnisse für gute Nachbarn und Freunde und gar keine Verpflichtungen gegenüber ent-
fernten 'Barbaren' .. Besser der verabscheute 'atomisierte Individualismus des bürgerli-



204 4. Programm und Theoriekern

einer Logik zur 'Erschließung des Fremden' intendierten Aufgabe im
Terminus Transzendenz, und wie nahe dieses Resultat moderner
kulturwissenschaftlicher Forschung steht, zeigt die Formel Thomas
Luckmanns, der historische Konstellationen durch rhetorische Annä-
herung an gegenwärtig Vertrautes zu überraschender Durchsichtig-
keit zu bringen imstande ist, da er von kleinen, mittleren und großen
Transzendenzen spricht, und so die Ich-überschreitenden Erfahrungen
des persönlichen Gesprächs, des Tanzens, des Streitens, in eine Reihe
mit Grenzüberschreitungen aus ästhetischer Erfahrung und mit religi-
ösen Transgressionen zu stellen vermag.525

Evolutionsmodell der Bedeutung

Die hier in Skizzen zu einem Grundriß dargestellte Architektur des
Theoriekerns erscheint noch immer als Zusammenstellung dreier Tei-
le, deren systematisch fruchtbare Korrespondenz nicht recht deutlich
zu werden vermag. Die Abwägung von Optionen und Folgen mögli-
cher Entscheidungen in der Zukunft, die Reform oder Revolution von
Begriffsordnungen und die Innovation der kommunikativen Figur des
weder intim verschwisterten noch strategisch vernutzten Anderen –
was sollten sie als gemeinsames allgemeines Problem aufweisen?

chen Liberalismus' als die streitenden 'Blut-und-Boden-Brüderschaften'“ (Der Bruder
und der Andere. Ein Epilog, in: Der Ursprung der Moderne, Frf./M.: Suhrkamp, 1986,
pp. 180-183; cit. p. 182). - Die sinnvolle Einschränkung dieser Formel auf allgemein po-
litische, wirtschaftliche und sittliche Verhältnisse, die intime Beziehungen als einen jen-
seitigen Bereich zu achten vermag, kann der zitierte Aufsatz von H. R. Jauß in schöner
Deutlichkeit erhellen. Daß Intimbeziehungen durch die Entfaltung der Dimension der
Alterität auch gegenüber dem intimen Partner verändert werden, ist nicht bestritten. Zu
bestreiten ist nur die Auffassung, die das Kind mit dem Bade ausschüttet: daß die Verall-
gemeinerung der Perspektive der Andersheit rechtfertige, die intime Verständigung für
einen bloßen Rest älterer Kulturepochen anzusehen. In ihr wird sich eher der Versuch
einer Entlastung von nicht recht bewältigten, 'wortlos ausgesprochenen' Verpflichtungen
aus intimer Vertrautheit anzeigen, als eine gültige Diagnose.

524 Daß der Weg zur Rekonstruktion der personalen Begegnung füreinander Fremder dem
der geisteswissenschaftlichen Arbeit an einer 'Hermeneutik der Alterität' über weite
Strecken folgen kann, läßt sich etwa mit den Aussagen des Ägyptologen Jan Assman illu-
strieren, der einen bereits längere Zeit wirkenden Paradigmenwechsel in den Kulturwis-
senschaften pointiert ausstellt - Jan Assmann im Gespräch mit Adalbert Reif, in: Lettre
international, H. 43, 1998, Berlin: „In der Tat ist das Ägyptenbild der Wissenschaft von
Fremdheit gekennzeichnet. Ich meine aber, daß eben dies die legitime wissenschaftliche



Evolutionsmodell der Bedeutung 205

Der letztere der topoi verwiese in seiner Eigentümlichkeit, etwas
ans Licht des Bewußtseins zu heben, das als der theoretischen Auf-
merksamkeit noch nicht Verfügbares dennoch eine in der Ahnung
'sich meldende' Vorgestalt hatte, geradezu auf das Gegenteil der
besonderen Pointierung des ersten. Hier hatte jeder Bezug auf
Vergangen-Sein abgetrennt werden sollen und eine in ihren Gründen
noch gänzlich unerhellte Fähigkeit, Ziele im Vorgriff zu setzen,
Zentrum der systematischen Erörterung sein sollen. Daß etwas wurde,
was schon 'da' war, jedoch in anderer Form als der nun für möglich
zu haltenden Existenzweise, sollte nicht vorausgesetzt werden.
Nimmt man jedoch an, daß sich hier die Überbetonung zeigt, die bei
den für unumgänglich erachteten Absetzungen von leer laufenden
Konventionen meist zu verzeichnen sind, läßt sich der Sinn des in ihr
liegenden polemischen Affronts im Versuch finden, eine falsche
Kontinuitätsvorstellung aufzulösen, nicht jedoch, den Zusammen-
hang völlig abzuschneiden. Dann ließ sich der zweite topos als Ver-
such eines Modells für eine Prozeßverlaufsform deuten, der in Ab-
setzung von Modellen linearer Fortpflanzung in der Zeit entwickelt
werden soll, und sowohl der Ausgriff auf die unbesetzten Horizonte
zukünftiger Möglichkeiten wie die Überschreitung des Bestandes
etablierter symbolischer Fixierungen für Sachverhalte, Problemkon-
stellationen oder Auftragsformulare wären als reformationes begrif-
fen. Ob sich innerhalb dieser Orientierung eine 'Evolutionstheorie der
Bedeutung' formulieren und, zudem, ein nach dem Muster syllogi-
stischer Algorithmen konzipiertes Modell entwickeln ließe, hätte sich
am ausgeführten Versuch zu entscheiden.

Haltung darstellt: daß man nicht die andere Kultur mit einem vorschnellen, aus der Er-
innerung gespeisten Verstehen überschreibt, sondern versucht, sie in ihrer Fremdheit und
Eigenheit zu analysieren .. Der Historiker, der sich heute mit Ägypten beschäftigt, weiß,
daß er es mit einer sehr fremden Kultur zu tun hat, die wir nur in kleinsten Teilen
verstehen. Das heißt, weite Bereiche der Überlieferung sind uns hermeneutisch kaum zu-
gänglich. Wir kennen die Grammatik, wir kennen das Vokabular, wir können die Texte
in großen Linien übersetzen, aber trotzdem bleibt ein Abstand, der sich nur durch unend-
liche Bemühungen und immer nur approx verringern läßt .. Im Grunde ist das fast tra-
gisch.“ - Wie nahe bereits Günthers Lehrer solchen Einsichten sind, läßt sich für
Spranger in: Lebensformen, l. c., p. 430, erkennen und, natürlich, auch für Spengler in:
Untergang des Abendlandes, l. c., p. 37.

525 Aus einem Manuskript zitiert bei H. R. Jauß: Rückschau auf die Begriffsgeschichte von
'Verstehen', in: Wege des Verstehens, l. c., pp. 11-29; cit. p. 27.



206 4. Programm und Theoriekern

Die Erinnerung an Hegels Rekapitulation des Transzendierens in
der Sachen-Erfahrung inspiriert die Vermutung, daß die Gesetze der
verkehrten Welt nicht nur das Vorgehen, sondern auch die Reflexion
über es kennzeichneten, so daß es zu einer bloßen Nuance wird, daß
Günther nicht vom Transzendieren, sondern, einer Anregung Paul
Hofmanns folgend, von Introszendieren spricht526: die Realität prima
facie zu überschreiten heißt, die erscheinende Oberfläche zu durch-
dringen. Daß eine Logik, die diesen Vorgang zu modellieren geeignet
sein soll, keineswegs einen dritten Wert jenseits der Wahrheitswerte
wahr und falsch enthalten muß, auch wenn Günther diese Be-
hauptung immer wiederholt, wird nach dem Bisherigen erwartbar und
dem Folgenden verständlich sein.

526 Eine Vielzahl von Notierungen im Register zu allen drei Bänden der Beiträge zur Grund-
legung einer operationsfähigen Dialektik; cf. t. III, l. c., p. 322.



5. Resultate. Operatoren der Transgression

Die Mehrzahl verschiedener Problemtypen, die nach einem in allen
durchscheinenden gemeinsamen Muster bewältigt werden sollen,
macht zu einer theoriestrategisch nicht unbedeutenden Frage die nach
dem, was davon in Begriffen zu erfassen sei. Die einfache Gegen-
überstellung von Ich-Subjekt und Sach-Objekt zu überschreiten auf
die Trias von Ich, Anderem und Sache; oder die in Dispositionen,
Habitus und Ansprüchen sedimentierten Erfahrungen in Aufmerk-
samkeit und Aneignungsfertigkeiten für die beispiellosen Möglich-
keiten einer unvorhersehbaren Zukunft zu transformieren – was
könnte hier Gemeinsames sein; zu schweigen von der Revolution
wissenschaftlicher Begriffsysteme und Methoden in der Geschichte;
oder der Mannigfaltigkeit im Thema einer Genetischen Phänomeno-
logie von Objektbildungsstufen: der fortschreitenden Sedimentierung
von Ordnungsfunktionen aus Reizen, aus bildhaften Eindrücken, si-
tuativen Wahrnehmungen und modi des Umgangs mit Sachen und
Anderen bis hin zur Ausbildung von Ordnungen des Umgangs mit
solchen Ordnungsfunktionen.

Die Anlehnung an Hegel läßt erwarten, daß der vorläufige Umriß
der von Günther gesuchten Transformations- und Transpositions-
modelle aus der Erfahrung einer Hegel-Lektüre hervorgehen könnte
und es wird sich tatsächlich erweisen, daß sich an Gängen der
„Phänomenologie des Geistes“ ein Vorbegriff abheben läßt, mit dem
den nicht immer prägnanten und zugriffssicheren Konstruktionen
Günthers interpretatorisch geleuchtet werden kann. Wählen wir als
Beispiel den Teil der Rekonstruktion einer Erfahrungsgeschichte des
Bewußtseins, der unter dem Titel „Das geistige Tierreich und der Be-
trug, oder die Sache selbst“ steht.527

Die zu einem Selbstverhältnis disponierte Individualität wird hier
als eine anfangs selbstgenügsame modelliert, die, gemäß der be-
stimmten ursprünglichen Natur des in ihr frey und ganz bleibenden
Bewußtseyns, sich selbst Zweck sei. Die Vorstellung, damit die ganze
Wirklichkeit zu haben, sie gar zu sein, werde jedoch sofort über-
schritten, da die Erinnerung an das Resultat eines vorausgegangenen

527 l. sub 483) c., pp. 216-228.

207



208 5. Resultate. Operatoren der Transgression

Zustandes, den Selbstzweck im Gebrauch der Kräffte und im Spiel
ihrer Aeußerungen zu wissen, ein auf die gegenüberstehende Faktizi-
tät des Weltlauffs gegenständlich gerichtetes Tun als das tatsächlich
Intendierte und Vollzogene sichtbar mache.528 Die sich dann ab-
spielende Erfahrungsgeschichte besteht nun darin, daß der als selb-
ständig Reales mit der eigentlichen Wirklichkeit identifizierte äußere
Gegenstand im Arbeiten an ihm seiner ursprünglichen Selbständig-
keit beraubt und als Vorwurf zum eigenen, zum angeeigneten Werk
zurückgelassen werde. Sofort aber sei ein Folgeschritt damit indu-
ziert, daß der Abschluß des Werkes es in das Kräfte- und Interessen-
spiel der Anderen sich im Gebrauch ihrer Kräffte und im Spiel ihrer
Aeußerungen realisierenden Personen hineingebe, so daß es aufhöre,
das eigene des Schöpfers zu sein, und nur noch ein Moment in der
Unendlichkeit der Wirklichkeit für Andere und in deren Aneignung
ein erneut Fremdes, selbständig Wirkliches für den Urheber werde. In
solchem Verschwinden des Werks aber erfahre das im Schaffen sich
zur Fülle seiner Präsenz steigernde Bewußtsein nicht die völlige
Sinnlosigkeit des Handelns, sondern entdecke, daß es sich selbst als
reiches Dasein nicht darin habe, sich um sich zu sorgen, sich zu
erhalten, sich zu genießen, sich selbst höchster Zweck zu sein – son-
dern allein in der Gewißheit, einer Sache als Werk zur Realität zu
verhelfen imstande zu sein. Auf diese Weise reflectirt sich also das
Bewußtseyn in sich aus seinem vergänglichen Werke, und behauptet
seinen Begriff und Gewißheit als das Seyende und Bleibende, gegen
die Erfahrung von der Zufälligkeit des Thuns. Es wisse sich dann
nicht mehr als sich um ein privates Inneres an Ansprüchen, Wün-
schen und Strebungen Kümmerndes, sondern trete in eine nicht-in-
time Distanz zu sich selbst, indem ihm nun seine Gewißheit von sich
selbst gegenständliches Wesen, eine Sache ist; der aus dem Selbstbe-
wußtseyn als der seinige herausgeborne Gegenstand, ohne aufzuhö-
ren, freyer eigentlicher Gegenstand zu seyn.

Die Akzentuierungen in unserer knappen Paraphrase sollen sichtbar
machen, auf welche Weise sich der Gang der dialektischen Explikati-
on als demonstrierte Transformation von Konstellationen verstehen
läßt, in denen bewußte Orientierungen einer Person auf sich, Andere
und Sachen in der Welt und daraus hervorgehende Deutungen und

528 p. 214.



5. Resultate. Operatoren der Transgression 209

Verhältnisunterstellungen einmal sich manifestiert haben, aber durch
ihre Eigentümlichkeit, ein Komplex handlungsleitender Verweisun-
gen zu sein, deren Auflösung und die Konstitution einer neuen her-
vortreiben. Im Hegelschen Text ist, deutlicher noch, zu erkennen, daß
es sich um Konstellationen von gewußten Bedeutungen, verfolgten
Intentionen und erlittenen Wirksamkeiten handelt, deren perennieren-
de Inkongruenz dazu führt, daß die handelnde Person zwar immer zu
wissen meint, in welcher Lage sie sich befinde und mit welchen An-
forderungen sie konfrontiert sei, aber die Entdeckung machen muß,
daß sie gar nicht wußte, wie verborgene Konsequenzen enthüllte, was
sie definitiv zu wissen und wonach sie zweifelsfrei handeln zu kön-
nen meinte. Auch ist zu erkennen, daß Hegel diese Konstellationen,
die dem seine Erfahrung machenden Bewußtsein Existenzweisen
sind, als die Geburtsstätte der logischen Elementarkategorien ein-
führt, genauer noch: diese mit jenen identifiziert529. Die darin be-
schlossene Erklärung der Kategorialtypen als Sedimente der Erfah-
rung kultureller Selbstbewußtseinsformen ist allerdings bis heute
kaum so allgemein anerkannt530, daß sich stillschweigend mit ihr fort-
setzen ließe, ohne die, alle bisherige Distinktion von kommunikativen
Verhältnissen, psychischen Konstellationen531 und Typen logischer
Geltung überspielende synthetische Anwendung mindestens zu be-
merken oder gar in ihren Konsequenzen für die Argumentation und

529 Auf der erreichten Stufe der tatfreudigen Individualität ist diese sich als „die absolute
Realität“ bewußt geworden, lebt dabei aber noch so, als sei diese Realität nur „die ab-
stracte allgemeine, ohne Erfüllung und Inhalt“ (216). Deshalb ist, was sie von ihrem neu-
en Daseinsmodus weiß, „nur der leere Gedanke dieser Kategorie“. Daß die Kategorie zu-
erst Identifikationsschema eines historisch realisierten modus existendi des Menschen ist,
wird dann in der Formel bekräftigt, erst die zum Handeln entbundene selbstbewußte Indi-
vidualität habe „zum Gegenstand ihres Bewußtseins die Kategorie als solche“ (214): „den
Begriff von sich .., der erst nur der unsrige von ihm war“. - Übrigens eine der Stellen, die
deutlich die Absicht erkennen lassen, die Genese in re als Erfüllung von Vorgriffen der
rekonstruierenden Darstellung zu demonstrieren, d. h. mit dem Begriff eines Zustands als
Erfassung der Tendenzen seiner immanent angelegten Überschreitung zu operieren.

530 Wenn auch zu vermuten ist, daß diese revolutionierende Deutung von Ursprung und
Funktion logischer Geltungstypen mit der einsetzenden Kritik an den platonisierenden
Tendenzen der Analytischen Philosophie, besonders, wo diese vom logischen Positivis-
mus geprägt ist, neue Aufmerksamkeit auf sich ziehen wird. Stekeler-Weithofer hat mit
seiner vorläufigen Diagnose der Hegelschen methodischen Einstellung als
„radikalempirisch“ eben diesen Aspekt betont. Es wird derjenige sein, in dem sich heute
hegelsche Motive, Pragmatismus und ordinary language philosophy ineinander spiegeln
können. Daß er zugleich Indiz für die unter dem Titel 'Relativismus' zu markierenden



210 5. Resultate. Operatoren der Transgression

philosophische Retraktation durchsichtig zu machen.
Hegel selbst verwendete als dominante Termini die einer Reihe von

Gestaltungen oder Gestalten des Bewußtseins, die hier vorerst
vermieden werden, um die transklassische Logik nicht als den Ver-
such erscheinen zu lassen, Hegels Verfahren treu zu rekonstruieren,
das ja nur Anstoß für einen eigenen Entwurf sein sollte. Daß über-
haupt erst ein deskriptiver Terminus einzuführen ist, zeigt einen
Mangel in Günthers Argumentation, für die sich zwar ein Nachhall
der Typusbegriffe Sprangers und Rickerts erschließen läßt und eine
verborgene, doch folgenreiche Abhängigkeit von Spenglers biomor-
phologischem Gestaltbegriff, der jedoch keinen dieser Termini
explizit anzuwenden versucht. Die Wahl des Terminus Konstellation
erscheint geeignet, dem Autor in seinen Bemühungen, seine Sache
verständlich zu machen, weit entgegenzukommen, da er etymologisch
und pragmatisch von reicher metaphorischer Potenz ist, zugleich eine
Ordnung zu assoziieren, wie deren Elemente in dynamischer
Spannung zueinander vorstellbar zu machen532. Mit diesem Akzent
erscheint er geeignet, zu benennen, was Resultat einer hoch abstrak-
ten Verallgemeinerung sein muß, wenn die Formeln der transklas-
sischen Logik kausale Wirkungsnetze533 ebenso wie kommunikative
Verhältnisse und auch symbolische Relationen erfassen sollen. Zu-
gleich soll er helfen, einen Schritt über die Kluft zu machen, die zwi-
schen dem dramatischen Ablauf in der „Phänomenologie des
Geistes“, in der bei allem Vernunftoptimismus eine unerschrockene
Klarheit angesichts der aufreibenden Erfahrungen in Umbruchsperi-

Probleme ist, kann das Urteil Cassirers in Erinnerung rufen, der absolute Idealismus
Hegels drohe ständig in den „absoluten Empirismus“ umzuschlagen (Das Erkenntnispro-
blem III, l. c., p. 369).

531 Das Historische Wörterbuch der Philosophie verweist, außer auf den Ursprung des
Terminus in Astrologie und Astronomie, nur noch auf diese im 19. Jahrhundert domi-
nante Verwendung, was so aufschlußreich wie verkürzend ist. - t. 4, l. c., 1976; Eintrag
Konstellation.

532 Wie er produktiv für nicht-anschauliche Gruppierungen von Sachverhalten, Aufgaben,
Motiven oder Argumenten angewandt werden kann, zeigt sich etwa bei Dieter Henrich,
der es versteht, mit den sachlich stimmigen Nachbartermini von „Kraftfeld“, „Kraftlinie“
und „Wirkung“ den plastischen Grundriß eines Forschungsprogramms zum Deutschen
Idealismus zu geben. - Cf.: id., Konstellationen, Stuttgart: Klett-Cotta, 1991, praec. pp.
10-22.

533 Beispielhaft dafür der Essay Die gebrochene Rationalität, in: Beiträge I, l. c., pp. 115-
140.



5. Resultate. Operatoren der Transgression 211

oden dokumentiert ist, und dem höchst unterkühlt anmutenden Ent-
schluß Günthers liegt, die Verwandlungen kultureller Zuständlichkei-
ten in einem Berechnungsschema zu erfassen.

Eine Menge systematisch geordneter Verfahren zur Beschreibung
oder Konstruktion von Transformationen solcher Konstellationen zu
suchen, muß, in der Orientierung an der Formalen Logik, ein anderer
Sinn dieses Terminus zu Grunde liegen, als es nach dem Sprachge-
brauch der Fachlogiker zu erwarten ist. Hier ist die Formale Logik
diejenige, die Aussageformen zu konstruieren sucht, die bei jeder
konsistenten Belegung der Variablen mit Werten den Wahrheitswert
wahr haben. Um solcherlei Aussageformen kann es aber Günther
nicht zu tun sein. Sein Vorbild sind darum weniger diese als nur die
an der Algebra orientierte Notation, derentwegen die moderne Logik
symbolische oder mathematische genannt und in der mit Variablen als
abkürzende Notation für Gesamtheiten möglicher Wertbelegungen
gearbeitet wird.

Stellenwertlogik

Das erste rudimentäre Modell transklassischer Logik, die Stellenwert-
logik¸ soll nun in Anlehnung an die Reihe der natürlichen Zahlen
konstruiert werden, genauer noch: in Anlehnung an einen bestimmten
Notationstypus der Zahlen. Denn die verschiedenen Bewußtseins-
stufen sollen nicht schlicht abgezählt, sondern als Stellen in einem
Positionssystem repräsentiert werden. Nun ist zwar die auf einer
Grundzahl aufgebaute Konstruktion von Positionssystemen, wie sie
etwa im heute dominanten dekadischen vorliegt, dem technischen Zu-
griff leichter verfügbar zu machen, aber keine systematische Vor-
aussetzung für den Aufbau einer Zahlentheorie.534 Mochte das
altitalische der römischen Antike die Ausbildung eines bequemen, al-
gorithmisch durchgebildeten Zahlen- und Rechnungssystems be-
hindern535 und hat erst das binäre Positionssystem die ökonomisch ef-

534 Richard Courant, Herbert Robbins: Was ist Mathematik?, Berlin et al.: Springer, 52000. -
Cf. pp. 4-8. 

535 Fritz Jürß et al.: Geschichte des wissenschaftlichen Denkens im Altertum, Berlin: Akade-
mie, 1982. - p. 529.



212 5. Resultate. Operatoren der Transgression

fiziente Konstruktion elektronischer Rechenmaschinen ermöglicht, so
bleiben doch alle algebraischen Beziehungen jenseits der Notation
dieselben, denn wir haben es hier nur mit einem Problem der Syn-
taktik, nicht aber der logischen Beziehungen eines Zahlsystems zu
tun. Wenn Günther nun hofft, im Positionssystem ein Muster für eine
gewissermaßen topologische Konstruktion536 von Wertbelegungen zu
finden, bindet er sich an das Resultat einer systematisch unbedeu-
tenden, historischen Entscheidung für eine Darstellungskonvention.
Die Ökonomie und Eleganz eines Positionssystems, in dem ein und
dasselbe Zahlzeichen auf verschiedenen Stellen verschiedene Zahlen-
werte repräsentieren kann, mögen beeindruckend sein, doch daß man
den 'Stellenwert' eines symbolischen Objekts, seinen kontextabhän-
gigen Bedeutungswert, nach einer mathematischen Formel berechnen
könnte, wie sie für das Positionssystem der Zahlen angegeben werden
kann537, bleibt vorerst jede Plausibilität schuldig.

Welche prinzipielle Intention hier verfolgt ist, läßt sich illustrieren,
nimmt man einmal an, daß die zu transformierenden Konstellationen
Namensbedeutungen seien. Dann wird plausibel, daß ein nach Art
mathematischer Operationen entworfenes Modell für eines der kom-
munikativen Grundelemente des Menschen unterlegt ist, das den
sprachlichen Zugriff auf Unbekanntes und Unbestimmtes trägt: die
Metapher. Nicht in ihrem Funktionssinn, doch in einer Versinnbildli-
chung ihrer Funktionsweise. Das ���������	
 ist im Modell bildhaft
als Positionsverschiebung der Wertzeichen repräsentiert und so, wie
der metaphorisch gebrauchte Name zugleich etwas von seiner alten
Bedeutung bewahrt und sie verändert, soll die Verschiebung eines
Wertzeichens, einer Ziffer, von einer signifikanten Position zu einer
anderen ausmachen, daß das Zeichen eine Spur seiner Bedeutung be-
hält, n-mal einen Grundwert zu repräsentieren, und zugleich zu
ändern, n-mal-m das Grundwert-Vielfache des Grundwerts zu be-
zeichnen. Als Bild für die Metapher genommen, würde die
Modellierung der Ziffernverschiebung über Stellen sich aber nicht
nur wegen der gegenüber der natürlichen Sprache schwachen

536 Womit hier die nur qualitative, maßfreie Lageordnung in einem definierten intelligiblen
'Raum' benannt werden soll.

537 Der Wert wi auf Stelle i kann relativ zum Wert wj auf Stelle j bestimmt werden, wenn die
Grundzahl g eingesetzt wird (etwa 10 für das dekadische Positionssystem), durch: wi =
wj*gi-j .



Stellenwertlogik 213

Explikationskraft mathematischer Darstellungen nicht durchsetzen
können538, sondern vor allem, da sie etwas in Dienst zu nehmen such-
te, das es am mathematischen Objekt nicht gibt. Die Stellenwert-
abhängigkeit der Ziffernbedeutungen – des Zahlwertes – ist nicht
Resultat einer generierenden Operation, sondern einer definitorischen
Konvention. Der Rückgriff auf das Positionssystem der Zahlen muß
daher noch als heuristischer problematisch bleiben, so lange versucht
wird, durch ihn etwas zu finden, was doch nur gleich ihm erfunden
werden könnte.

Es ist bemerkenswert, daß dieser Theoretiker im Versuch, ein lo-
gisches Mittel der Restitution verlorener und der Sicherung gefährde-
ter Kultureinheit zu konstruieren, den historischen Formenwandel mit
einem Mittel darzustellen unternimmt, das solche Eigentümlichkeit
aufweist. Sucht man die Opposition der Idealismus und Empirismus
genannten Theorietypen in der Konzentration auf die Frage Was ist
es? gegenüber der auf die Frage Wie entsteht es?, läßt sich hier die
Skizze zu einer synthetischen Antwort auf beide erkennen. Die kau-
salgenetische Antwort wird, auch wenn eine allgemeine Theorie der
Emergenz mehr Phänomene erklärt haben wird, als es etwa die Theo-
rie der Hyperzyklen heute schon kann, die erste Frage nie beant-
worten können. Der Hyperzyklus im Modell Eigens539 schließt eine
Lücke in bis dahin getrennten Phänomenbereichen und ist vielleicht
ein Durchbruch, der immer nur wieder in neuer Form vollzogen,
'reformuliert' werden kann, doch nie mehr prinzipell zurückgenom-
men. Unabhängig von seiner Dauerhaftigkeit aber ist schon heute die
ernüchternde Evidenz, mit der die Theorie naturwissenschaftlich er-
klärt, wie Leben entsteht, wenn bestimmte Bedingungen beim Auf-
einandertreffen von Proteinmolekülen erfüllt sind. Versuche, in die
Kontingenz des Zusammentreffens geeigneter Bausteine und ge-

538 Davis und Hersh sagen knapp und deutlich, was einer syntaktisch formalen Darstellung
fehlen muß: „Alle rein mechanischen Schritte können bei einem gewöhnlichen mathema-
tischen Text weggelassen werden. Es ist ausreichend, den Ausgangspunkt und das End-
resultat anzugeben. Die Schritte, die in einem solchen Text wiedergegeben werden, sind
jene, die nicht rein mechanisch sind - die eine konstruktive Idee einbringen, ein neues
Element in die Berechnung einführen.“ Darum können sie schließen: „Unter
Formalisierung versteht man den Prozeß, durch den die Mathematik für die mechanische
Verarbeitung vorbereitet wird.“ - Erfahrung Mathematik, l. c., pp. 142, 138.

539 Manfred Eigen/Peter Schuster: The Hypercycle: A Principle of Natural Selforganization,
Berlin et al.: Springer, 1979.



214 5. Resultate. Operatoren der Transgression

eigneter Bedingungen einem telos vage vergleichbare Vorzugsdispo-
sitionen einzusetzen, sind nur der undurchschaute Versuch, in das
Modell, das die Antwort auf eine Frage ist, Elemente einzubringen,
die Antwort auf eine andere als die gestellte möglich machen sollen.
Die vollständige modellhafte Rekonstruktion einer typischen Situati-
on der Entstehung von belebter organischer Materie kann aber die
Frage nicht beantworten, was Leben sei – weil sie eine zu dieser
komplementäre beantwortet, sie also sinngemäß ausschließt.
Verschärft man die Trennung zwischen beiden Fragetypen auf diese
Weise, wird deutlich, welche Leistungskraft eine Konzeption der ab-
soluten Metapher hat. Sie bezeichnet die präzise Eingrenzung eines
Problems und den Umriß einer orientierenden Antwort. Auf unser
Beispiel angewandt, legt sie nahe, nach Aufklärung der wesentlichen
Bedingungen für die Entstehung von Leben die Antwort auf die
Frage, was dieses sei, nur noch in der Form Leben ist X zu erwarten,
und für X keine referentielle Bezeichnung der Elemente oder ihres
Zusammenhangs anzunehmen, die zu den Bedingungen der Entste-
hung zu zählen waren. Dies wäre nur eine Antwort vom Typus der
'reduktionistischen'. Denken wir uns diese Antwort als die jetzt letzt-
mögliche, jetzt letztgültige, wird begreiflich, daß X eine Metapher
sein wird. Daß auch Newton innerhalb der einmal für gültig ange-
nommenen Bedingungen rationaler Erklärung keine Bestimmung des
X im Satz Gravitation ist X zu finden vermochte, könnte sich als In-
diz dafür erweisen, daß es immer eine absolute Metapher sein muß.

Es bedarf nur eines Seitenblicks auf Hegels Verfahren, mit dem er
den Satz Das Absolute ist X einsetzt, um dem Rezipienten zu demon-
strieren, was man mit dem Prädizieren in einem solchen
'letztmöglichen' Satz auslöst, um zu ahnen, welches theoretische Po-
tential hier erkannt ist. Jede systematisch intendierte Gesamtheit von
detaillierten Aussagen ist auf eine 'das Wesentliche' bündelnde hin
konstruiert, so daß keine gänzlich beruhigende empiristische Theorie
der Verallgemeinerung dem Schicksal entgeht, das logische Resultat
des Verallgemeinerns in einem Satz beschlossen zu finden, der das
Erfahrene überschreitet, ohne eine nachweisbare Deckung im Seins-
bestand zu seinem Rückhalt zu haben. Die sichere Führung durch
Empirie versagt in dem Augenblick, in dem die Früchte der For-



Stellenwertlogik 215

schung reif geworden sind. Das Fazit aus den Belegen eröffnet einen
unabgemessenen Raum unzähliger Beweispflichten.

In Günthers Stellenwertlogik ist etwas wie das logische Skelett
dieses in der Zeit ablaufenden Vorgangs skizziert; mit der zusätzli-
chen Aufmerksamkeit auf den Umstand, daß das X des Prädikats an
jedem Umschlagpunkt einer solchen je letztgültigen, d. i. einen Hori-
zont abschließenden und einen neuen eröffnenden, Antwort immer
wieder neu eingesetzt werden kann – seine Bedeutung verändert sich
unweigerlich mit jeder Horizontüberschreitung. Wie wenig diese
Skizze zu einer eigentlichen Antwort auf das interessierende Wie des
Vorgangs auch beitragen mag, ist sie doch ein Beleg dafür, wie gut
dieser sich so oft übereilende Autor vielleicht nicht sein intellektu-
elles Vorbild, aber dessen Problembewußtsein erfaßt hat. An diesem
Punkt wird deutlich, mit welchem Recht man die Untersuchung über
die Zulässigkeit synthetischer Urteile a priori mit dem Verfahren, das
die „Wissenschaft der Logik“ in extenso demonstriert, in einem
Terminus verklammern kann, um von der transzendental-
dialektischen Methode zu sprechen. Die Unterscheidung semantischer
von kausaler Genese bliebe innerhalb dieses Vorschlags einer allge-
meinen Evolutionsheorie noch zu leisten.

Daß der Mangel der Stellenwertlogik darin liege, noch auf die
Linearität des Logozentrismus beschränkt zu sein, wie es Günthers
Schüler Rudolf Kaehr formuliert540, ist eine etwas bemühte An-
strengung, die bildhaften Potenzen der Argumente Derridas mit Gün-
thers Logik-Konzept zu verknüpfen. Wenn 'Logozentrismus' die Do-
minanz definierter Zeichen-Bedeutungs-Zuordnungen und darauf ru-
hender mathematisierter Wissenschaftsrationalität ist, wird mit dem
Stichwort Linearität kaum ein recht verständlicher Inhalt ausgesagt.
Die anschauliche Linearität ist in den mit klassischen Methoden
schon lange durchführbaren Koordinatentransformationen541, die etwa
lineare Maßskalen auf logarithmische abbilden können oder

540 Sandrina Khaled: Über Todesstruktur, Maschine und Kenogrammatik. Ein Gespräch mit
Rudolf Kaehr, in: Spuren in Kunst und Gesellschaft, H. 38, 1991, l. c., pp. 47-53.

541 Sie sind derart selbstverständlich, daß sie in Handbüchern für Ingenieure in Formelsamm-
lungen und Berechnungsanweisungen 'technisch' verfügbar gemacht sind. - Cf. das in
Ost- und Westeuropa verbreitete Taschenbuch der Mathematik von
Bronstein/Semendjajew, Leipzig: Teubner, 211983, Moskau: Nauka, 241989, Thun:
Deutsch, 21995.



216 5. Resultate. Operatoren der Transgression

kartesische rechtwinklige Koordinaten auf beliebige modellierbar
krummlinige, längst nicht mehr als ein Spezialfall möglicher Koordi-
natenskalen. Sollte mit Linearität aber vage assoziiert sein, daß nicht
Koordinatensysteme, sondern Funktionswertverläufe nichtlinear sei-
en, ist auch dies ein Feld, das seit langem und noch immer mit klas-
sischer Mathematik – Algebra, Analysis, mathematische Topologie –
bestellt wird. Lineares oder an Linearität orientiertes Denken zu kri-
tisieren hieße also nicht, Logozentrismus als die Dominanz mathema-
tisierter Verfahren und Modelle zu kritisieren, sondern eher einen Ty-
pus von Alltagsbewußtsein, der sich unter dem Einfluß ratio-
nalisierter Lebensführung und der Einwanderung von Bildern aus den
Naturwissenschaften ausgebildet hat. Avanciertester Logozentrismus,
mathematische Naturwissenschaft, denkt mit wahrheits- oder minde-
stens beweisdefiniter Mathematik schon längst 'nichtlinear'. Daß die
Argumente Derridas an die idiosynkratische These gebunden waren,
lineares Denken sei das durch Buchstabenschrift geprägte, ist eben im
Blick auf die mathematische Darstellungsform als problematisch er-
kennbar. Die intellektuelle Produktionsweise ist von den, Rezeption
ermöglichenden, Mitteln der Darstellung ihrer Resultate nicht eindeu-
tig bestimmt.542

Allerdings vermag unsere didaktische Illustration auf den beson-
deren Aspekt aufmerksam zu machen, den eine nicht-Aristotelische
Logik einer gewissermaßen nicht statischen Definitheit von Bedeu-
tungen und Aussagebewertungen zu erfassen hat: soll sie die Dyna-
mik der Bedeutungsverschiebungen zu beschreiben geeignet sein,
muß sie die Kontextabhängigkeit von Bedeutungen und Wertzuord-
nungen modellieren. Die besondere Form, in der Günther hier sy-
stematische Mittel zu finden versucht, läßt vermuten, daß der Vor-
schlag Eduard Sprangers und das Vorbild Heinrich Rickerts543 bei
dem Versuch, einer bestimmten Konstellation oder einem Kontext

542 Daß in Derridas Abweisung der disziplinierten Reihung darstellender Rede emanzipato-
rische Potenzen liegen, wird damit nicht verneint. Bezweifelt wird, daß die Entfaltung
eines neuen, leiblich zentrierten, also räumlichen, daher Gleichzeitigkeit von Signalen
wahrnehmenden Präsenzbewußtseins mit Güntherschen Figuren angemessen symbolisiert
werden kann.

543 Spranger, Lebensformen, l. c.; praec. pp. 280-287, 312-316, 357 sq., 393-397; Rickert,
Die Erkenntnis der intelligiblen Welt und das Problem der Metaphysik, t. I in: Logos, H.
16, 1927, Tübingen: Mohr, pp. 162-203; t. II in: Logos, H. 18, 1929, l. c., pp. 36-82.



Stellenwertlogik 217

einen geltenden Wert zuzuordnen, um ein System der kulturellen
Teilwelten methodisch geregelt rekonstruieren zu können, bei diesem
Schüler beider unmittelbar auf die mit der mathematischen Algebra
gegebene Deutung von Variable und Wertbelegung reduziert wird544.
Daß hier jemals mehr zu leisten wäre als die arithmetische Reihen-
ordnung des Abzählens oder aber die Übersetzung algebraischer Ope-
rationen in Lageänderungen, ist dabei allerdings nicht auszumachen.

Es gab andere Versuche, topologische Logiken zu konstruieren, et-
wa den Nicolas Reschers545, dessen Bemühen als Dokument einer
Problemsensibilität gewürdigt werden kann, pragmatistischen und re-
lativistischen Prämissen innewohnende Tendenzen zu arbiträren
Folgerungen zu korrigieren. Ein mit quasi-mathematischen Opera-
tionen modellierter Übergang von einer Position auf eine andere
sollte hier wohl sichern, daß in verschiedenen Kontexten relativ-wah-
re Aussagen nach Regeln zueinander in Beziehung gesetzt werden
können. Geleistet wird dies aber durch nicht mehr als einen parame-
trisierten Operator, der den Kontextbezug einer Aussageform durch
einen Index syntaktisch repräsentiert546. Daß damit mehr zu leisten
wäre als eine notationell disziplinierte Schematisierung von zuvor be-
reits unterstellten Relationengefügen, ist jedoch nicht zu erkennen –
und würde, läge es vor, Grund zur Verwunderung sein, denn die
Nutzung von Beziehungen zwischen logische Elementen für kal-
külartige Disziplinierung setzt immer voraus, daß diese Beziehungen
bekannt sind. Mehr als eine in formale Notation umgesetzte Deskrip-
tion ist hier nicht zu leisten. Daß der eigenen Intellektualpraxis be-
wußte Mathematiker Klarheit darüber haben können, daß formale
Notationen nach der tatsächlichen Arbeit an mathematischen Struk-
turen einzusetzen und daher nicht mehr als die Vorbereitung zur
automatischen Verarbeitung sind, war bereits zitiert. Die Darstellung
in Positionssystemen oder durch Indizierung muß daher die Frage-
stellung völlig verfehlen, denn als die Antwort, wie zu rekonstruieren
sei, daß ein menschlicher Intellekt, in der Bewegung innerhalb der

544 So daß dann beliebige Prädikate - rot, empfindsam, verwerflich etc. - genau so als Wert-
belegungen für Variablen gedacht werden können, wie die der Prädikate wahr und falsch
in der mathematischen Logik verwendet sind. 

545 Topological Logic, in: id., Topics in Philosophical Logic, Dordrecht: Reidel, 1968. - pp.
229-249.

546 ibid., p. 229.



218 5. Resultate. Operatoren der Transgression

Begriffsnetze eines spezifischen symbolischen Feldes geprägt,
dennoch imstande ist, in nach anderen Prinzipien von Realitätszurich-
tung organisierte Felder zu transzendieren, wird die bildliche Darstel-
lung als quasi-topologische Transposition kaum zureichend sein. Sie
ist weit eher geeignet, die Frage durch eine Scheinlösung stillzu-
stellen, da sie den Inhalt, nach dessen spezifischer Bestimmtheit
gefragt wurde, nur im Medium der Anschaulichkeit wiederholt, ohne
einer Erhellung einen Schritt näher zu kommen.

Auch Carl G. Hempel entwarf 1936 eine topologische Logik, mußte
aber auf Nachfrage eingestehen, daß er über den möglichen Nutzen
keine Aussage zu machen imstande sei547. Damit läge hier der wissen-
schaftlich undankbare Fall vor, eine Antwort gegeben zu haben, zu
der die Frage nicht zu identifizieren ist und an ihr auch keine Aus-
strahlung auf mögliche fruchtbare, doch unerwartete Anwendungen
bemerken zu können. Mathematische Konstruktionsarbeit verläuft
wohl zu einem relevanten Teil entlang eines gewissen Tendenzvek-
tors der ihr nötigen Fertigkeiten, so daß kreative Mathematiker in der
Überzeugung leben und arbeiten können, sie sei ein Spiel548. Für un-
ser, für Günthers Problem der Aufklärung von wirklichen oder mögli-
chen Kommunikations- oder Korrespondenzbeziehungen zwischen
kulturellen Konstellationen aber trägt die Modellierung von Ver-
schiebungs-Operationen nichts Erhellendes bei. Sie nährt nur die
Ahnung, daß solchen Versuchen die Vermutung zugrundeliege, de-
finierte Relationen und Operationen nach dem Muster der mathema-
tischen stellten Ordnungen dar, welche die zeugende Arbeit des Be-
griffs beiläufig überholen könnten, da in ihnen immer schon entdeckt
sei, was im vage gleitenden Medium von sprachlich explizierbaren
systematischen Begriffen nur ungenau zu umspielen wäre. Daß die
damit implizit vertretene platonisierende Metaphysik auch nur als
heuristische Präsupposition akzeptiert werden könnte, ist durch die

547 Eine rein topologische Form nichtaristotelischer Logik, in: Erkenntnis, H. 6, 1936, Re-
print, Amsterdam: Swets/Zeitlinger, 1967; pp. 436-442. - Ausführliche Fassung: A purely
Topological Form of Non-Aristotelian Logic, in: Journal of Symbolic Logic, H. 2/3,
1937; pp. 37-112.

548 Davis und Hersh zitieren in Erfahrung Mathematik, l. c., p. 85, G. H. Hardy (1877-1947):
„Ich habe nie etwas gemacht, das 'nützlich' gewesen wäre .. Ich habe mitgeholfen, andere
Mathematiker auszubilden, aber Mathematiker von derselben Art, wie ich einer bin und
ihre Arbeit war, zumindest soweit ich sie dabei unterstützt habe, so nutzlos wie meine
eigene.“



Stellenwertlogik 219

wenig erhellenden Ergebnisse mathematikähnlicher Konstruktion
außerhalb der Mathematik bisher nicht recht plausibel gemacht, nicht
von Hempel, noch von Rescher – auch nicht von Günther.549

Kontextwertlogik

Die Stellenwertlogik macht exemplarisch sichtbar, daß die transklas-
sische Logik nicht nur in ihrem Funktionssinn, sondern auch in ihrer
Funktionsweise eine mehrstellige Logik550 sein soll und das Epitheton
mehrwertig geeignet ist, diesen entscheidenden Aspekt zu verdun-
keln. Daß auch die Orientierung ihres Autors hier gestört wird, zeigt
sich bei der Konstruktion einer von ihm so genannten Kontextwertlo-
gik.551 

Der erste identifizierbare Entwurf eines solchen Modells folgt der
Annahme, daß eine jede identifizierbare Konstellation einen
Geltungsrahmen für definite wahr-falsch-Unterscheidungen bilde. In-
nerhalb eines solchen logisch homogenen Plateaus für symbolisch in-
duzierte und orientierte Identifizierungs- und Verständigungshand-
lungen sei es selbstverständlich, für das empirische Bewußtsein die
Überschreitung der zweiwertigen Logik auszuschließen. Es wäre ein
Irrtum anzunehmen, daß eine drei- oder generell n-wertige Erlebnis-
struktur sich jemals in einem individuellen Bewußtsein entwickeln

549 Eine ökonomische und elegante Fassung der Formalisierung des verwandten Problems
sog. intensionaler Kontexte gaben Wessel und Wuttich, indem sie sich auf die syn-
taktische Auflösung beschränkten und die quaternio terminorum, die an allen der von ih-
nen diskutierten Beispiele zu diagnostizieren war, durch einfache Indizierung beseitigten.
- Horst Wessel: Wider den Mythos intensionaler Kontexte, in: G. Meggle, A. Mundt ed.,
Analyomen 2, Berlin, New York: de Gruyter, 1997; vol. I, pp. 163-173. Klaus Wuttich:
Intensional genannte Kontexte, ibid., pp. 174-182. 

550 Günther bekräftigt das implizit, wenn er später den Terminus Ortswert vorschlägt, um
seine Argumente vom verbreiteten metaphorischen Gebrauch des Terminus Stellenwert
absetzen zu können; cf. Das Janusgesicht der Dialektik, in: Beiträge II, l. c., p. 315, Fn. -
Bezeichnend ist auch die Erläuterung, Objekte der Bezugnahme würden 'amphibolisch'
und die Dichotomie von Form und Stoff gelte nicht mehr in n-wertigen Systemen mit
Wertzahl n>2 (The Tradition of Logic and the Concept of a Trans-classical Rationality,
in: Beiträge II, l. c., pp. 116-122, praec. p. 118.). Grund dafür ist aber nicht die Wertzahl,
sondern die systematisch zum Thema gemachte Unendlichkeit möglicher relationaler
Perspektiven der Bezugnahme.

551 Strukturelle Minimalbedingungen einer Theorie des objektiven Geistes als Einheit der
Geschichte, in: Beiträge III, l. c., pp. 136-182. - praec. pp. 171 sqq.



220 5. Resultate. Operatoren der Transgression

könnte, daß wir es also eines Tages mit logischen Übermenschen zu
tun bekämen, für die die zweiwertige Struktur jedes faktischen
Denkaktes aufgehoben wäre.552 Die Beschränkung der die Homo-
geneität eines symbolischen Handlungsrahmens organisierenden Kri-
terien auf die wahrheitsdefiniten enthält eine Voraussetzung, die dem
Einsatz allerdings manches von seiner Überzeugungskraft nimmt und
nicht nur der Vorstellungskraft, sondern auch einem der Pluralität der
Organisationsprinzipien symbolischer Rahmen inneseienden Ver-
ständnis einiges zumutet. Sollten die Verfahren der transklassischen
Logik nicht nur den intellektuellen 'Übergang' von Aussagesystemen,
etwa der mathematischen Physik zur mathematischen Linguistik usf.
modellieren, wären sie für den Anspruch entworfen, auch den Ab-
stand der wissenschaftlichen von der ästhetischen Objektbildung,
beider von der leiblich-physiognomischen der intimen Kommunikati-
on etc. zu überbrücken. Einzig der wissenschaftlichen läßt sich je-
doch mit guten Gründen das Kriterium der Wahrheitsdefinitheit von
Aussagen als Normativ zuordnen; daß aber Raumgestaltung,
Kleidermode und Kunstproduktion, oder die Kommunikation in in-
timer Partnerschaft durch verallgemeinerungsfähige Ansprüche lo-
gischer Geltung konstituiert ist, wird sich kaum plausibel machen las-
sen.553 Den Güntherschen Einsatz in der mit seiner Problemsichtigkeit
dokumentierten Allgemeinheit anzuerkennen, verlangt daher, die
Wendungen, mit denen die transklassische Logik als System ver-
teilter logischer Ebenen oder Kontexte vorgestellt wird, cum grano
salis zu nehmen und hier die reduzierte Fassung der problemadäqua-
ten Konstruktion zu vermuten, zueinander inkommensurable Organi-
sationsprinzipien von Ordnungsschemata des Wirklichen in systema-

552 Die aristotelische Logik des Seins und die nicht-aristotelische Logik der Reflexion, in:
Beiträge I, p. 174.

553 Folgerichtig muß bei dem Versuch, die Einheit der Vernunft über den zueinander dispa-
raten symbolischen Sphären nach logisch-grammatischen Kriterien rekonstruieren zu
wollen, die in Rezeption und Produktion nach je bestimmten Ordnungsprinzipien er-
folgende Wirklichkeitskonstitution durch das Reden über diese Konstitution ersetzt
werden; wie z. B. die ästhetische Wirklichkeitskonstitution durch die „ästhetische Kritik“
bei Jürgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, l. c., p. 41 sq. - Er ist dann
allerdings auch so konsequent, die friedliche Vermittlung von Konflikten zwischen
partialen Wertorientierungen tatsächlich dem „zwanglosen Zwang des besseren Argu-
ments“ anzuvertrauen. Aber auch dieses wird eine Aussage über etwas sein, das nicht sie
selbst ist.



Kontextwertlogik 221

tische Beziehung zu setzen. Dann wird die Ankündigung durch-
sichtig, mehrwertige Systeme trügen dem bisher nicht genügend ge-
würdigten Umstand Rechnung, daß wir ein und dieselbe zweiwertige
Logik auf verschiedenen Bewußtsseinsstufen anwenden können und
daß diese verschiedenen Anwendungen nicht isolierte Phänomene
sind, sondern in gegenseitiger Abhängigkeit sich befinden. Eine
mehrwertige Logik beschreibt ein solches Abhängigkeitssystem der
möglichen Stellenwerte, die die klassische Logik in dem Reflexionssy-
stem unseres Bewußtseins einnehmen kann554: Nicht verschiedene in-
telligible 'Lagen' ein und derselben klassischen Logik, sondern die
Vielheit von Typen der Gegenstandsbildung überhaupt ist hier The-
ma.555 

Bereits im zitierten Aufsatz zur Stellenwertlogik findet sich eine
Variante, bei der jeder Stelle eine aus je zwei möglichen Wertbele-
gungen zugeordnet werden kann, ohne daß beide auf allen Stellen
zugelassen sind.556 Die erwartbare Fassung wäre, kriterial inkommen-
surablen Kontexten auch logisch disjunkte Wertemengen zuzuord-
nen, etwa: K1 = {1,2}, K2 = {a,b}, K3 = {�,�}. Daß damit aber nicht
mehr gewonnen wäre als eine andere Darstellungsform für das noch
immer unbewältigte Problem, inkommensurable Wertunterschei-
dungen wie wahr/falsch, schön/häßlich, effektiv/ineffektiv syntaktisch
formal zu konstruieren, machte diese algebraische Repräsentation
überflüssig. Günther muß nach einer anderen Lösung suchen. Er
schlägt nun vor, Wertemengen wie W1={1,2}, W2={2,3}, W3={3,1}
einzusetzen.557 Damit wird aber sogleich die Frage dringlich, was die
Verwendung gleicher Zeichen in verschiedenen Kontexten zu bedeu-
ten habe, da die Abbildungsvorschrift des Positionssystems offenkun-
dig ausfällt. Soll, wie Günther nahelegt, dasjenige Zeichen, das im

554 Die aristotelische Logik des Seins, ibid.
555 In dieser Übersetzung wird zugleich deutlich, daß die Gefahr nahe ist, zwar die abstrakt-

allgemeinen Hypostasierungen nach dem Muster einer 'Subjektivität-überhaupt' jenseits
aller empirischen abzuweisen, in Gestalt der Klassischen Logik jedoch wieder einzufüh-
ren - oder aber der Kritik an ersterer den Boden zu entziehen, da erst noch zu beweisen
wäre, daß der Terminus für Kant so sehr Name einer Substanz war, wie es 'Klassische
Logik' in der eigenen Verwendung nicht ist.

556 Die aristotelische Logik des Seins, l. c., pp. 185-188.
557 ibid., pp. 186 sq. - Analog-Prinzip, Digital-Maschine und Mehrwertigkeit, in: Beiträge II,

l. c., pp. 123-133; praec. pp. 126 sqq. - Cognition and Volition, l. c., pp. 229 sqq.



222 5. Resultate. Operatoren der Transgression

ersten Kontext wahr repräsentiert, im zweiten für falsch stehen? Soll-
ten also bei der naheliegenden Interpretation der verschiedenen Kon-
texte als besonderer Aussagensysteme genau die Aussagen, die im
ersten Kontext wahr sind, im zweiten falsch sein? Es wird nicht un-
möglich sein, eine solche Konstellation zu konstruieren, aber daß hier
mehr als ein exotischer Fall vorläge, den in der empirischen Kultur-
praxis auch nur zu finden man sich mühen müßte, wäre kaum plausi-
bel zu machen. Daß mit diesem Modell der Grundriß einer allge-
meinen systematischen Rekonstruktion wertkriterialer Pluralität gege-
ben sein könnte, erweist sich schon hierin als trügerische
Hoffnung558, viel mehr noch, wenn die Voraussetzungen und Konse-
quenzen der Entscheidung erschlossen werden.

Die Verengung wird durch das Bewußtsein induziert, daß die Be-
ziehungen zwischen kriterial disparaten Kontexten nur dann operatio-
nal verfügbar gemacht werden können, wenn man eine konstru-
ierende Vorschrift für ihre systematische Erzeugung definiert. Gün-
ther entscheidet sich nun, Mehrwertigkeit als principium der
Konstruktion zu unterstellen, da er meint, diese als einen Teil der
Reihe Natürlicher Zahlen deuten zu dürfen. Er merkt ausdrücklich an,
daß er schon die 'Folge' logischer Werte einer zweielementigen Boo-
leschen Algebra, etwa 0 und 1, als Rudiment einer solchen Reihe an-
sieht.559 Boole hatte sich aber, als er seine revolutionierenden Vor-
schläge zur Darstellung logischer Operationen machte, nur an die ein-
geführte Notation der Arithmetik gehalten. Systematisch bedeutsam
war das nicht: da die Wertzeichen frei gewählt sind, wären statt 0 und
1 auch � und � oder beliebig andere geeignet. Entscheidend für ihren
Sinn ist allein die Definition der Operationen auf der Trägermenge,
die mit ihnen durchgeführt werden sollen. Daß diese je nach Interpre-
tation nicht nur Addition und Subtraktion, sondern auch mengenlo-
gische sein können, zeigt, daß nicht einmal Zahlentheorie zu Grunde
liegt, sondern Gruppentheorie560. Die möglichen Wertbelegungen von
Variablen auf logischen Örtern in einer Vorgänger-Nachfolger-Bezie-

558 Zu ähnlichem Resultat gelangte schon Ernst Kotzmann; cf. Einige Fragen zum logischen
Ansatz Gotthard Günthers, in: E. Kotzmann ed., Technik, Logik, Technologie, l. c., pp.
127-143, praec. p. 138.

559 E. g. Many-valued Designations and a Hierarchy of First Order Ontologies, in: Beiträge
II, l. c., pp. 149-156; praec. p. 150. - Cybernetic Ontology and Transjunctional Opera-
tions, in: Beiträge I, l. c., pp. 279 sq.



Kontextwertlogik 223

hung nach dem Vorbild der Natürlichen Zahlen zu ordnen, ist so
nicht systematisch begründbar. Zudem wäre damit, selbst wenn es ge-
länge, nur eine Scheinlösung des zentralen Problems präsentiert, denn
dann wäre nicht eine Beziehung der verschiedenen Stellen, sondern
eine von diesen systematisch unabhängige unter ihren möglichen
Wertbelegungen konstruiert. Die Entscheidung führt zum Wider-
spruch mit dem leitenden Gedanken, der den analogisch-heuri-
stischen Gebrauch des Positionssystems der Zahlen begründet hatte.
Die Abhängigkeit des durch ein und dieselbe Ziffer repräsentierten
Zahlwerts von der Position mit einer Reihenkonstruktion der Natürli-
chen Zahlen, etwa den Peanoschen Axiomen, zu beschreiben, ist un-
möglich561.

War die Lage in einem Stellensystem nicht durch Indizierung syn-
taktisch repräsentiert, mußte ein anderes Mittel gefunden werden, zu
bezeichnen, wie sich ein Bedeutungswert durch Platzwechsel des Zei-
chens veränderte. Günther hofft nun, eine Anleihe bei Platons Begriff
der ���	��
� ����, der unbestimmten Zweiheit, aufnehmen zu
können, um die Aufgabe zu lösen. Mit ihm soll sich der Weg öffnen,
das doppelte Vorkommen der Zahl 2, sowohl in {1,2} als auch in
{2,3}, systematisch zu konstruieren: Hinter dieser Idee verbirgt sich
nämlich die Ahnung, daß Zahlen genau wie andere Produkte des
Geistes mehrdeutig sein können. Und diese Mehrdeutigkeit beginnt
mit der Zahl 2.562 Daß der Terminus bei Platon nur maßfreie Grade
und Komparationen bezeichnet563, wird dabei aber unterschlagen: der
Rekurs fingiert seinen Bezug. Die Vermutung, daß hier für eine durch
unzureichende Problemauflösung entstandene Zweideutigkeit die Be-
rufung auf ein anerkanntes Dokument der Philosophiegeschichte
theoretische Deckung verschaffen sollte, ist schwer von der Hand zu

560 Cf. etwa Peter Schreiber, Grundlagen der Mathematik, Berlin: Dt. Verl. d. Wiss., 1977. -
pp. 217 sq.

561 Cf. das oben zur Stellenwertlogik Gesagte.
562 Selbstdarstellung, l. c., p. 73. - In Das Rätsel des Seins noch ganz pythagoreisch gefaßt:

alle Zahlen sind mehrdeutig (sc. wenn sie magisch gedeutet werden); Beiträge II, l. c., pp.
171-180, praec. pp. 175 sq.

563 sehr warm/wenig warm bzw. wärmer/kälter etc. - Philebos, 24 sqq., Politikos, 287c  sqq.;
Gernot Böhme, Platons theoretische Philosophie, Stuttgart, Weimar: Metzler, 2000, pp.
13, 153 sq., 153-156; Johannes Hirschberger, Geschichte der Philosophie I, l. c., p. 112;
Paul Natorp, Platos Ideenlehre, Hamburg: Meiner, 1994, pp. 321 sq.



224 5. Resultate. Operatoren der Transgression

weisen. Dennoch liegt im Terminus ein Bezug auf das echte Problem
vor, den die wie immer erregend treffsichere Intuition dieses Autors
aufzuspüren geeignet war. Fumiyasu Ishikawa hat gelegentlich seiner
Untersuchung zu „Kants Denken von einem Dritten“ plausibel ma-
chen können, daß unendliches Urteil ein Terminus ist, dessen Sinn
schon Lambert, Ploucquet und Kant dunkel war – und sein mußte, da
er einer Übersetzung der Aristotelischen Prägung �


�� ��
�	��



als nomen infinitum statt nomen indefinitum entstammte.564 Urteile
mit Negativ-Termini wie Nicht-Mensch oder Unsterblichkeit wurden
daher propositio infinita genannt und so ins Deutsche übersetzt.

Günthers Hoffnung, mit Platons terminus technicus mindestens eine
Fixierung des erreichten Standes der Problemaufhellung zu ge-
winnen, führt daher nicht ohne Sinn zum 'unendlichen' oder limita-
tiven Urteil, dessen vielversprechende Nähe zu tentativ erkundenden
Behauptungen schon einmal zu untersuchen war.565 Zugleich ist zu
erkennen, daß auch die Kontextwertlogik nur das Problem in schema-
tischer Darstellung zu wiederholen geeignet ist, ohne einem Fort-
schritt in der Sache näherzukommen. Die formal-syntaktische Dar-
stellung hätte hier zu beschreiben, wie sich der nach und nach limi-
tierende Ausgriff auf ein noch unbestimmt geahntes symbolisches
novum zu einem kommunikativ identifizierbaren Thema formt: wie
aus einer Serie von negativ ausgrenzenden Bestimmungen nach und
nach ein positiv bestimmtes Etwas entsteht. Hier aber ist schon gege-
ben, was erst entdeckt werden sollte: Wert 2 in {2,3}. 566

564 Der Übersetzer war Boethius, wie Ishikawa l. c. nachweist. - pp. 50 sq.
565 pp. 188 sq. dieser Arbeit.
566 In Nicolai Hartmanns Erkenntnistheorie ist dieser Weg ebenso knapp skizziert und was

an aufklärbaren Vorgängen zu identifizieren wäre, in der kurzen Formel beschlossen, daß
sich ein negativ abgegrenztes Etwas per se als positiv begreifen lasse. Es mutet wie ein
logischer Dezisionismus an, sich bei dem, was nur durch unendliche Reihen von Abdika-
tionen erläutert werden könnte, als etwas schlicht Positivem zu bescheiden, als sei es ein
unerheblicher Unterschied, auf die Frage, was etwas sei, nicht eine, sondern viele Ant-
worten zu geben und dabei mit jeder einzelnen nur zu sagen, was es nicht sei. Die Gelas-
senheit, sich für den Weg, auf dem mit dem logischen Mittel der Negation etwas gesetzt
wird, nicht im Detail zu interessieren, wird für Hartmann wohl durch die realistische On-
tologie ermöglicht. Hier muß man nicht befürchten, daß der Begriff etwas entdeckt, das
bisher noch nicht zum Sein gehörte. - Günthers Insistenz, das nirvana in den mentalen
Haushalt der Europäer zu importieren, bezeichnet dagegen die konträre Möglichkeit. Daß
es mit der Übernahme nicht sein Bewenden haben soll, bezeugt der Aufwand an Theorie-
bildung. Ihre mit dem antiplatonistischen Gleichnis der frontier-Erfahrung populär ausge-



Kontextwertlogik 225

Daß nun für Günther eine Zahl n eine n-fache Unentschiedenheit
verkörpert, ist klares Indiz der Hoffnung, man könne mit arithme-
tischen Zahlen arbeiten, dabei aber zugleich einen qualitativ-ma-
gischen Zahlbegriff unterschieben567 – ein Verfahren, das Bemü-
hungen um eine streng eindeutige Formalisierung prinzipiell zu-
widerlaufen muß. Die Behauptung, im Zählen bis 2 sei
unentschieden, ob wir innerhalb einer Zahlenreihe fortzählten, oder
'seitwärts' auf eine neue Zahlenreihe wechselten568, ist ein etwas un-
beholfener Versuch, der widersprüchlichen Annahme, im ersten wie
im zweiten Kontext sei ein und dasselbe Wertzeichen 2 verwendet
und zugleich sei nicht entschieden, ob es dasselbe sei, eine plausible
Konsequenz anzumessen. Tatsächlich verbirgt sich hier eine uneinge-
standene, weil theoriestrategisch unerwünschte Indizierung: 2 in
{1,2} unterschieden von 2 in {2,3}. Gewiß soll dasselbe Zeichen auf
verschiedenen logischen Orten Verschiedenes bedeuten, doch daß es
zugleich 'nicht ganz' verschieden sein soll, kann mit dem Bezug auf
���	��
� ���� nur zu erschleichen versucht werden; zudem in-
konsequent, da erkennbar ist, daß nicht nur die Zahl 2 doppelt auftritt,
sondern jede der drei verwendeten. Wie lautete das Argument für das
zwiefache Auftreten der Zahl 1, da doch tatsächlich angenommen
werden muß, bleibt man dem hier unterstellten Prinzip der Zahldeu-
tung treu, daß diese das Symbol der Eindeutigkeit sei?569 - Es zeigt
sich, daß die tatsächlich interessierende intellektuelle Leistung, die
das 'Hinausreflektieren' aus einem gegebenen Bedeutungsrahmen und
die Modifikation der Bedeutung eines gegebenes Zeichen ermöglicht,
jenseits der angestrebten Formalisierung bleibt und nun durch die
Hintertür magischer Zahlenspekulation eingeführt werden muß. Der
einzig zu rechtfertigende Lösungweg begänne damit, die unentschlos-
sen angedeuteten Überschneidungen der logischen Orte aufzugeben –
wie es die konsequente Entfaltung der im Anschluß an das Positions-
system der Zahlen erkennbaren konstruktiven Intuition auch verlangt
hätte – und so den Schein des Zusammenhangs der logischen Werte

sprochene Orientierung aber droht hier aus Mangel an konstruktiven Mitteln wirkungslos
zu bleiben.

567 Cf. Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen II, l. c., pp. 171 sq.
568 Selbstdarstellung, l. sub 562) c., ibid.
569 ibid.



226 5. Resultate. Operatoren der Transgression

als Vorgänger-Nachfolger-Reihe über die Stellen hinweg gänzlich zu
beseitigen. Damit träte das Problem des Übergangs von einer Stelle
zur anderen, das in der Überschneidung bereits als gelöst unterstellt
worden war, erst völlig deutlich zutage – als noch immer unbewältig-
tes.570

So ist der Autor folgerichtig zu einer erneuten Verwandlung des
Lösungsansatzes genötigt. Wird eine absolute Lageordnung in einem
Stellensystem ebenso ausgeschlossen wie eine relative Unter-
scheidung mittels herkömmlicher Indizierung, bliebe als Unterschei-
dungsmerkmal für verschiedene logische Örter noch die unterscheid-
bare charakteristische Menge möglicher Wertbelegungen. Damit wäre
ein Stellensystem konstruierbar, das nicht nach dem Vorbild des Posi-
tionssystems der Zahlendarstellung, sondern nach mengenlogischen
Differenzkriterien konstituiert wäre. Ungelöst bliebe dabei aber die
Aufgabe, eine aktuale Wertbelegung in ihrer stellenabhängigen Wert-
modifikation identifizierbar zu machen. Günther hofft offenbar, mit
dem vagen Verweis auf den magisch-qualitativen Zahlbegriff diese
Aufgabe bereits endgültig gefaßt zu haben, denn er konzentriert sich
nun auf kombinatorische Modelle, in der Hoffnung, die Beziehungen
zwischen den Mengen möglicher Wertbelegungen als mathematische
Abbildung konstruieren zu können. So werden die Wertemengen
{1,2}, {2,3}, {3,1} als mathematische Kombinationen aus den Ele-
menten der Menge {1,2,3} eingeführt.571 Dabei tritt allerdings nur
eine Variante der verkehrten Lösung zutage, nach der die Reihe der
Natürlichen Zahlen eingesetzt war: die Werte, die auf verschiedenen
logischen Stellen auftreten können, sind alle Element ein und
derselben Menge. Sie sind durch ihre Zugehörigkeit zu einer Menge
M präzise definiert, was mit einem Prädikat ist Element von M ausge-
sagt wird. Aus einer Menge dreier Elemente M = {A,�,c} in freier

570 Ernst Kotzmann hat, der Anregung Rudolf Kaehrs folgend, eine Kontextlogik konstruiert,
in der die Werte als Repräsentanten paarweise disjunkter Mengen ungeordneter Paare de-
finiert sind. Es gelang ihm, sowohl die Negation auf einer Menge als auch die sog. Trans-
junktionen, die Abildungen aus einer Menge in eine andere, zu konstruieren: mit her-
kömmlichen mathematischen Mitteln. - Cf. id.: Zur Formalisierung der Güntherschen
Logik, in: Lars Clausen et al. ed., Transklassische Logik und neue disziplinäre wie in-
terdisziplinäre Ansätze, München, Wien: Profil, 1997; pp. 85-99.

571 Analog-Prinzip, Digital-Maschine und Mehrwertigkeit, in: Beiträge II, l. c., pp. 123-133;
praec. pp. 126 sqq. - Die aristotelische Logik des Seins und die nicht-Aristotelische Logik
der Reflexion, in: Beiträge I, l. c., pp. 141-188; praec. pp. 168-171, 175, 185-188.



Kontextwertlogik 227

Auswahl die Kombinationen M1 = {A,�}, M2 = {�,c} und M3 = {A,c}
zu bilden, ändert daran nichts und erbringt auch keine systematisch
rekonstruierbare Abbildung etwa von M1 auf M3, da das Prädikat ist
Element von M1 sowohl vom Prädikat ist Element von M wie vom
Prädikat ist Element von M3 logisch unabhängig bliebe. Es gibt keine
erzeugende Abbildung von M auf M1, weil diese durch eine willkürli-
che Wahl entsteht, keinesfalls durch etwas wie eine semantische
Autogenese, die sich mit einer mathematischen Abbildung ver-
wechseln ließe.

Morphogrammatik

Da die Bindung an das Positionssystem oder die Reihe der Natürli-
chen Zahlen die intendierte Problemlösung, ein allgemeines Modell
der Verknüpfung semantisch und syntaktisch inkommensurabler
Konstellationen zu entwickeln, verfehlen muß und nichts andere her-
vorzubringen geeignet ist, als verschiedene graphische Anordnungen
syntaktischer Repräsentanten, bleibt eine Unruhe im Zentrum der
Konzeption. Sie treibt schließlich Lösungsversuche hervor, die auf
bisher undeutlich gebliebene theoriestrategische Antriebe verweisen.

Ein ihm selbst nicht völlig durchsichtiges Gespür scheint Günther
das Unzulängliche der ersten Versuche angezeigt zu haben, denn er
sucht sich von Zahlordnungen zu lösen, ohne aber klar erläutern zu
können, daß dieser Entschluß dem Streben zu verdanken ist, der
eisernen Klammer durch und durch klassischer, Aristotelischer Logik
zu entkommen, was nicht gelingen kann, so lange an klassischer
Arithmetik und Algebra angeknüpft wird. So gibt es einen Neuein-
satz, der biographisch nicht als solcher erscheint und auch für Gün-
ther nicht als solcher gilt, es aber dennoch ist.572 Die Darstellung der
zweistelligen Operationen der Aussagenlogik in Tabellenform lenkt
seine Aufmerksamkeit auf wiederkehrende Muster, die, bei geeigne-
ter Anordnung, etwa die Funktionswertfolgen der Konjunktion 

572 Zum folgenden cf. Steffen Heise: Analyse der Morphogrammatik von Gotthard Günther,
Klagenfurter Beiträge zur Technikdiskussion, ed. Arno Bammé et al., Heft 50, Klagen-
furt: Institut für Interdisziplinäre Forschung und Fortbildung, o. J.



228 5. Resultate. Operatoren der Transgression

 SK = (0, 0, 0, 1) 

und des Konjunktionsnegats 

 SE = (1, 1, 1, 0) 

gemeinsam haben573. Als gemeinsame Repräsentation solcher figür-
lich ähnlicher Funktionswertfolgen führt Günther eine Sequenz von
sogenannten Kenogrammen574 oder Leerzeichen ein: 

 SE/K = (▼,▼,▼,▲), 

die anschaulich darstellen, was in üblicher algebraischer Notation als

  SE/K = (a, a, a, b) 
 mit a, b � {0, 1} und a � b 

zu formulieren wäre. Er nennt solche Sequenzen Morphogramme.575

Eine mathematische Deutung ergibt, daß hier Äquivalenzklassen
gebildet wurden, deren Elemente die Bedingung SE ≡ SK darin erfül-
len, Sequenzen mit bestimmten Mustern relativer Unterschiede,
'Binnendifferenzen' auf der Sequenz, zu sein. Es muß auffallen, daß
diese Repräsentation nur deshalb unmittelbar sinnvoll zu erscheinen
vermag, da sie aus den Funktionswertfolgen aus Wertetabellen ge-
bildet wird.576 Die Darstellung der Funktionswerte in einem
kartesischen Koordinatensystem hätte eine überzeugungskräftige Be-
gründung für dieselbe Äquivalenzklassenbildung erfordert und die
algebraische Notation für die ganze Funktion, die Konjunktion als
SK(a,b) = min(a,b) und ihr Negat als SE(a,b) = 1 – min(a,b), ebenso.577

573 Daß die 'geeignete Anordnung' die um die Argumentwertepaare ((0,0), (1,0), (0,1), (1,1))
verkürzte Darstellung ist, wird noch zu erörtern sein.

574 Cf. Logik, Zeit, Emanation und Evolution, l. sub 457) c., p. 109.
575 ibid. - Zuerst geprägt in Cybernetic Ontology, l. c., p. 348, oder Das metaphysische Pro-

blem einer Formalisierung, l. c., p. 217. - Cf. Heise, Analyse der Morphogrammatik, l. c.,
pp. 34, 41 sqq.

576 Heise stellt Details ausführlicher dar: Analyse der Morphogrammatik, l. c., pp. 29-33, 42-
47, 70 sq., 86, 89.

577 min(a,b) - die Funktion, deren Wert der kleinere aus a-und-b ist.



Morphogrammatik 229

Günther legt über die Präferenz der reduzierten Tabellendarstellung
keine Rechenschaft ab, so daß die Entscheidung dafür wohl anderen
Kriterien als mathematischen zu verdanken sein muß. Daß hier immer
zwei Funktionswertfolgen zusammengefaßt sind, deren eine die Ne-
gatfunktion der anderen ist, wird nicht zufällig an die Konfundierung
von Isomorphismus und Sein-Denken-Symmetrie nach dem Vorbild
Baers erinnern. So läßt sich hier jedes Morphogramm als Repräsenta-
tion einer Konstellation erläutern, in der 'Seinsebene' und
'Denkebene' isomorph zueinander konstruiert sein sollen – also nach
Günthers Argumentation eine, in der sich die zweiwertige Aristo-
telische Logik niederschlägt. Dann wäre jedes Morphogramm Ort
eines 'Systems' klassischer Logik. Da aber alle derart aus den
Tabellen der zweistelligen Operatoren der Aussagenlogik bildbaren
Morphogramme Repräsentationen ein und desselben 'Isomorphismus'
wären, ohne daß Ortsindizes als distinktive Kriterien zur Verfügung
ständen, müßten andere gesucht werden. In den verschiedenen
Gestalten der Folgen wäre eines gefunden – und einzig hieran knüpft
die weitere Entfaltung des Konzepts einer Morphogrammatik tat-
sächlich an.578

Sie besteht in der Einführung von Voraussetzungen für die eigen-
willige These, die klassische Formale Logik sei morphogrammatisch
unvollständig, da die Funktionswertfolgen der zweistelligen Opera-
tionen der Aussagenlogik nur zwei verschiedene Werte auf vier
Stellen anordnen könnte. Da diese Behauptung nie begründet wird,
muß angenommen werden, daß auch hier wieder die Annahme leitet,
es handle sich bei der gesuchten Logik um eine mehrwertige und die
Vermehrung der als Kardinalzahlen dargestellten Werte erfolge wie
beim Weiterzählen – so daß sich schlicht konstatieren ließe, die ge-
wöhnlichen Wertefolgen seien nur Fragmente tiefer liegender Struk-
turen.579 Die Tabelle der zweistelligen Operatoren ergibt, als einfache
Konsequenz des Umstandes, daß sich zwei Variablen mit je zwei
möglichen Wertbelegungen zu vier Paaren kombinieren lassen,
Funktionswertfolgen der Länge l = 4. Darum erläutert der Autor: es

578 Günther spricht es ganz unbefangen aus: „These patterns will be called 'morphograms',
since each of them represents an individual structure or 'Gestalt'.“ - Cybernetic Ontology,
l. c., p. 348.

579 Das metaphysische Problem einer Formalisierung, in: Beiträge I, l. c., p. 92.



230 5. Resultate. Operatoren der Transgression

ist ohne weiteres ersichtlich, daß eine zweistellige Symbolfolge sich
in einem einzigen Morphogramm erschöpft – haben wir aber Raum
für vier Symbole, so lassen sich noch weitere Strukturen demon-
strieren, die unter Zuhilfenahme von zwei weiteren Symbolen .. für
Leerstellen sichtbar gemacht werden können.580 Die erste Be-
hauptung akzentuiert als ausgezeichnetes Merkmal eines Morpho-
gramms dessen Eignung zur Darstellung intrinsischer Differenzen in
endlichen Anordnungen von Elementen: da bei zwei Stellen in einer
Anordnung nur der Unterschied beider gegeneinander darzustellen
ist, benötigt man ein Zeichen zur Symbolisierung eines Dieses und
ein weiteres für nicht-Dieses. Die zweite Behauptung wird dann als
Betonung eben dieses Akzents verständlich: vier Stellen in einer Se-
quenz können mit vier paarweise verschiedenen Werten belegt
werden, wie etwa die Folge (■, ▲, ●, ▼). Daß aber die Möglichkeit
zu solch erweiterter Musterbildung eine Unvollständigkeit der
Formalen Logik anzeigen könnte, ist aus den gegebenen Hinweisen
nicht ableitbar und kann wohl nur als petitio principii diagnostiziert
werden. Mathematisch gerechtfertigt werden kann die Behauptung
nicht, da es wenig sinnvoll wäre, eine allgemeines Postulat zu unter-
stellen, das für die Variation der Anordnung von z Zeichen auf l
Stellen die Erfüllung der Bedingung l = z forderte; vielmehr ist das
Verhältnis von l zu z bei der hier gegebenen Variation mit Wiederho-
lung frei definierbar.581

Die Rechtfertigung der Wertanzahl auf der Funktionswertefolge
müßte jedoch auch im Argumentbereich anzuwenden sein, also auch
hier vier Werte definiert werden. Dann enthielte die Diagnose der
Unvollständigkeit zweiwertiger Formaler Logik die Behauptung, sie
sei dies, da sie nicht vierwertig sei. Damit läge die petitio principii
zutage. Überdies ergäbe, nun alle für zweistellige Operatoren mögli-
chen Kombinationen zu bilden, eine Anzahl, die wiederum größer als
Vier wäre. Der Umstand, daß die Zahl möglicher Kombinationen,
mithin die Länge l der Funktionswertfolgen, aus der angenommenen
Zahl z möglicher Argumentwerte für einen k-stelligen Operator nach
der Formel l = zk zu berechnen ist, ergäbe für zweistellige Operato-

580 Logik, Zeit, Emanation und Evolution, l. sub 457) c. - p.104.
581 Auch Variation hier im mathematischen Sinne: eine Gruppierung von Elementen, bei der

auch die Anordnung als unterscheidend gilt; im Unterschied zur Kombination.



Morphogrammatik 231

ren immer l > z, mehr Stellen als Werte in der Funktionswertfolge.
Das bedeutet, daß die Lösung das Problem wiedererzeugt, falls man
sich nicht der Inkonsequenz überläßt, den morphogrammatischen
Standpunkt allein für die Funktionswerte, nicht aber für die Argu-
mentwerte zu unterstellen.582 

Mit all diesen problematischen Annahmen und Postulaten kommt
Günther seinem Ziel, eine 'mehrwertige' Logik aus vermeinten
Mängeln der zweiwertigen als notwendig abzuleiten, nicht nur nicht
argumentativ näher, sondern auch nicht ohne dies der Sache nach.
Steffen Heise hat zeigen können, daß die Morphogrammatik in
durchaus konservativer Weise auf die zweiwertige Formale Logik re-
duzierbar ist. So ist weder plausibel gemacht, daß diese einer Erwei-
terung bedürftig, noch, daß jene dazu geeignet sein könnte.583 

Behauptet Günther nun, den morphogrammatischen Standpunkt
einzunehmen bedeute, das Wert- und das Variablenproblem zu igno-
rieren, ist das eine höchst überraschende Wendung für den Interpre-
ten, der der oben diskutierten Ableitung aus einer Funktionsdarstel-
lung mit wertbelegten Variablen zu folgen versucht584, doch enthält
sie den Schlüssel zum Verständnis. Denn was hier tatsächlich vollzo-
gen wird, ist keine logische oder sinnanalytische Erschließung einer
Ergänzung, sondern eine kühne Verschiebung des Aspekts in der
Symbolverwendung. Der Terminus Morphogramm war gefunden
worden, nachdem die Kontextwertlogik aufgegeben war und betont,
daß sein Sinn ausdrücklich darin bestehe, Tafeln abstrakter Platzord-
nungen oder Leerformen zu bezeichnen, die allein eine spezifische
Gestalt besitzen, aber keine Wertfolgen enthalten.585 Die Definition
durch den Terminus spezifische Gestalt ist daher nicht didaktische
Vergröberung, sondern bezeugt den systematischen Kern des De-
terminativums �
��� in der Neubildung: der Gestaltverlauf oder die
Figur, welche das Zeichen anschaulich gibt, soll diskriminierende
Eigenschaft sein. Damit wird die Interpretation der eingeführten

582 Diesen Überlegungen vergleichbar ist Ernst Kotzmanns Zweifel an der Begründbarkeit
von Günthers Annahmen zur Morphogrammatik; cf. id.: Einige Fragen zum logischen
Ansatz Gotthard Günthers, in: id. ed., Gotthard Günther - Technik, Logik, Technologie, l.
c.; pp. 127-143.

583 Cf. Kap. 5 in Heises Analyse der Morphogrammatik, l. c., pp. 119-137.
584 Logik, Zeit, Emanation und Evolution, in: Beiträge III, l. c., pp. 102-105.
585 Das metaphysische Problem einer Formalisierung, in: Beiträge I, l. c., p. 91.



232 5. Resultate. Operatoren der Transgression

Symbole als mathematisch-logischer Zeichen aufgegeben und es wird
verstehbar, warum Günthers dennoch unternommene Anstrengungen,
ein Alphabet aus Elementargestalten mit Operationen der Trans-
formation und Transposition durch Rekurs auf Zeichen-Bedeutungs-
Relationen nach dem Vorbild der Variablen-Wert-Belegung zu de-
finieren, in die Irre führen.586 Was Günther tatsächlich mit Morpho-
grammen zu leisten hofft, läßt sich exemplarisch am Aufsatz „Logik,
Zeit, Emanation und Evolution“587 zeigen. Die letzten beiden Termini
des Titels bezeichnen die Aufgabe, die sich der Autor bei der Erhel-
lung der Problemverschlingung von Logik und Zeit588 als des grund-
legenden Themas aller Geschichtsmetaphysik stellt. Der Begriff der
Evolution, der hier in Anspruch genommen wird, sei der Herbert
Spencers und bezeichne eine ewig offene Entwicklung im Sinne einer
immer höheren Differentiation und Erweiterung zukünftiger
Möglichkeiten589. Auf überraschende Weise wird dieser Vorstellung
eine antike Interpretation der platonischen Ideenlehre beigestellt, die
Günther nach der Polemik des Aristoteles gegen Speusippos rekon-
struiert. Speusippos .. interpretierte das platonische ��
 als das Unbe-
stimmte, Unfertige – und damit Unvollkommene -, das nur als Anstoß
einer Entwicklung anzusehen sei, die zu fortschreitender Vollkom-
menheit führe. Aus diesem Motiv hat sich dann das spätere Evolu-
tionssystem ergeben, lautet eine knappe Behauptung.590 Gewiß lassen
sich vage Ähnlichkeiten zwischen Theoremen, die, in antiker
Wendung, das Erste als das Unvollkommene ansehen591, und
Spencers Vorstellungen einer homogenen Urmaterie finden, die als
Anfang einer 'Entwicklung' begriffen wird, bei der das Unbestimmte
zum Bestimmten wird592, doch mehr als die ungefähre Gleichheit des
Schemas einer gewissermaßen archetypischen Vorstellung in euro-
päischen Kulturen ist damit kaum belegt. So wenig sich eine der Bio-

586 Die Schwierigkeiten, die beim Versuch entstehen, auf den Figurationen wieder logische
Beziehungen zu definieren, zeigt Heises Analyse sehr klar, cf. l. c., pp. 55-72.

587 l. sub 584) c., pp. 95-135.
588 ibid., p. 115.
589 p. 116.
590 ibid.
591 Aristoteles, Metaphysik (ed. Bassenge), 1072 b.
592 Johannes Hirschberger, Geschichte der Philosophie II, l. c., p. 533.



Morphogrammatik 233

logie des 19. Jahrhunderts zu verdankende Evolutions-Metaphysik
einem Konzept antiker Naturforschung593 mit Gewinn für die Erläute-
rung eines Begriffs von Evolution gleichstellen läßt, so wenig ist
dann auch die Zuschreibung des Konzepts der Emanation zu Xeno-
krates, den Nachfolger des Speusippos in der Leitung der Akademie,
eine begründete. Daß im Plotinschen Konzept der emanatio ältere
mythische Vorstellungen eines lichtgleich ausstrahlenden Urwesens
mitgehen594, macht sein Konzept noch nicht zu dem des früheren Pla-
ton-Schülers, selbst wenn dieser es war, der die Akademie
orientalischen Einflüssen öffnete, für die sich zu dieser Zeit emanati-
stische Vorstellungen nachweisen lassen595. So ist zu vermuten, daß
es weniger um identifizierbare Konzeptionen Spencers und Speusip-
pos' oder Xenokrates' und Plotins zu tun ist, als vielmehr um die all-
gemeine Vergleichung zweier abstrakter Schemata, deren eines eine
vage Vorstellung von Prozessen der Epigenese mächtigerer Einheiten
aus einfacheren, das andere die Skizze eines Ausfließens und Ausdif-
ferenzierens unbestimmt-homogener Fülle zu komplexen Konstel-
lationen geben soll. Man mag hier einen bis aufs handgreifliche Sche-
ma herabgekommenen Platonismus erkennen, für den historische Rei-
henfolge bedeutungslos ist, so lange sich nachweisen läßt, daß es der
gleiche Gedanke war, der an verschiedenen Orten gedacht wurde.

Die einfache Gegenüberstellung zweier Muster findet sich in der
einfachen Unterscheidung verschiedener Interpretationen von Mor-
phogrammen wieder, für die allein kombinatorische Überlegungen
die Grundlage bilden. Die Reihung von Kenogramm-Sequenzen mit
schrittweise zunehmender Länge soll einen evolutionären Prozeß dar-
stellen.596 In der ersten Stufe ein Kenogramm, in der zweiten zwei,
der dritten drei usf:

593 Das bekannteste Werk des Speusippos, die � �����, ist eine Sammlung biologischer Stu-
dien. - Cf. dazu etwa Karl Vorländer, Geschichte der Philosophie, Leipzig: Meiner,
51919, t. I, p. 118.

594 Walter Kranz, Die griechische Philosophie, Leipzig: Dieterich, 21986, pp. 322 sq.
595 Johannes Hirschberger, Geschichte der Philosophie I, l. c., p. 152.
596 Cf. Logik, Zeit, Emanation, l. sub 457) c., pp. 122, 127, 112.



234 5. Resultate. Operatoren der Transgression

1. ▲

2. ▲  ▲

3. ▲  ▲  ▲

4. ▲  ▲  ▲  ▲

. . .

Emanation soll dadurch repräsentiert werden, daß Kenogrammrei-
hen gleicher Länge aufeinanderfolgen, in denen eine kumulierte Va-
riation der Anordnung auftritt597:

1. ▲  ▲  ▲  ▲

2. ■   ▲  ▲  ▲

3. ■    ●   ▲  ▲

4. ■    ●   ▼  ▲

  . . .

Über die besondere Festlegung des Typs der Variation ist hier
nichts weiter zu sagen, wird doch die Funktion der Morphogramme
bereits hinreichend kenntlich. Evolutionäre Differenzierung als
Vermehrung von Platzhaltern in einer Zeichenkette darzustellen,
dürfte etwas zu schlicht gedacht sein, um allgemeine Verlaufsformen
von Entwicklungsprozessen beschreiben zu können. Mehr als die
Übersetzung einer vage vorschwebenden Vorstellung in ein an-
schaubares Schema liegt hier kaum vor. 

Die besondere Pointe jedoch ist, daß Günther in dieser Umsetzung
einen relevanten Schritt bei der Lösung der selbstgestellten Aufgabe
sieht, das Verhältnis von Logik und Zeit in 'exakter' Form zu

597 ibid.



Morphogrammatik 235

beschreiben, um eindeutige Grund-Folge-Beziehungen nach dem
Vorbild der mathematischen Logik definieren zu können. Dabei wird
die lebensphilosophische Fassung der methodischen Eigentümlich-
keit geisteswissenschaftlicher Darstellungsmittel auf eine durchaus
originelle Weise in Anspruch genommen. Paul Hofmann hatte ge-
fordert, daß der nicht dingartig habbare Sinn in adäquaten Sinn-
bildern auszudrücken sein müsse. Wie das Kriterium zu erfüllen sei,
war bei ihm nicht näher bestimmt, hier, bei dem Schüler, der nach
eben solchen Undeutlichkeiten fragte, wird ein Versuch gewagt. Es
wird nicht abwegig sein, den bestimmenden Grund für diese Lösung
in der tiefen Skepsis Günthers gegenüber aller tradierten und wie vir-
tuos auch immer kultivierten Auslegekunst zu sehen, der er den Vor-
wurf zu machen sich genötigt sah, sie lasse mit der Freiheit der Inter-
pretation von Zeichen der Willkür alle Tore offen.598 Einer solchen
Beunruhigung konnte die Vermutung entspringen, man müsse die in-
terpretatorische Verknüpfung von Bedeutung und Zeichen umgehen
– und weil man es müsse, könne man es auch. Was dann zu finden
war, mußten interpretationsfrei verständliche Zeichen sein: gewis-
sermaßen piktographische. Zeigte ein Zeichen 'an sich selbst', was es
bedeutete, weil es in seiner Gestalt ein Sinnbild, oder, drastischer,
eine Bild der Bedeutung war, für die es stand, konnte auf unsichere
Interpretationen verzichtet werden.599 So soll die Abfolge von in der
Länge zunehmenden Elementverkettungen die Vorstellung eines an
Merkmalsdifferenzen reicher und damit an Merkmalsanzahl größer
werdenden Prozesses evozieren; die in ihrer bildhaften Prägnanz
weniger deutliche Umordnung und Rekombination solcher Elemente
dann den Prozeß einer Variation gegebener Merkmalsdichte. 

Ein Seitenblick auf Heinrich Rickert, den Günther in Heidelberg
bereits früh gehört hatte600, ergibt ein Indiz für die Quellen dieser pik-

598 Cf. Strukturelle Minimalbedingungen einer Theorie des objektiven Geistes, l. sub 551) c.,
pp. 163 sq. und Identität, Gegenidentität und Negativsprache, in: Wilhelm R. Beyer ed.,
Hegel-Jahrbuch 1979, Köln: Pahl-Rugenstein, 1980, pp. 22-88; - p. 23.

599 Rudolf Kaehr und Joseph Ditterich sprechen schon früh und bewußt von Pikto- oder
Ideographie. Cf. id: Einübung in eine andere Lektüre: Diagramm einer Rekonstruktion
der Güntherschen Theorie der Negativsprachen, in: Phil. Jahrb., H. 86, 1979, Freiburg,
München: Alber, 1979, pp. 385-408. - cit. p. 388, Fn. 21.

600 Während der ersten Semester des dann abgebrochenen Studiums in Heidelberg, 1921/22.
- Cf. Arno Bammé, Entfesselte Logik, l. c., p. 15.



236 5. Resultate. Operatoren der Transgression

tographischen Quasi-Mathematik. Im Logos-Aufsatz von 1927/29
war zu lesen, daß Rickert die Erkenntnis der Sinnwelt von der Sinnen-
welt damit methodisch sicher trennen zu können hoffte, daß er den
Aufbau der ersteren, die aus Ausdruckscharakteren bestehen sollte,
auf zuständliche Elemente zurückführte601. An einem Beispiel erläu-
tert er, daß die Möglichkeit, ein und denselben Namen in verschiede-
nen Kontexten so zu verwenden, daß die verschiedenen Bedeutungen
unvereinbar seien, auf einen gemeinsamen Kern hinweise, das zu-
ständliche Element. Die astronomische Aussage etwa verwende den
Namen Mond in einer Weise, daß seine Bedeutung mit der in lyri-
scher Rede unvereinbar, dennoch aber eine Kernidentität beider
Gegenstände gegeben sei.602 Hier ist Bewußtsein für das Problem zu
bemerken, wie eine der Erfahrung kontextuell statt atomistisch be-
dingter Bedeutung von Worten und Handlungen angemessene theore-
tische Fassung von Elementen der kommunikativen Welt auszubilden
ist. Der Zirkel, daß durch wechselseitige Beziehung aufeinander die
Elemente einer Struktur als die bestimmt sind, die sie sind, und zu-
gleich die Totalität der Ordnung nur als Resultat des Bezogenseins
der Elemente gedacht werden soll, läßt sich hier damit auflösen, daß
die Elemente Vorbedeutungen haben, die aus anderen Zusammen-
hängen überkommen sind und jetzt modifiziert werden. Die scharfe
Trennung von zuständlicher und gegenständlicher Bedeutung führt
dabei leicht in die Irre. Die konsequente Anwendung des leitenden
Gedankens auf diese Mittel seiner Entfaltung hätte schließlich zu
ergeben, daß es eine zuständliche Bedeutung neben allen möglichen
gegenständlichen nicht gibt. Doch ist bei Rickert angedeutet, daß die
metaphysische Konzeption des Allgemeinen vermieden werden soll,
denn die verfolgte Frage ist nicht die nach dem Status der zuständli-
chen Bedeutung, sondern die nach der Regel, in der die gegenständli-
chen durchlaufen werden.603 

601 l. sub 543) c., t. II, pp. 50 sqq. 
602 ibid., p. 57.
603 Die Entscheidung über den Charakter der zuständlichen Leerelemente ergäbe erst die er-

kenntnistheoretischen Prämissen zu dieser Logik: folgte man Rickerts Ausdrucksme-
taphysik, notierte sie die Wechselwirkung der substantial gedachten Qualia des
'Weltstoffs', orientierte man sich an der Deutung von Qualitäten als 'Erscheinungen', als
Resultat eines rezeptiv-produktiven Umgangs mit der Zumutung der Wirklichkeit, konzi-
pierte man in ihr ein 'Rechensystem' für die Mannigfaltigkeit von Qualifikationsakten in



Morphogrammatik 237

Von diesem Vorläufer her läßt sich Günthers Terminus Stellenwert
jenseits aller aus Wortzerlegung entstehenden Hypotheken verständ-
lich machen. Er soll die 'Lage' eines Elements in einer Ordnung A als
analog zu der in einer Ordnung B bezeichnen. Die Morphogrammatik
ist eben darin als Weiterentwicklung der Stellenwertlogik erkennbar,
daß die stellenabhängigen Wertausprägungen nun als kontextabhän-
gige Verhältnisse intrinsischer Differenzierung anschaulich darge-
stellt sind. Die Anwendung auf die Konzepte Evolution und Emanati-
on verschleiert diese Herkunft, da sie die Assoziation herausfordern,
einzelne Kenogrammfolgen repräsentierten Prozeßzustände in der be-
obachtbaren Welt. Die bereits in der Parallelisierung einer Abstrakti-
on aus empirischer Forschung und eines mythisch-spekulativen Kon-
zepts erkennbare Vermengung von Zustandsfolgen eines Prozesses
mit Bedeutungsebenen ist der Anlaß für diese Verstellung – die aller-
dings für ihren Autor keine ist. Die Form der Vermittlung zueinander
inkommensurabler 'Strukturen' ist nach Analogie der mathematischen
Abbildung antizipiert, da alles Insistieren auf die Schaffung eines
Kalküls bedeuten muß, nach eindeutigen, formal beschreibbaren und
so 'mechanisierbaren' Beziehungen zu suchen, wie sie die Definition
einer mathematischen Abbildung bezeichnet. Bei der Anwendung
eines morphogrammatischen Alphabets auf die Modellierung von Zu-
standsfolgen in der Zeit spricht Günther nun explizit aus, welche
Identifikationen die Brücke von der Vermittlung disparater symbo-
lischer Ordnungen zur Zustandsfolge bilden. Die Zeichenketten, die
hier konstruiert werden, sollen lediglich das Schema des .. Zu-
sammenhangs zwischen .. Symbolfolgen .. anschaulich darstellen604.
Daß der argumentative Aufwand weit mehr gilt als nur einer didakti-
schen Hilfestellung, wird mindestens damit deutlich, daß die Ord-
nung einer Vorgänger-Nachfolger-Beziehung als eine Abbildung be-
zeichnet wird. Eingangs ist knapp und eindeutig postuliert: Der phi-
losophische Grundbegriff, auf dem dieser Zusammenhang ruht, ist
der der Repräsentation (Leibniz) oder Abbildung605. Daß es nicht um
bloße Musterordnungen zu tun ist, sondern Sachverhalte repräsentiert
werden sollen, zeigt nicht nur die saloppe Beistellung eines vermeint-

symbolischer Strukturierung.
604 Logik, Zeit, Emanation, l. sub 457) c., p. 125.
605 ibid.



238 5. Resultate. Operatoren der Transgression

lich Leibniz'schen Konzepts, sondern deutlicher die vorbereitenden
und begründenden Erörterungen. Es sei ausgeschlossen, heißt es et-
wa, daß der Mensch die Temporalität der Welt, in der er sich be-
findet, nur unter dem evolutiven oder (exklusiv) dem emanativen
Gesichtspunkt betrachten kann. Die zeitliche Dimension des Seins,
soweit wir sie uns irgendwie als Entwicklung vorstellen, zeigt eine
diffizile Struktur, die aber aus zwei logisch wohl unterscheidbaren
Komponenten besteht, die formal sehr gut auseinander gehalten
werden können und deren Zusammenwirken in exakter rechnerischer
Form darstellbar ist.606 Bekräftigt wird mit dem vorläufigen Fazit,
daß die kenogrammatische Strukturtheorie der Logik der Aus-
gangspunkt für alle künftigen Bemühungen sein muß, die sich die In-
korporation des Zeitproblems in die Logik zur Aufgabe machen607.
Die in ganz anschaulich bildhafter Weise aus Komponenten zu-
sammengesetzte Zeit ist übersetzt in eine Folge von Zeichengruppen,
die als Abbildung zu verstehen sei. Am Grunde liegt, als bekannte
Voraussetzung, die Identifikation mathematischer, semantischer608

und zeitlicher Relationen: das Urbild sei früher als das Abbild.609 Sie
bedeutet hier schließlich nichts anderes, als den mathematischen Ab-
bildungsbegriff in die platonische �����	� umzudeuten, diese dann
in neuplatonischer Akzentuierung als emanatio zu fassen und hier
wiederum Zeit als Bedeutungsnuance einzuschieben – als die Erstrek-
kung der als Flußphänomen gedachten Ausbildung der 'Differenz-
vertiefungen'.610 Damit läßt sich dann die Hoffnung nähren, man

606 p. 123.
607 p. 124.
608 Im Sinne von C. W. Morris, die Beziehung von Zeichen und Designat.
609 Logik, Zeit, Emanation, l. sub 457) c., pp. 109 sq.
610 So ist in den Begriff eingeführt, wogegen er bei Plotin Front machte: Evolution in der

Zeit. Die Teilhabe des spezifisch Differenzierten am Allgemeinen, die in der 'Explikation'
jenes aus diesem erhalten ist, wird in eine kausalgenetische Beziehung verwandelt. Man
kann bemerken, daß Platons Konzeption am Verständnis schöpferischen Handelns ein
heuristisches Gleichnis gewinnt, um die Beziehung des konkret einzelnen Gegenstands
auf das Abstraktum dessen, was er sei, darstellbar zu machen. Man kann aber ebenso be-
merken, daß die ungefähre Übernahme als eine Identität mit verständlicher Direktheit auf
durch und durch traditionelle Theoreme führt, die Dinge entweder als Schöpfungen gött-
lichen Verstandes aus ihm einwohnenden Ideen oder, vermeinlich 'empirisch', als Ent-
stehen in der Entelechie eines Wesens-Allgemeinen nach Aristoteles. Die abstrakt sche-
matisierende Beschreibung reicht nicht zu, eine neue Antwort auf eine alte Frage zu initi-
ieren. Daß die materialen Voraussetzungen des Modells revidiert werden müßten, wird



Morphogrammatik 239

könne das mit der Windelbandschen Unterscheidung bezeichnete
Problem auflösen, indem nun der höchstmögliche Differenzie-
rungsgrad im Muster eine Figur ergebe, die es endlich erlaube, Singu-
laritäten systematisch zu erfassen. Individuum est ineffabile scheint
nun nicht mehr das letzte Urteil sein zu müssen, da man es als
vermeintlich singuläre Konfiguration zeichnen kann.611 Der methodo-
logische Terminus ideographisch ist hier als Name für empirisch An-
schauliches übersetzt.

Mit dieser These läßt sich erklären, welche Voraussetzungen zu den
konstruktiven Schwächen in der Durchführung des Theoriepro-
gramms führen. Die von Ernst Kotzmann und Steffen Heise auf-
gewiesenen Unzulänglichkeiten, die, als widersinnige Innovation
oder reformulierte Trivialität, entscheidende Fehlstellen ausmachen,
lenken die Aufmerksamkeit des Interpreten mit Nachdruck auf die
Frage zurück, welche Beziehungen hier tatsächlich, nicht nur der er-
klärten Absicht nach, formal dargestellt werden. 

Die Morphogrammatik zeugt nicht allein in ihrem Erscheinungsbild
und der erschließbaren Intention, einen Kalkül zur geregelten Ver-
kettung und Umbildung abstrakter Figuren zu schaffen, von der Im-
prägnierung des sie schöpfenden Intellekts durch eine moderne
Entwicklung in Mathematik und Logik, die zum produktiven Resultat
eine mathematische Variante des methodischen Operationalismus612

hat, wie sie beispielhaft etwa in Paul Lorenzens Konzept einer opera-
tiven Begründung der Mathematik vorliegt613. Hier wurde eine metho-
dische Haltung präferiert, aus deren Perspektive Intuitionismus und
Formalismus keine wesentliche Differenz mehr aufweisen, da der in
beiden vorhandene Aspekt explizit zum systematischen Prius ge-
macht wird. In weit verallgemeinernder Formulierung ließ sich damit

nur deutlicher. - Zu Plotins Begriff cf. Historisches Wörterbuch der Philosophie, l. c., t.
II, Eintrag Emanation, cc. 445-448; zu Platons cf. Gernot Böhme, Platons theoretische
Philosophie, l. c., p. 182.

611 Die Metamorphose der Zahl, l. c., p. 474. - Logik, Zeit, Emanation, l. c., p. 113: „Die ke-
nogrammatische Struktur verfolgt unter anderem den Zweck, die klassische Konzeption
des Universalienproblems mit der Unterscheidung von Gattung, Art und Individuum auf
eine reine Strukturtheorie zu übertragen“.

612 Cf. Samual Ichiyé Hayakawa: Semantik und verwandte Disziplinen, in: G. Schwarz ed.,
Wort und Wirklichkeit. Beiträge zur Allgemeinen Semantik, Darmstadt: Darmstädter Blät-
ter, 1968. - praec. pp. 31 sqq.

613 Paul Lorenzen: Metamathematik, l. c., pp. 15 sqq.



240 5. Resultate. Operatoren der Transgression

definieren, daß allgemeinster Gegenstand mathematischer Konstruk-
tionsarbeit der Aufbau von Mengen ist, deren Elemente in endlich
vielen Schritten aus endlich vielen 'Grundformeln' nach endlich
vielen 'Kalkülregeln' so hergestellt werden können, daß festgelegte
Bedingungen immer erfüllt sind614. In einer Protologik hatte Lorenzen
elementare Figuren und ihre Verkettungen als Mittel zur Darstellung
schematischen Operierens eingeführt615, die durch nichts anderes zu
unterscheiden sind, als durch verschiedene Konfigurationen auf der
Darstellungsfläche. Bis hierher ließe sich Günthers Morphogramma-
tik als ebensolcher allgemeinster Kalkül des Operierens deuten,
bliebe dabei nicht die wesentliche Frage unbeantwortet, welche Be-
ziehungen und Beziehungsklassen hier höchst allgemein zu-
sammengefaßt seien. Die systematische Konstruktion Lorenzens
erweckt zwar den Anschein, als ließe sich die Mathematik von einfa-
cher schematischer Symbolisierung über die Kalkülisierung und
nachfolgende Spezifikation durch besondere mathematische Opera-
tionen in einer Schrittfolge aufbauen, bei welcher der vorangehende
vom nachfolgenden Schritt unabhängig sei. Faktisch ist dies jedoch
nicht der Fall. Es lassen sich willkürlich Muster antizipieren, die mit
frei definierbaren Verkettungs- und Umwandlungsoperationen aus
Schema-Elementen aufzubauen sind, ohne daß die Garantie gegeben
werden könnte, sie alle als Teil mathematischer Kalküloperationen
spezifizieren zu können. Bei Lorenzen fällt als eine nie durchbro-
chene Beschränkung daher nicht zufällig auf, daß alle Zeichenver-
kettungen linear aufgebaut sind, während eine voraussetzungsfreie
Musterbildung durch Elementkombination zu jeder beliebigen Konfi-
guration in einer Ebene führen können müßte. An dieser
Beschränkung zeigt sich, daß die abstrakt-schematische Protologik
unter implizitem Vorgriff auf Symboloperationen formaler Mathema-
tik hin konzipiert ist. Nur die systematische Rekonstruktion im Gang
von abstrakt-allgemeinen Symbolverkettungen bis zu mathema-
tischen Spezifikationen als algebraische oder topologische Opera-
tionen erweckt den Anschein, man habe es mit einer Genese der
besonderen Fälle aus abstrakt allgemeinen Grundlagen zu tun; tat-

614 ibid., pp. 9-11.
615 Paul Lorenzen: Einführung in die operative Logik und Mathematik, Berlin et al.:

Springer, 21969. - pp. 3-15.



Morphogrammatik 241

sächlich jedoch setzt der Anfang die Kenntnis der besonderen Fälle
systematisch voraus und bedeutet nicht mehr als ihre allgemeine Zu-
sammenfassung in Form einer um besondere Merkmale verkürzten
Operationsvorschrift. Was hier die Voraussetzung besonderer mathe-
matischer Beziehungen für ihre systematisch geordnete Rekonstrukti-
on in allgemeinen Operationsschemata gibt, gab in den Umbruchs-
zeiten der Mathematik sehr oft die Konzeption besonderer Bezie-
hungen in außermathematischen Gegenstandsbereichen, die einer
Mathematisierung erst noch unterworfen werden sollten616. In der
modernen Physik war es daher manches Mal nötig, daß Experten für
physikalische Forschung die Mathematik weiterentwickelten, wie
Newton die Differentialrechnung, um die ihrer gegenständlichen Pro-
blemintuition angemessene mathematische Strukturierung und Quan-
tifizierung leisten zu können. Auch der Hilbertsche Formalismus, den
Lorenzen, unelegant und genau, Axiomatizismus nennt, konnte nur
systematische Rekomposition verallgemeinerter Züge bekannter Fälle
in einer Rekonstruktionsvorschrift sein, nicht deren Ursprung. Unter-
stellt man nicht, daß Günther bei der Begründung einer neuen, nicht-
klassischen 'Mathematik' eben diesem Irrtum erlegen ist, muß man
annehmen, daß seine Konstruktion quasi-mathematischer
Formalisierungen ebenfalls in Orientierung an der Struktur im
Anwendungsbereich gebildet wurden, die eine Theorie über diesen
konstatierte.
Daß dabei die Rekonstruktion von kulturellen Konstellationen als

Darstellung in anschaulichen Schemata vorauslag, sollten die gege-
benen Erörterungen plausibel und die folgende Diskussion der von
Günther als Proömialrelation eingeführten Operation überzeugend zu
machen geeignet sein.

Proömialrelation

In einem für das Verständnis von Anspruch und Leistungsfähigkeit
der transklassischen Logik bedeutenden Text, der seinen Titel,

616 „ .. die bereitliegende Auswahl an [mathematischen] Strukturen ist .. zumeist genetisch
mitbestimmt .. Die erforderlichen Instrumente entwickeln sich in zeitlicher und logischer
Abhängigkeit von den zu lösenden Lebens- und Erkenntnisproblemen.“ - Hans Lenk:
Pragmatische Vernunft, Stuttgart: Reclam, 1979; p. 30.



242 5. Resultate. Operatoren der Transgression

„Cognition and Volition“617, dem Ziel verdankt, nicht nur einen neu-
en Operator zu konstruieren, sondern mit ihm zugleich ein wesentli-
ches Problem philosophischer Theoriebildung formal und 'exakt' zu
modellieren618, wird diese als eine Operation zum geregelten Wechsel
eingeführt: Der Austausch, den die Proömialrelation (Rpr) bewirkt, ist
einer zwischen höherer und niederer relationaler Ordnung. Wir
können, zum Beispiel, ein Atom als eine Relation zwischen elementa-
reren Partikeln ansehen, wobei die letzteren dann die Relata sind.
Aber wir können genauso sagen, daß ein Atom ein Relatum in einer
komplexeren Ordnung ist, die wir Molekül nennen.619

Erkennbar ist, daß dieser 'Austausch' einer verschiedener analy-
tischer Perspektiven oder Kontexte der Thematisierung ist. Damit
enthält er eine methodologische und eine logische Probemstellung,
die hier offenbar in Einem bewältigt werden sollen. Methodologisch
interessant wäre die Untersuchung der Konsequenzen, die sich aus
der analytischen Isolierung eines Moments aus einem Beziehungsge-
füge ergeben könnten. Kant hatte in einer Ätiologie der Monadenleh-
re620 plausibel machen können, wie die intellektuelle Isolierung von
Sachverhalten, die phänomenal nur Schnittpunkte von Wirkungen
sind, die Versuchung enthält, selbständig wirkbegabte Substanzen zu
vermuten, da Wirkbeziehungen dem analytischen Blick durch ideelle
Fokussierungen abgeschnitten wurden. Das zweite, logische Problem
ist dadurch in der Proömialrelation gefaßt, daß der analytische 'Blick'
entweder die intrinsische Gliederung einer Ganzheit oder aber sie als
eine Einheit erfaßt, als ein mögliches Element in übergreifenden Zu-
sammenhängen: das in sich geschlossene Atom wird als homogenes
Partikel in einem Molekül sichtbar.621 Die merkwürdige Wendung,

617 in: Beiträge II, l. c., pp. 203-240. - Den Namen der Relation erläutert Günther in einer
Fußnote als nach dem Wort für das Vorspiel im attischen Theater gebildet: “proemial re-
lationship (Greek: prooimion = prelude)” heißt es hier p. 240.

618 Das didaktisch ungeeignet ist, den Funktionssinn der „Proömialrelation“ vorzustellen,
wie sich zeigen wird.

619 Cognition and Volition, l. c., p. 227. - Übers. von uns.
620 Kritik der reinen Vernunft, B 321 sq.
621 Für die Erörterung der Proömialrelation wird an das etwas simpel schematisierte Beispiel

aus Günthers Text nicht gerührt, selbst wenn bekannt ist, daß moderne Chemie, insbeson-
dere Quantenchemie, Moleküle nicht als Konglomerate kompakter Partikel auffassen
kann.



Proömialrelation 243

ein Atom sei eine Relation zwischen elementareren Partikeln, die
aussagte, es sei die Beziehung zwischen den subatomaren Teilchen,
deren Gesamtheit es ist, erscheint als Lapsus, den die fortgesetzte
Erläuterung aufheben könnte. Allein, ein näherer Blick auf die De-
tails der Konstruktion erweist, daß hier eine systematisch in An-
spruch genommene Theorieentscheidung zugrunde liegt. Daß sie pro-
blematische Konsequenzen hat, wird zu erwarten sein.
Günther sucht die Proömialrelation gar nicht als Beziehung analy-

tischer Perspektiven einzuführen, die oben identifiziert wurden, son-
dern führt die subatomaren Partikel als Relata ein und erläutert, sie
seien the entities which are connected by a relationship, the relator
und ergänzt, the total of a relationship and the relata forms a relati-
on. The latter consequently includes both, a relator and the relata.622

Damit wird aber nun die Beziehung zwischen Elementen einer Kon-
stellation zu einem zusätzlichen Element gemacht. Die präzise De-
finition der Proömialrelation zeigt an, warum sich der Theoretiker auf
diesen unbegehbaren Weg macht, denn daß die analytische Perspek-
tive auf innere Gliederung mit der auf die gesamte Einheit vertauscht
werden kann, faßt er in die Wendung: The relator may become a re-
latum and vice versa the relatum may become a relator. We shall call
this connection between relator and relatum the proemial relation.623

Anders als Rudolf Kaehr, der die Proömialrelation als vierstellige ma-
thematische Relation zu deuten sucht624, können wir hier nur eine
zweistellige Relation erkennen, die allerdings eine Merkwürdigkeit
aufweist – sie ist zweistellige Relation zwischen einer (z. B. zweistel-
ligen) Relation und einem selbständigen Element625. Selbst wenn man
eine mathematische Darstellung versuchte, erhielte man nur eine
zweistellige Relation, wenn auch als Menge geordneter Paare (x, y),
deren eines Element dann selbst ein Paar wäre, x = (xi, xj), die durch
die Relation Relator 'verknüpften' Partikel626:

622 Cognition and Volition, l. c., p. 224. - Die vielversprechende subtile Distinktion von re-
lationship, relation und relator war nicht durch eine Übersetzung zu überholen, sondern
im folgenden zu erörtern.

623 ibid., p. 226.
624 Materialien zur Formalisierung der Morphogrammatik, Anhang zur 2. Auflage von Idee

und Grundriß, l. c., 1978.
625 Das man als den Grenzfall der 'einstelligen Relation' einführen könnte.
626 Cognition and Volition, l. c., p. 226.



244 5. Resultate. Operatoren der Transgression

R
pr : M1 � M1 � M2  := { ((xi, xj), y) : xi, xj,� M1 , y� M2 }     (1a)

Da zugleich vice versa gelten soll, was hier formal dargestellt ist,
definierte die Proömialrelation natürlich auch:

R
pr : M2 � M1 � M1:= { ( y, (xi, xj)) : xi, xj,� M1 , y� M2 }      (1b)

Es liegt also eine symmetrische Relation vor:

R
pr : M � N := { (x, y), (y, x) : x� M, y� N }                 (2)

Günther aber insistiert darauf, daß die Proömialrelation sowohl eine
symmetrische als auch eine Ordnungsrelation sei627. Das ist nun lo-
gisch unmöglich, da die Ordnungsrelation per definitionem nicht-
symmetrisch ist. Was hier gemeint sein könnte, wäre vielleicht die
antisymmetrische Relation, für die x=y folgt, sobald R(x, y) und zu-
gleich R(y, x) gelten. Sollte aber das Antezedens für alle Fälle gelten
– die Proömialrelation wäre symmetrisch – gälte auch immer das
Konsequens: sie wäre eine Äquivalenzrelation. Tatsächlich kommt
Günther folgerichtig, wenn auch ungewollt, dazu, die Proömialrelati-
on als eine solche darzustellen:628

□�R □����������������������������������������������������

Wollen kann er dies nicht, weil es doch eben darum ging, qualitativ
Verschiedenes, also logisch Unterscheidbares, in Relation zu
beschreiben. Es soll also nicht (1b) sondern

R
pr : M2 � M3 � M3 := {(y, (zi, zj)) : y�  M2, zi, zj,� M3 }       (1b')

mit  x. �  z. weil  M1, M3 elementefremd                                 

gelten. Damit wäre nun aber die Symmetrieforderung nicht erfüll-
bar.

627 Ausdrücklich betont ibid. p. 227.
628 ibid.



Proömialrelation 245

Daß Günther die Argumentzeichen in (3) als Kenogramme
verstanden wissen will, die mit beliebigen, nicht notwendig gleichen
Instanzen besetzt werden können, ist ein wenig fruchtbarer Versuch,
das entstandene Dilemma aufzulösen, denn was eine unbestimmte
Relation zwischen irgend-Etwas und noch-Etwas sein könnte, be-
dürfte einiger Erläuterung, bevor es als Theorievorschlag akzeptabel
würde.
Vermutlich ist es kein Zufall, daß die Einführung des Relators die

Proömialrelation als eine Beziehung zwischen logisch komplemen-
tären Begriffen629 und zugleich als Beziehung benachbarter Hier-
archiestufen denkbar sein läßt. Wir können annehmen, daß die
Abweichung von der Modellierung des vorgestellten Problems durch
die eines anderen darin gründet, daß die Differenz von Einheit und
Vielheit in der Mathematik nie ein Problem war – eine Menge ist
immer identisch mit der Gesamtheit ihrer Elemente. Was als ein
traditionelle Mathematik herausforderndes Problem, zumal für Nicht-
Mathematiker, erscheinen konnte, war hingegen die Russellsche An-
tinomie. Man mußte allerdings außerhalb der Mathematik stehen, um
zu übersehen, daß das Problem durch eine höchst konservative
Anwendung üblicher syntaktischer Mittel der klassischen Mathema-
tik zu bewältigen war. David Hilbert definierte Mengen als Elemente
von Klassen630, Russell schlug mit der Typentheorie eine Indizierung
vor631 und in der axiomatischen Mengenlehre bewältigte man mit dem
Aussonderungsaxiom632 von Zermelo und Fraenkel oder dem durch
John von Neumann eingeführten Fundierungsaxiom633 das Problem,
das entstanden war, da man auf die völlig freie Bildung mengenkon-
struierender Prädikate nach den Kriterien eines unscharfen Alltags-
sprachgebrauchs vertraut hatte634 .

629 Der Relator wird Relatum und umgekehrt: ein logischer Rollentausch.
630 N. I. Kondakow: Wörterbuch der Logik, l. c., Eintrag Menge VI, p. 329.
631 J. Naas/H. L. Schmid: Mathematisches Wörterbuch, Berlin: Akademie et al., 1972. - Ein-

trag Axiomatischer Aufbau der Mengenlehre, t. I, pp. 138 sq.
632 ibid.
633 ibid. - Cf. auch Kondakow, l. c., Eintrag Fundierungsaxiom, p. 171.
634 Genauer gesagt, ist nicht ein absolut defizienter modus des Sprachgebrauchs Ursache der

entstandenen Probleme, sondern eine Unfertigkeit der Transposition der in natürlicher
Sprache gegebenen Definition in eine nach dem Vorbild der Algebra gebildete formale
Syntax. Cantors lange Zeit als naiv qualifizierte Definition der Menge, als einer



246 5. Resultate. Operatoren der Transgression

Wer aber, außerhalb des Kreises der aktiven Mathematiker stehend,
am Bestand des Problems festhalten wollte, mußte es darin erkennen,
daß die 'Logik', nach der die Bedeutungsveränderung eines Zeichens
M  beim Wechsel zwischen den formalen Ausdrücken
 

x �  M ,  M �  P 

vor sich geht, noch immer nicht in explizite Operationen gefaßt war.
Im ersten Ausdruck ist M eine Menge, in der zweiten ein Element –
und hier haben wir ein Problem eben des Typs, den Günther in der
Gegenüberstellung von Relator und Relatum zu thematisieren suchte.
Wollte man jenes in einem Schema anschaulich geben, sollte es wohl
ein solches sein:

Der Pfeil repräsentiert die gesuchte Abbildung; gewissermaßen eine
Hälfte der Proömialrelation.
Wollte man die von Günther behandelte Umsetzung the relator

may become a relatum darstellen, käme man etwa auf dieses:

„Zusammenfassung wohlunterschiedener Objekte, die wir Elemente dieser Menge
nennen“, bestimmt mit vollkommener Präzision das Verhältnis von Menge und Element
und sagt dabei implizit die Unmöglichkeit aus, daß je eine Menge 'sich selbst' enthalten
könnte. Das Verbalsubstantiv müßte erst als Bezeichner eines dingartig kompakten
Gegenstands unterstellt werden, ehe man vermuten könnte, eine Zusammenfassung von
Etwas könnte zusammen mit diesem auch noch sich selbst unter sich befassen. Der
scheinbar naive Appell an die Anschauung enthält bereits die unzweideutige Definition
der semantischen Korrelativität von „Element“ und „Menge“, die dann etwa mit der Ty-
pentheorie explizit wieder eingeholt wurde. Die um der Eindeutigkeit willen gewählten
assoziativ sterilen Buchstabenzeichen der Algebra und Logik fördern dagegen die Nei-
gung zu einer Namentheorie der Bedeutung: ein Zeichen zeige auf ein Ding. 



Proömialrelation 247

Das Resultat dieser Erwägungen führt bei der Probe an Günthers
Text zu der überraschenden Folge, nun eine Schematisierung des
titelgebenden Problems deuten zu können, die andernfalls grob will-
kürlich, beinahe unbegreifbar, erscheinen müßte.
Eingangs des Textes hatte der Autor die handelnde Person analy-

tisch in ein volitives und ein kognitives System zerlegt und das
Resultat in zwei Schemata versinnbildlicht:635

(a) Die Umwelt wirkt auf ein anschauendes Bewußtsein ein und es
werden Wahrnehmungsunterscheidungen ausgebildet.

635 Cognition and Volition, l. c., p. 215.



248 5. Resultate. Operatoren der Transgression

(b) Eine Person greift in die Umwelt ein und scheidet, was kontinu-
ierlich zusammenhängend, 'undifferenziert' ist.

Hier schließt nun der Gedanke an, daß, da man doch nur eine Per-
son-Umwelt-Unterscheidung unterstellte, die beiden Konstellationen
wieder miteinander verknüpft werden müssen und die auf dieses Prä-
ludium folgende Erörterung präsentiert als das gesuchte Mittel die
Proömialrelation, die zum einen die differenzierte Innenwelt in (a)
mit der punktförmig quellhaften in (b) vermittelt und zum anderen die
punktartig wirkursächliche Umwelt in (a) mit der in handelnder Ein-
wirkung wie Halme eines Kornfeldes auseinandergelegten in (b). Daß
die senkrechten Pfeile einmal ein pattern of thought oder reception,
ein andermal die determination der Umwelt in the form of decisions
symbolisiert636, bezeugt, daß hier ein naiv schematisches Modellieren
vorliegt, in dem intellektuelle Distinktionen, Unterschiede der Wahr-
nehmung oder Umgestaltungen von Situationen, die durch logische,
durch Bedeutungsunterschiede zu rekonstruieren wären, als figürliche
Unterschiede in einem Schema dargestellt sind. Das anschaulich-
schematische Verallgemeinern, das die Rezeption der Texte oft emp-
findlich behindert, erweist sich als Teil eines hartnäckig ausgeführten
methodischen Programms und alle Interpretationen, die das Unzu-
längliche an Günthers Kalkülkonstruktionen aufdecken, stoßen auf
die Resultate des Versuchs, statt logischer Diskriminationen anschau-
liche Gestaltunterschiede figürlicher Schemata einzuführen – aber
diese, einmal gewonnen, als logische Distinktionen zu verwenden. So

636 ibid.



Proömialrelation 249

wird denn auch eine schematisch-räumliche Zuordnung von Figur-
elementen in eine mathematisierbare Relation umgedacht.637

Das Verfahren fixiert eine Eigentümlichkeit der mathematischen
Darstellungsform absolut. Man ist hier an unmittelbar anschauliche
Figuren gebunden, so sehr, daß für die Erfüllung ihrer Funktion auf
die Verlautbarung verzichtet werden kann. Darin ist sie die extreme
Steigerung der Eigenheit wissenschaftlicher Darstellungsmittel, alle
jene Funktionspotenzen der natürlichen Sprache abzuscheiden, die
allein durch die Lautlichkeit der Sprache ausgedrückt werden
können, wie die Modulation der Stimme in Tonhöhe, Tonfolge,
Rhythmus und Akzent. Der Zweck nüchterner Registratur von Sach-
verhalten durch Produzenten für Rezipienten ist hier rein realisiert.
Die Isolierung der Eigenschaften des nun ausschließlich nötigen Me-
diums, der ������ auf einer Oberfläche, kann allerdings den Zweck
aus dem Blick geraten lassen. Dann wird nicht mehr der Vereinba-
rungscharakter der Formelzeichen als Bedingung ihrer definiten Be-
deutung erkannt, sondern ihre Lage und Gestalt auf der Oberfläche.
Innerhalb einer Theorie des Zeichens, die den, in natürlichen Spra-
chen gewachsenen, interpretationsbedürftigen, Bezug von Zeichen
auf Bedeutungen mit prinzipieller Ausschaltung zu bewältigen sucht,
kann sich eben die Eigentümlichkeit der empirischen Eigenschaften
des Mittels zum 'Zeigen' als das gesuchte Vehikel der Konstruktion
anbieten. Es wäre dies aber eine ähnliche Reduktion wie der Versuch,
etwa die Darstellungsfunktion der Sprache allein durch die
Lauteigenschaften bestimmen lassen zu wollen, also in Tonhöhe und
-schwankungen etc. die diskriminierenden Merkmale finden zu
wollen, um zu bestimmen, ob der ausgesagte Sachverhalt dem All-
tagsgespräch, einer politischen Rede oder einer wissenschaftlichen
Beschreibung zugehörte. In diesem Sinne ist Rudolf Kaehr der treue-
ste Schüler Gotthard Günthers, wenn er davon spricht, man müsse er-
kennen, daß eine Bedeutungslehre 'nach dem klassischen Logo-
zentrismus' die diskriminierende Potenz der Zeichengestalt zu nutzen
habe.638 Daß der originäre Pythagoreismus von hier aus wie ein über-

637 Eines unter vielen anderen Beispielen zeigt etwa, wie auf diesem Wege ein Quadrupel,
die bloße Reihung von vier Ziffern, in eine vierstellige Zahl umgedeutet wird. - Cf.
Martin Heidegger und die Weltgeschichte des Nichts, in: Beiträge III, l. c., p. 280.

638 Sandrina Khaled: Über Todesstruktur, Maschine und Kenogrammatik. Ein Gespräch mit
Rudolf Kaehr, in: Spuren in Kunst und Gesellschaft, l. sub 540) c., p. 48. - Einige Ver-



250 5. Resultate. Operatoren der Transgression

raschend aktuelles Problembewußtsein erscheint, ist nicht erstaunlich.
Waren dort die Sinnbeziehungen noch nicht voll emanzipiert von den
anschaulich räumlichen Verhältnissen der Objekte, an denen sie
abgezogen wurden639, soll die Dimension des Erlebbaren, Anschauba-
ren nun hier als der wahre Quell der Bedeutung rekonstruiert werden.
Autoren wie Rudolf Kaehr oder Joachim Castella, die Günther auf
dem eingeschlagenen Weg zu folgen bestrebt sind, erfassen mit intui-
tiver Konsequenz eben diesen Aspekt, wenn sie die Brücke zu den
„Laws of Form“ von George Spencer-Brown640 zu schlagen versu-
chen, der Hoffnungen nährt, es ließe sich eine operative Grundlegung
mathematischer und logischer Verfahren mit einem 'Kalkül' geben,
dessen Zeichen Bilder von Handlungsanweisungen sind, wie die
Güntherschen Morphogramme Bilder für nicht-anschauliche Konstel-
lationen. So ist eine Operation, die Spencer-Brown the form of can-
cellation nennt641, dargestellt als:

Das Gleichheitszeichen ist explizit als solches eingeführt, sign of
equivalence, und es ist erkennbar, daß hier nicht, wie etwa bei Paul
Lorenzen, mit konventionalen Symbolen gearbeitet wird, sondern mit
'sprechenden' Bildern für Vorstellungen. Der leere Platz rechts vom
Gleichheitszeichen macht den ganzen Ausdruck zu einem nicht-ma-
thematischen: Hier wird unter der unerkannten Voraussetzung, einen
im Lesen mathematischer Notationsformen elementar geübten Leser
anzusprechen, aus der erprobten, doch nun ins Leere laufenden
Erwartung, das Gleichheitszeichen einer Formel als Verknüpfung von
Resultatgröße und Operationsvorschrift verstehen zu dürfen, die

weise mehr auf die Herkunft dieser Theoriestrategie aus Derridas Konzept einer vor-
sprachlichen Grammatologie findet man in der Einübung in eine andere Lektüre, l. sub
599) c.

639 Ernst Cassirer: Die Philosophie der Griechen von den Anfängen bis Platon, in: Max
Dessoir ed., Die Geschichte der Philosophie, Wiesbaden: Fourier, o. J., pp. 7-139. - Cf.
pp. 31 sq.

640 London: Allen and Unwin, 1969.
641 ibid., p. 5.



Proömialrelation 251

außerlogische, ästhetisch-phänomenale Wahrnehmung eines
Spannungsabfalls induziert, an der erspürt wird, was bedeutet werden
soll: Auslassung, Beseitigung, Verschwinden – cancellation. Die
Anregung visueller Wahrnehmung durch Gestalten kann hier mit den
erspürten Spannungspotentialen arbeiten, die durch graphische Glie-
derung der Fläche erzeugt werden642 und so die Bewegungssuggesti-
on der figürlichen Gestalt für die Darstellung logischen Operierens
unterschieben. Der Vollzug einer intellektuellen Operation wird
vermeintlich als erspürbare Rhythmuserfahrung erschlossen. Auch
bei Spencer-Brown ist erkennbar, daß mit diesem Typus von Kon-
struktion eine vermeintlich tiefere Grundlegung für logisch-seman-
tische Distinktionen gegeben werden soll und bei ihm ist klar erkenn-
bar, daß Vorbild für sein Verfahren die anschaulichen Gestaltunter-
scheidungen einer biologischen Morphologie sind643. In den ersten
drei Sätzen seiner Einleitung wird der theoretische Kurzschluß deut-
lich ausgesprochen: The theme of this book is that a universe comes
into being when a space is severed or taken apart. The skin of a
living organism cuts off an outside from an inside. So does the cir-
cumference of a circle in a plane.644 Der unvermittelte Sprung von
der anschaulichen Organismus-Umwelt-Unterscheidung zur geome-
trischen Figur wird auch nicht nachträglich auf den Weg geführt, auf
dem in der europäischen Wissenschaftsgeschichte auch sichtbare
Größen- und Lageverhältnisse arithmetisch und algebraisch bere-
chenbar gemacht wurden, sondern nur zur Modellierung der Erzeu-
gung und Wandlung figürlicher Unterschiede mit graphischen Opera-
tionen.
Der Impuls solcher Bemühungen ist dem Streben zu verdanken,

dem einen der beiden für die Philosophie bedeutendsten Probleme,
wie aus intuitiven innovativen Vorgriffen definite semantische Di-
stinktionen und Darstellungsformen hervorgehen, wie gewissermaßen

642 Cf. etwa die phänomenologische Rekonstruktion der ästhetischen Erfahrung figürlich ge-
gliederter Flächen bei Georg Picht, Kunst und Mythos, Stuttgart: Klett-Cotta, 51996; pp.
310-313, Die Fläche als Spannungsfeld.

643 Wir haben es hier also mit einem Verfahren zu tun, bei dem logische Differenzen als
morphologische Konturunterscheidungen vorgestellt, dann aber ästhetisch aufgefaßt
werden, womit eine 'sich zusprechende' Bedeutsamkeit eingeführt ist, die anrührende
Ausdrucksqualität, die der taxonomische Blick des Biologen oder Geologen nicht kennt.

644 l. c., p. V.



252 5. Resultate. Operatoren der Transgression

der Weg von der Konjektur zur Idee und zur kulturell wirksamen
Realisierung beschaffen ist, eine angemessene Darstellung zu ver-
schaffen. An welch fruchtbarem Gegenstand hier gearbeitet wird, läßt
sich mit einem Seitenblick auf Blumenbergs Rechtfertigung abso-
luter Metaphern erinnern. Deren Aufgabe, Darstellungen zu ermögli-
chen, wo ein Zusammenhang besteht, der ein logischer nicht sein
kann, ist an dem Ort kultureller Praxis, an dem das Gegebene auf sein
Gegenteil hin überschritten wird, exemplarisch gestellt. Das antipla-
tonistische Program findet sein theoretisches Zentrum in einer gene-
tischen Logik der Phantasie.645 Sie als die den Bestand überschrei-
tende Handlung darzustellen, führt darum nicht auf eine Kritik oder
Ergänzung der Formalen Logik, sondern auf ein neues Feld und auch
Günther findet mit Codex von Handlungsvollzügen einen Titel, der
diese Distanz andeutet.646 In einem entscheidenden Punkt reichen
aber die Konnotationen dieser Formel noch immer nicht aus, das Pro-
gramm durchführbar erscheinen zu lassen. Kein Kodex kann mehr als
wenn-dann-Regeln festschreiben, so daß die entscheidende Be-
dingung für eine routinierte Anwendung der Regel in der Feststellung
ihrer Anwendbarkeit zuvor gegeben sein muß. Zu erkennen, daß der
Fall x einer Regel X eingetreten sei, verlangt noch immer produktive
Einbildungskraft jenseits demonstrierbarer Regeln. Was fehlt, be-
zeichnet Rudolf Kaehr implizit, wenn er die axiomatische Konstrukti-
on der Reihe der Natürlichen Zahlen darin für unzureichend ansieht,
daß der sinnvollen Formulierung der Peanoschen Axiome die Intuiti-
on über das Resultat der in ihr gefaßten Anweisungen bereits vorher
gegeben sein müsse.647 Weil hier die Forderung enthalten ist, einen
Typus konstruktiver Algorithmen zu entwickeln, der dieses Vorgriffs
nicht bedarf, entsteht nicht zufällig der Versuch, nicht Zeichensyste-
me und Operationen zur expliziten Notation schon begriffener, wenn
auch noch präzisierbarer Sinnbeziehungen zu schaffen, sondern auf
den Entwurf von Zeichen zu setzen, die den Sinn mitbringen, an sich
tragen. Die Einheit von Zeichengestalt und Bedeutung ist jedoch nur
auf der elementaren Ebene mimischer und gestischer Qualitäten gege-

645 Hans Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie, Frf./M.: Suhrkamp, 21999; pp.
7-13.

646 Martin Heidegger und die Weltgeschichte des Nichts, in: Beiträge III, l. c., p. 294.
647 Sandrina Khaled: Gespräch mit Rudolf Kaehr, l. c., p. 52.



Proömialrelation 253

ben. Daß der Charakter solcher Zeichen dazu verleitet, ihnen aus der
Erfahrung ihrer impressiven Wirkung eine substantiale Selbständig-
keit zuzuschreiben, öffnet mit der durchgehaltenen Orientierung an
der Ausdrucksqualität den Weg zu einem magischen Zeichenkon-
zept.648 In der Unmittelbarkeit der Anschauung erscheint das Zeichen
für den Vorgang als Realpräsenz von dessen Vollzug.649 Die
vermeintlich erfahrene Selbsttätigkeit des Zeichens kann dann für
eine semantische Entelechie angesehen werden, die sich einem bio-
morphologischen Konzept der Bedeutung überraschend gut einpaßt –
und die Genese von Bedeutung durch hermeneutische Arbeit oder
explizierende Durchführung und Konkretisation, geleitet von Intuiti-
on, ist als biotischer Wachstumsprozeß gedeutet.

Nicht übersehen werden soll dabei, daß die problematische Antwort
von genauem Verständnis der Frage zeugt: wie etwas innerhalb der
Unendlichkeit möglichen, konstruktiv hervorrufbaren Seins entsteht.
Wo die anamnetische Exemplarität idealer Wesen über den einzu-
schlagenden Weg nichts mehr auszumachen erlaubte, da die Über-
macht realer Umbrucherfahrungen650 deren Evidenz aufgelöst hatte,
wurde die Frage, wohin in einem marasmischen Urwald an Möglich-
keiten gegangen werden sollte, dringlich. Die von Marx konzipierte
Lösung, die dominante Tendenz kultureller Evolution in der Befrei-
ung aller Individuen zur Entfaltung aller Dimensionen produktiver
und konsumtiver Möglichkeiten zu bestimmen, konnte nur in der
Beschränkung auf die Bedürfnisbefriedigung Muster für eine histo-
risch folgenreiche Handlungsanleitung werden. Die bei ihm selbst
schon ausgesprochene Unbestimmtheit, alle Springquellen gesell-
schaftlichen Reichtums zu öffnen, mußte dominant werden, wo der
Druck bekannter Bedürftigkeiten sich auflöste. Der knappste Aus-
druck für die entstandene Bewußtseinslage der kulturellen Bewe-
gungen, die sich innerhalb dieses Horizonts orientierten, ist der Titel

648 Cf. zum Begriff des magischen Zeichens: Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen
Formen II, l. c., p. 284.

649 Cf. ibid. p. 52.
650 Und wohl auch: die Ahnung, daß diese Umbrüche nicht verhindert werden konnten, sie

also mindestens fahrlässig zugelassene waren, passiv gewollte.



254 5. Resultate. Operatoren der Transgression

eines Textes aus dem Jahre 1991: Und jetzt wohin?651 Dem Univer-
sum der Zeichen in solcher Lage die Kraft zuzuschreiben, dem Be-
wußtsein der Zeichenverwender ihre orientierenden Wünsche, Hoff-
nungen und Strebungen zu erzeugen, macht jedoch das Mittel der
Objektivierung zum Grund des Antriebs der Objektbildung: das Sym-
bol anstelle des Symbolisierten. Die Interessiertheit fände sich nicht
in der Suche nach Ausdruck, sondern entdeckte sich als Qualität an
Ausdrucksmitteln. Es wäre der Versuch, einen Zustand vollendeter
Ratlosigkeit über das, was man tun wolle, damit zu bewältigen, daß
man sich bei einem in der Schwerkraft überlieferter Dispositionen
und okkasioneller Auslösungen vollzogenen Handeln selbst zusähe
und die Handlungsformen daraufhin durchsichtig machte, was das ge-
suchte Erwünschte denn sei. Als Einsatz einer methodologischen Prä-
zisierung dessen, was die reflektierenden Wissenschaften zum
Gegenstand haben, war dies schon zu würdigen. Auf die Frage, wie
von diesem Aufspüren intentionaler Tendenzen an den mimischen
und gestischen Qualitäten kultureller Akte und ihrer Verkörperungs-
formen dann zur Handlungsanweisung übergegangen werde, bleibt
die Theorie die Antwort schuldig. Günther selbst hat der im Kern ma-
gischen Zeichenkonzeption der transklassischen Logik zwar weniger
die impressive Eigenkraft von Ausdrucksqualitäten abzugewinnen
versucht, als vielmehr die Einheit von Zuständlichkeit und Bedeu-
tung, die in der Vereinigung von Repräsentant und Repräsentiertem
zur unmittelbaren Präsenz des Bedeuteten liegt. Aber auf diesem
Wege gelangt er zur Identität von Modell und Realgeschehen, nach
der etwa das auf einem Computer implementierte, algorithmische
Modell eines Prozesses für diesen Prozeß selbst gehalten werden
muß. Bedenkt man die fruchtbare Intuition des theoretischen Ein-
satzes, wird man zur Vermutung geführt, daß eine schwere Hypothek
Ursache für ein solch auffälliges Verfehlen sein muß.

651 André Gorz, Berlin: Rotbuch, 1991.



6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

Ziel

Symbolische Formen als Medium, nicht Repräsentation

Das magische Zeichenkonzept, in dem nur aus konventionellen
Gründen der Verständlichkeit eigentlich von Zeichen zu reden ist,
läßt sich hier als der Versuch entschlüsseln, einem systematischen
Problem gerecht zu werden, das mit der Auflösung der in der ratio-
nalistischen Metaphysik des 18. Jahrhunderts kulminierten re-
präsentativen Rationalitätsform entstand.
Die in mehreren historischen Schüben nach und nach ins Bewußt-

sein tretende Einsicht652, daß der Mensch in der Natur das skandalöse
Wesen sei, dessen Möglichkeitshorizonte von dieser nur eingerahmt,
nicht präformiert sind, hatte mit der durch Kant entbundenen radika-
len Irritation bei den berühmteren Nachfolgern noch Konzeptionen
hervorgetrieben, die im Versuch, die Folgen theoretisch einzufangen,
mit ihrem Rückgriff auf mythische Elemente653 als Versicherungen
durch Rückschritt erscheinen mochten. Aber die Unternehmen Fich-
tes, Schellings und Hegels, die Gemeinschaft von Natur und Kultur in
der mythisch inspirierten Erzählung von der Genese dieser aus jener,
genauer noch: dieser nur durch jene, als eines vorläufigen Stadiums
einer immer schon angelegten Entelechie, hindurch, hatten doch als
noch unabgegoltenen Entwurf die Reifung von aufklärerischen Theo-
remen zu einer Theorie der Geschichtlichkeit der Vernunft er-
bracht.654 Günther erfaßt in seiner Kritik einer statisch und substantial

652 Hans Blumenberg zeigt in einem kleinen Aufsatz, daß zwar schon jahrhundertelang das
Bewußtsein von Schöpfertum wuchs, außerhalb der Philosophie die explizite An-
erkennung der metaphysischen Beispiellosigkeit des Menschen in der Welt aber erst der
Kunst des 20. Jahrhunderts gelang. - Cf. 'Nachahmung der Natur' , in: id., Wirklichkei-
ten, in denen wir leben, l. c., pp. 55-103, praec. pp. 92-94.

653 Cf. Hans Blumenberg zu Fichte, in: Arbeit am Mythos, l. c., pp. 294 sq., und Ernst Cassi-
rer zu Schelling und Hegel, in: Das Erkenntnisproblem III, l. c., pp. 276 sq. und pp. 373-
375.

654 Zum Ursprung dieses topos bei Fontenelle cf. Hans Blumenbergs Darstellung Die Ver-
nunft bekommt eine Geschichte in Lebenszeit und Weltzeit, l. c. - Nach dem Deutschen
Idealismus als reiche Entfaltung in einer Sozialtheorie konkretisiert schließlich durch
Marx, cf. dazu etwa: Gerd Irrlitz, Karl Marx - Aufhebung der Subjektphilosophie und der

255



256 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

gedachten Differenz von Sein und Denken die Erosion des theore-
tischen Sediments einer Konzeption der Kultur, in der repräsentative
Symbolisierungsformen wie Kristallisationen über unvergänglichem
Sein schwebend gedacht waren. Seine Rekurse, die den Rekonstruk-
tionen einer dynamischen Ideenwelt bei Schelling und Hegel, auch
dem antiidealistischen Einwand von Marx655 und schließlich noch
dem actus-Bewußtsein des Pragmatismus gelten656, nähren Hoff-
nungen auf eine Konzeption, in der die erscheinende substantiale Di-
chotomie eines kompakten Seins gegenüber einem gefügten Denken
aufgelöst wird, um sie als Korrelation zu rekonstruieren.657 War ein-
mal angenommen, daß eine allgemeine Frage nach dem Sein nicht all-
gemein zu beantworten war, da jede Frage bereits eine besondere Per-
spektive induzierte, die den Horizont möglicher Antworten prä-
formierte, war aus der Unendlichkeit möglicher Perspektiven auf
Seiendes statt der überbietenden Perspektive die reflexive zu wählen,
die nun sichtbar zu machen hätte, was es hieß, eine Perspektive auf
Seiendes in eine Frage münden und in die Genese einer ganzen neuen
Wirklichkeit ausgehen zu lassen. Der bei Hegel noch als Hierarchie
und historische Phasenfolge konzipierten Ordnung der Mannigfaltig-
keit symbolischer Formenwelten ließ sich dann ein Unterschied nach
methodischen Aspekten anmessen und die historisch verschiedenen
Reifezustände, die wechselseitige Beeinflussung in genetischen
Schüben und die funktionale Koexistenz der Rechts-, Religions-,
Kunst-, Industrie- und Wissenschaftssphäre etc. systematisch getrennt
erschließen. Das Material, das dabei erzeugt würde, wäre die Vor-
aussetzung einer Theorie der Genese und Funktionsweise von Objek-
tivationsformen überhaupt, nicht als genetisches Prius der in der Zeit
ablaufenden Realgenese, sondern als 'Zusammenfassung der allge-
meinsten Resultate'. Beschlossen darin wäre die Aufmerksamkeit für
den je feldspezifischen Typus der symbolischen Form, konnte sich
doch nur hieran zeigen, Sein welcher Art jeweils verfügbar gemacht
war.

idealistischen Handlungstheorie, in: V. Gerhardt ed., Eine angeschlagene These, Berlin:
Akademie, 1996, pp. 33-64; - praec. pp. 38-44.

655 Idee und Grundriß, l. c., pp. 22, 316; Vorwort zu Beiträge III, l. c., pp. XVI-XVII; Idee,
Zeit und Materie, ibid., p. 251.

656 Cf. Idee und Grundriß, l. c., pp. 71-73.
657 Cf. die Darstellung bei Gerd Irrlitz, Karl Marx, l. c., pp. 39 sq.



Ziel 257

In der Auflösung des repräsentativen Typs symbolischer Formen-
welten wäre nun zugleich die klare Differenz von Repräsentation und
Präsenz verschwunden, denn wenn jede Seinsart nur in der sie
verfügbar machenden symbolischen Form zu vergegenwärtigen war,
wurde diese das Medium der Realpräsenz jener. Ein magisches Zei-
chenkonzept realisierte dies aber gewissermaßen naiv, unmittelbar,
indem die imaginativ vergegenwärtigende Bedeutung nun als die em-
pirische, ja physische Gegenwart des Bedeuteten verstanden wurde.
Was etwas bedeutete, war nur es; was etwas war, bedeutete es schon.
In der Morphogrammatik wird man die am reichsten entfaltete Stufe
einer Lösung erkennen müssen, mit der Günther eine ursprünglich
produktive Aufgabenstellung zu bewältigen suchte. Deutlicher noch
als die Schema-Verknüpfung durch die Proömialrelation bezeugt ihr
Charakter als Kalkül aus 'sprechenden' Figuren eine Herkunft aus
lebensphilosophischer Metaphysik, der die impressive Wirkerfahrung
von Ausdrucksqualitäten Resultat einer quasi-lebendigen Aktivität
war und die daher hoffen konnte, ein System physiognomischer Figu-
ren zur Darstellung der Beziehungen von als Lebenseinheiten ge-
dachten kulturellen Konstellationen zu schaffen. Es ist im Kern nicht
nur Lebensphilosophie überhaupt, die sich hier niederschlägt, son-
dern Spenglersche im besonderen. Die Verwandtschaft der In-
tentionen ist prägnant kenntlich, wenn Spengler schreibt, ihm schwe-
be die systematische Rekonstruktion kulturgeschichtlicher Phä-
nomene als Gruppen morphologischer Verwandtschaften nach der
entfernt vergleichbaren Art mathematischer Transformationsgruppen
vor. Im unmittelbar folgenden Absatz ist dann die Rede davon, mit
diesem Einsatz die biographische Notwendigkeit umfassender Um-
wälzungen innerhalb eines großen historischen Organismus endlich
begreifen zu können.658

658 Der Untergang des Abendlandes, l. c., pp. 66 sq. - Auch die unmittelbare Analogisierung
der mathematischen Transformationsgruppen mit dem musikalischen Thema mit Varia-
tionen, ibid. p. 115, bezeugt die allgemeine Intention, empirisch erfahrbare variierende
Reorganisationen als elementaren Grundriß der gesuchten 'Entwicklungslogik' zu er-
proben. Daß der Wandel historischer Konstellationen als Umwandlung empirisch über-
haupt nicht erfahrbar ist, wird nur der Reflexion kenntlich, die den Aufwand bemerkt,
den Erinnerungskultur – Darstellung – benötigt, um die Einheit der Erfahrung über Brü-
che hinweg zu sichern. Das reine Erlebnis kennt keinen geschichtlichen Wandel.



258 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

Organismisches Funktionsmodell 

Für die methodische Fokussierung des Gegenstandes wird hier der
physiognomische Blick eingesetzt, der dem nur systematischen der
mathematischen Naturwissenschaften entgegengesetzt wird659 und als
derjenige gilt, dem allein es gegeben sei, kulturgeschichtliche Kon-
stellationen und Wandlungen echt und tief zu schauen660. Nicht nur
die Terminologie, auch die Gegenüberstellung von Descartes-Kant-
Newton und Homer-„Edda“-Goethe ruft nachdrücklich in Erinne-
rung, daß hier eine ästhetisch-anschauende Wahrnehmung eingesetzt
werden soll, den Gegenstand aufzuschließen. Die Reihe so ge-
wonnener physiognomischer Porträts ergäbe dann etwas wie eine
Biographie.661 In undurchschauter Weise ist aber der impressiv sensi-
ble Blick des Porträtisten zugleich als der deskriptive eines beobach-
tenden Naturforschers verstanden, der Entwicklungsphasen an
Wachstumsvorgängen zu unterscheiden und zu klassifizieren sucht.
Die bis heute nur in der Weigerung, überhaupt Geschichtsphilosophie
zu treiben, abgewehrte Versuchung, den Prozeß der Kulturgeschichte
als Wachstumsvorgang nach dem Vorbild von Organismen zu deuten,
ist von Spengler mit entschlossener Konsequenz als fruchtbare Lö-
sungsidee angenommen und durchgeführt worden; ungeachtet der
Unentschiedenheit, ob nun der taxonomisch-deskriptive oder der äs-
thetisch-imaginative Blick eingesetzt werden soll, um eine Darstel-
lung zu erhalten. Es heißt wie unproblematisch: Kulturen sind
Organismen. Weltgeschichte ist ihre Gesamtbiographie.662

Daß schon die immer situativ gebundene physiognomische Schau,
will sie wiederkehrende Muster finden, zu einer Typisierung und
Schematisierung fortschreiten muß, die in methodologisch
reflektierter Blickwendung ein neues Problem kulturwissenschaftli-
cher Allgemeinbegriffe mitbringt, ist hier nicht bedacht, obwohl doch
mehr geleistet werden soll als nur die Darstellung dessen, was ge-
schehen ist: Ziel des Unternehmens ist es, die innere Notwendigkeit

659 Das zweite Kapitel wird von einem methodologischen Abschnitt zu „Physiognomik und
Systematik“ eingeleitet.

660 ibid., p. 129.
661 pp. 127, 132, 136.
662 p. 140.



Ziel 259

in der Abfolge von 'Gestalten' kulturgeschichtlich realisierter Zu-
stände zu erfassen.663 Die einfache Gegenüberstellung von Gestalt
und Gesetz aber ist offenkundig ungeeignet, kenntlich zu machen,
wie dies geschehen soll. Wie ließe sich eine innere Notwendigkeit re-
konstruieren, gar vorhersagen, die nicht in Form eines Gesetzes zu
beschreiben wäre? Daß an anderer Stelle dem Gesetz ausdrücklich
das Schicksal entgegengesetzt wird664, macht kenntlich, daß dem the-
matisierten Leben eine aktuellem Belieben entzogene Determination
zugeschrieben wird, die nicht so verfügbar gemacht werden könne,
wie die Kausalbeziehungen der naturwissenschaftlichen Gesetzesaus-
sagen. Die ästhetischen Termini zeigen aber, daß für dieses Schicksal
auch Vorstellungen von dramatischer Komposition unterlegt sind,
die, bestärkt und ausgedrückt in Rückgriffen auf die Vorstellung bio-
tisch entelechetischer Prozesse, einen eisernen Determinismus der
Kulturbewegung ergeben, dem jede Modifikation durch reflexive
Selbstbemächtigung der in diesem Leben Handelnden ermangelt. Wie
alle radikale Skepsis muß auch diese immer in dem Widerspruch
befangen bleiben, in den Behauptungen zu dementieren, was mit der
Tatsache des Behauptens vorausgesetzt ist. Die intellektuelle Arbeit
war es, die zur Einsicht in die Notwendigkeit führte; wenn diese aber
im Letzten nichts Anderes ergeben sollte als den Sieg der Macht des
Blutes, war noch nicht bedacht, wie sich der Gang des Geschehens an
und durch diejenigen vollzog, die zu einem Bewußtsein über es ge-
kommen waren – da doch ihr Handeln es war, das hier geschah.
Zum Produktiven des umkreisten Einsatzes gehört die Annahme,

daß im Geschichtsverlauf jenseits aller erlebten Brüche Kontinuität
gedacht werden muß, da die in den bewußten und vorbewußten
Schichten des leiblich-psychischen Substrats der Akteure se-
dimentierten Erfahrungen und Prägungen die Vergangenheit mit der
Gegenwart unauflöslich verbinden665; genauer: nicht anfangs Ge-

663 pp. 9, 21, 35 et al.
664 pp. 152 sqq.
665 Weniger sichtbar, da unproblematisch, bei denen, die Avantgarde in kulturellen Umbrü-

chen sind: Sie können dies sein, da sie aus ihrer Vergangenheit die Potentiale mitbrach-
ten, Neues zu etablieren. Die Geschichte derer, die aus Gründen der Fesselung in traditio-
nalen, mentalen und sozialen Bindungen nicht in der Front kultureller Umwälzung leben
können, bezeugt tragische Abhängigkeiten vom Vergehenden. Bekannt ist das Wort von
Marx, die toten Geschlechter lasteten „wie ein Alp auf den Gehirnen der Lebenden“; es



260 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

trenntes nachfolgend verbinden, sondern der Geschehensstrang sind,
der sich nur analytisch, unterscheidend und wertend, also nur imagi-
när zerteilen läßt. Zugleich ist im organismischen Modell sowohl mit
der Vorstellung einer Homöostase die Sensibilität für die instabile
Existenz aller Institutionen, Verkehrsformen und Übereinkünfte ge-
dacht, wie in der Vorstellung eines funktionalen Struktur die überper-
sonale Determiniertheit der empirisch begrenzten Person erfaßt, die
sowohl den ideologischen Dogmatismus, der vorhandene Institu-
tionen der Kultur als endlich erreichte und verbriefte Errungen-
schaften anzusehen sucht, wie auch die Übersteigerung der ökono-
mischen und juristischen Stellung der Person in der bürgerlichen
Gesellschaft zu einem anthropologischen Solipsismus abweist.
Nur muß zugleich zugegeben werden, daß die Form, die diese Kon-

zeption von ihren methodischen und systematischen Prämissen her
gewinnt, nicht nur nicht zu rechtfertigen ist666, sondern in ihren
Ergebnissen fragwürdig bleibt. Zum einen wird der Anspruch, tiefe
Wahrheiten statt bloßer Richtigkeiten667 zu erfassen, schon im Einsatz
unterlaufen, da die absolute Relativität aller Bedeutung, die aus deren
Konzeption als situativer Ausdruck abzuleiten ist, nur dazu führen
könne, eine Weltanschauung zu begründen, die Ausdruck und
Spiegelung nur der abendländischen Seele sein dürfe und wolle668.
Wie dennoch zu hoffen sei, mit der Perspektive, der solche Hypo-
thesen eigen sind, den wahren Stil der Geschichte bloßzulegen669,

ist das Urteil, das den Verlieren kultureller Umwälzungen zukommt. Ausführlich
erschlossen Romane des frühen 20. Jahrhunderts dieses Thema; exemplarisch etwa
William Faulkner, der zudem seinen Stoff genau zu bezeichnen wußte, als er in seiner
Nobelpreis-Rede von der lebendigen Gegenwart des Vergangenen sprach. - Daß in der
Folge der Generationen revolutionäre habituelle Wandlungen von wunderbarer Seltenheit
sind, bezeugen die Erwartungen realistischer Politiker. Wie sehr etwa die Außenpolitik
Stalins von Prämissen, Fixierungen und Befürchtungen hundertjähriger großrussischer
Geschichte geprägt war, läßt sich sehr gut in dem aufschlußreichen Text Gabriel Goro-
detzkys über Die große Täuschung erfahren; Berlin: Siedler, 2001; cf. praec. Kap. 5,
Schlußgedanken.

666 Die heuristisch-analogische Nutzung der anschaulichen Vorstellung von Wachstums- und
Stoffwechselvorgängen mag so lange unproblematisch sein, wie nicht versucht wird, die
Metaphern wörtlich zu nehmen. Spenglers Formel, Kulturen seien Organismen, über-
schreitet die Grenze.

667 Untergang, l. c., p. 129.
668 p. 64.
669 p. 66.



Ziel 261

muß dann rätselhaft bleiben. In der Vermutung, sie sei Symptom und
Ausdruck der seinerzeitigen Lage der westeuropäischen Kultur670, wä-
re ein Finalismus unterstellt, der Relativität nur den vorausge-
gangenen Phasen der Kulturentwicklung und der in ihnen ausgebilde-
ten methodischen Instrumentarien der Reflexion zuschriebe. Wie dies
aber mit der Forderung vereinbar sein könnte, noch die Gegenwart in
eine sachlich distanzierte Objektivität zu bringen671, in der die ge-
glaubte Bedeutsamkeit von Entwicklungslinien, Traditionen und hi-
storischen Aufträgen auszublenden wäre, um jede historische Phase
als gleichermaßen wert- und sinnvoll wie eine beliebige andere er-
kennen zu können, muß so unerörtert bleiben. Der methodische An-
satz ist nicht geeignet, das auch den zum radikalen Historismus ent-
schlossenen Geschichtstheoretiker berührende Problem aufzulösen,
wie sich die dezidiert wertfreie Rekonstruktion kulturgeschichtlicher
Phänomene mit seiner unvermeidlich in wertender Stellungnahme ge-
bundenen Teilhabe an der Kultur vermitteln läßt.672

Bezeichnet Kultur im Plural die wirkungsreichsten und lange exi-
stierenden großen Zivilisationskreise, die Hochkulturen, wird zudem
erklärungsbedürftig, wie, wenn bereits sie geschlossene Organismen
sind673, noch neben ihnen – oder gar: durch sie hindurch – andere Ak-
teure den Fortgang des weltgeschichtlichen Geschehens bestimmen:
das Recht, die Maschine, das Geld, das Blut.674 Hier sind Allgemein-
begriffe oder Metaphern für bestimmte, analytisch unterscheidbare
kulturelle Funktionsmedien zu handlungsbegabten Wesen gemacht,
die, in einer Gigantomachie verfangen, die besonderen Prozeßkon-

670 p. 64.
671 pp. 125-127.
672 Die Andeutung, zwar sei relative Weltanschauung, was man präsentiere, doch auf einem

ausgezeichneten Standort in der Geschichte, erinnert nicht zufällig an das methodolo-
gische Problem, für eine wissenschaftsfähige Rekonstruktion der in perspektivenabhän-
gige Deutungen zerteilten Reflexion einen absolut ausgezeichneten methodischen Stand-
ort zu finden. Hegel nutzt dafür das „Ende der Geschichte“, ein finales Einschwingen in
einen Kreislauf, Marx die armutsmystisch inspirierte Konstruktion einer anthropologisch
'reinen' Existenzform menschlicher Akteure, aus deren Perspektive die adäquate Einsicht
in geschichtliche Aufgabenstellungen zu gewinnen wäre. - Cf. Jörn Rüsen: Geschichte
und Norm - Wahrheitskriterien der historischen Erkenntnis, in: Willi Oelmüller ed., Nor-
men und Geschichte, Paderborn: Schöningh, 1979, pp. 110-139.

673 pp. 140 sqq.
674 Cf. pp. 1190-1195 et al.



262 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

stellationen im Verlauf der Kulturgeschichte als Resultat ihrer Aus-
einandersetzung erzeugen. So wird erkennbar, wie der ästhetisch-im-
pressive Blick, einmal zur Typenbildung gelangt, zum Rückgriff auf
mythisch-magische Weltbilder verleitet, da er die aus sozialer Inter-
aktion resultierenden Kohärenzphänomene massenhaft gleichsinnig
gerichteten Handelns vieler Akteuere in der Separation vom Realvor-
gang zu verselbständigen erlaubt, wenn darauf beharrt wird, daß das
Allgemeine der Funktionsbindung vieler willensbegabter Akteure
organismisch zu modellieren sei. Sich selbst stabilisierende und re-
produzierende Konstellationen von Normen, Erwartungen und
Forderungen, die kommunikative Verhaftung einander affiner Sensi-
bilitäten, schießen dann zu etwas wie lebendigen Individuen höherer
Stufe zusammen.
Auch Ernst Cassirer hat den Kern dieses Vorgehens in der metho-

dischen Inkonsequenz gesehen, überpersönliche Bedeutungs-Einhei-
ten .. nach dem Modell und Schema persönlicher Einheiten zu konzi-
pieren675 und zu zeigen versucht, daß Grund dafür die Beharrung auf
einem Gegenstandsbegriff ist, der auch die frühen Stadien der Natur-
wissenschaften kennzeichne. Statt von anschaulich erfaßten und ge-
gliederten Dingen und Zuständen in das 'überdingliche' Reich rein lo-
gischer Beziehungen einzutreten, wie es die mathematische Naturwis-
senschaft vollziehen muß, sei hier der Versuch unternommen,
'unterdinglich' zu denken, Elemente von Ausdruckswahrnehmungen
zu isolieren und in Beziehung zu bringen. Tatsächlich führt Spengler
im einleitenden Kapitel seine Leittermini unter Berufung auf Eviden-
zen ein, die dem elementaren Wahrnehmungsbewußtsein zugehören:
Werden-Gewordenes, Eigenes-Fremdes, Seele-Welt. Die basale Stufe,
auf der solche eingelebten Unterscheidungen mit Selbstverständlich-
keit zur Verfügung stehen, wird, phänomenologisch genau, das
Wachsein genannt, doch alternativlos mit Bewußtsein gleichge-
setzt.676 So, wie die ältere qualitative Physik heiß-kalt, feucht-trocken,
hart-weich etc. als Elemente einer systematisch rekonstruktiven

675 Nachgelassene Manuskripte und Texte I, l. c., pp. 243 sq.
676 Der Untergang, l. c., pp. 71 sq. - Müßte man sich nicht durch den Kontext der biolo-

gischen Metaphern motivieren lassen, hier an die Differenz von Zuständen im empi-
rischen Sinne zu denken, ließe sich eine Deutung entfalten, die in den Aktualismus des
Pragmatizismus führte: Bewußtsein als die perennierende Aktualität des Habens eines Et-
was, in equilibristischer Spannung wie auf dem Scheitel einer „stehenden Welle“.



Ziel 263

Beschreibung einzusetzen suchte, muß, folgt man der Diagnose Cas-
sirers, das analoge Vorgehen in den historischen Kulturwissen-
schaften dazu führen, daß isolierte charakteristische Züge aus Physio-
gnomien nun in Beziehung gesetzt werden: das Kämpferische, das
Beutegierige, das Herrschaftswillige, das Ehrgeizige – etc. Die
Schilderung des Endkampfes der Weltgeschichte im letzten Abschnitt
des Spenglerschen Buches ist erkennbar davon geprägt: erlebnishaft
qualifizierte Dispositionen und Intentionen sind handelnde Akteure
geworden.677

Unter Bewahrung der Hoffnung, ein den mathematischen Trans-
formationsgruppen ähnliches Instrumentarium zur Modellierung zu
gewinnen, hat sich Günther von der konsequent physiognomischen
Charakterologie gelöst, doch nur so weit, nun anschauliche Schema-
tisierungen logisch-systematischer Gegenstandsdifferenzierungen als
Alphabet eines Kalküls zu unterstellen, für den Transformationsope-
rationen gefunden werden sollen. Ernst Cassirer hat dem Anspruch
Spenglers, auf der Basis einer chronologischen Zahl ein an Mathema-
tik orientiertes Instrument zur definitiven Verfügung über zukünftige
kulturelle Entwicklungen zu schaffen, die Frage entgegengehalten,
wie sich die antizipierte rechnende Physiognomik denn solle denken
lassen678. Günthers Werk erinnert in manchem an den Versuch einer
Durchführung eben dieses Programms. In die Ebene anschaulicher
Gegenstandschematisierung ist unvermittelt ein Gerüst avancierter
methodischer Rationalität eingesenkt. Aus diesem Grunde waren die
abstrakten Begriffe von Evolution und Emanation als figürliche Dar-
stellung einer Epigenese von Vielfalt aus Einfalt und einer Verwand-
lung monotoner Mannigfaltigkeit in eine polyphone dargestellt. Nicht
gedachter Sinn, sondern anschauliche Gestalt ist das Medium des In-
tellekts geworden und die disparaten kulturellen Welten, deren Kom-
munikation rekonstruiert werden soll, werden in einer Gestaltsymbo-
lik beschrieben, die reale Transformationen als Gestaltumwand-
lungen, im engeren Sinne als Umformung, Variation und Verkettung
von Zeichenfolgen zu beschreiben hat, so daß die angekündigte Ma-

677 Ausgedrückt in Wendungen wie: „Das Geld .. hat jede Art von Handwerk geschäftlich
umgedacht; es dringt heute in die Industrie ein, um .. Beute zu machen.“ - ibid., p. 1193.

678 Nachgelassene Manuskripte und Texte I, l. c., p. 106.



264 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

thematik der Qualitäten679 als eine magische Piktogrammatik be-
gründet wird.
In der Identifikation von Zeichen und Bezeichnetem läßt sich der

Glaube nähren, im Zusammenfall von Zeichenfigur und Bedeutetem
nun den letzten Grund aller Bedeutung aufgefunden zu haben. Hier
endlich scheint der unendliche Weg beendet, der vom Zeichensystem
immer auf die Gebrauchsweise der Zeichen, ihre kulturelle Funktion,
führte und von dieser immer wieder nur auf andere Zeichensysteme.
Wo das Zeichen auf nichts als sich selbst verweist, endet die Kette.
Der Preis dafür ist ein Konzept von Zeichen, die tatsächlich keine
sind, aber umgedeutet werden können in einen Quellgrund von
Energie für die selbsttätige Erzeugung von Zeichen.

Kultur als System von Aufgaben

Sollte die Distanz zwischen bedeutendem Symbol und bedeutetem
Sein aber nicht aufgegeben werden, mußte die Unterscheidung nach
Repräsentation oder Präsenz als inadäquat gewordene aufgegeben
werden. Hier böte sich dann die Unterscheidung von imaginär
erschlossener Potenz und realisiertem Akt an, ebenfalls nicht substan-
tialistisch, sondern korrelativ, so daß, was in einer Perspektive Po-
tential für den ihr korrelativen Akt war, in reflektierter Perspektive
nach den ihr eigenen Aktqualitäten erfaßt werden konnte680. Mit
diesem Einsatz ließen sich die in symbolischen Formenwelten gefaß-
ten Bedeutungen als Bündel möglicher Aktanweisungen konzipieren.
Die in der unerläuterten Erwähnung mehr ahnungsvoll umspielte als
bewußt erörterbar gemachte Parallelisierung von Du, Pegasus und
Gravitation wird davon genährt sein681, denn der Rekurs auf
Schellings Konzept einer offenen Person682 weckte die Aufmerksam-

679 Günther, Selbstdarstellung, l. c., p. 73.
680 Dies dann der Sinn von Reflexion auf rein imaginäre symbolische Operationen.
681 Idee und Grundriß, l. c., p. 103. - Cf. oben, p. 187 sq.
682 Idee und Grundriß, l. c., pp. 54 sq., cit. Arnold Gehlen: „Schelling wollte .. einen völlig

neuen Anfang der Philosophie vollziehen und mußte natürlich jene Subjektivität .. in der
Kartesisch-Fichteschen Form verwerfen, in der Reflexion (Selbstbewußtsein) und Evi-
denz zusammenfallen. Das ist nun in der Tat von überwältigenden Folgen, denn es bedeu-
et zuletzt die Leugnung der Selbständigkeit der Person ..“ - Gehlens Formel gäbe mehr
Stoff zur Deutung, als hier aufgenommen wird, denn allein die Spaltung von persönlich



Ziel 265

keit für ein Moment in dessen Theorieentwicklung, das hier schon
einmal zu berühren war. Schellings späte Versuche, einen Begriff
Gottes spekulativ auf die Mannigfaltigkeit sozialer Akte zu wenden,
hatten einen prägnanten programmatischen Vorläufer im „System des
transzendentalen Idealismus“ gehabt, in dem mit einer gleichfalls
spekulativen Deduktion unter Einsatz der traditionell metaphysischen
Prämisse einer Gleichrangigkeit von Ursache und Wirkung 'bewiesen'
worden war, daß der frei erscheinende Willensakt als Resultat von
Einwirkungen gedacht werden mußte, die ebenfalls freie Willensakte
waren. Die Handlung soll .. erklärbar sein aus etwas, das ein Produ-
zieren und doch auch kein Produzieren der Intelligenz ist. - Dieser
Widerspruch ist auf keine andere Art als auf folgende zu vermitteln:
jenes Etwas, was den Grund der freien Selbstbestimmung enthält,
muß ein Produzieren der Intelligenz sein, die negative Bedingung
dieses Produzierens aber außer ihr liegen .. Ein solches Verhältnis
ist nur denkbar durch eine prästabilierte Harmonie .. Aber eine sol-
che ist nur denkbar zwischen Subjekten von gleicher Realität, also
müßte jenes Handeln ausgehen von einem Subjekt, welchem ganz
dieselbe Realität zukäme wie der Intelligenz selbst, d. h., es müßte
ausgehen von einer Intelligenz außer ihr, und so sehen wir uns durch
den oben bemerkten Widerspruch auf einen neuen Satz geführt .. Der
Akt der Selbstbestimmung oder das freie Handeln der Intelligenz auf
sich selbst ist nur erklärbar aus dem bestimmten Handeln einer Intel-
ligenz außer ihr.683 Daß die spekulativ deduzierte Harmonie mit der
Voraussetzung je individuell mitgeborener Talente dann ein ideali-

empirischer Evidenz und Wahrheit, die Hegel zum Problem wurde, wäre sofort verständ-
lich; den Ausfall der Evidenz-Erfahrung für den persönlichen Horizont zu behaupten,
stellt dagegen eine durchaus erklärungsbedürftige These dar. Vermuten läßt sich, hier sei
die konstitutive Dominanz nicht-intimer - oder, prägnanter, wenn auch nicht richtiger:
entfremdeter - Selbstzuschreibungen, wie etwa in einem sozialen Rollenkonzept, antizi-
piert. - Es liegt nahe, im Inhalt des Zitats zu finden, was Günther als selbstverständlich
vorauszusetzen sucht: daß transklassisches Denken heiße, von mit Evidenzerlebnis be-
gleitetem Einsehen zu einem 'Begreifen' überzugehen, das ohne diese Begleitung aus-
kommt. Daß aber dies nicht notwendig ein 'Berechnen' ist, liegt auf der Hand. Mindestens
einer muß begriffen haben können, welche Beziehungen eine nach Berechnungsvorschrift
anwendbare Formel realisiert, andernfalls gäbe es diese nicht. Mit dieser Erinnerung ver-
schiebt sich die Bedeutung dessen, was angekündigt wird: das gesuchte System von
Verfahren muß nicht jenseits subjektiv begreifbarer Medien gesucht werden, sondern zu
einem Mittel führen, das man erfolgreich einsetzen kann, ohne zu verstehen, wie es denn
leisten könne, was es leistet. 'Technik' ist ein verständliches Stichwort dafür. 

683 System des transzendentalen Idealismus, in: Schellings Werke, l. c., 2. Hbd., pp. 540 sq.



266 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

stisches ���	
��� 
��	
��� in der Zeit formulierte, machte die Gren-
zen des Schellingschen Einsatzes aus, denn mit ihm war eine tat-
sächlich harmonische Sozialität konstruiert, in der jeder Mangel einer
natürlichen Person sein Komplement in der individuellen Begabung
einer anderen hatte.684 Was damit dennoch transportiert wird, ist von
Brisanz für das unter dem Namen Gottes gegebene Problem. Die er-
klärungsbedürftigen Handlungen von Personen wurden kenntlich als
Reaktionen auf Handlungen von Personen – diesen Terminus mit der
Weite des spekulativen Einsatzes gefaßt: als Reaktion auf Erwar-
tungen, Wünsche, Forderungen, Anweisungen.685

Werden alle Anweisungscharaktere, nicht nur diejenigen, die
'zeigen', wie die Erfahrungen eines Gegenüber virtuell miterfahren
oder nachvollziehbar gedacht werden können, als in objektivierenden
Symbolen sedimentiert begriffen, ist der Weg zu einer Theorie der
symbolischen Objekte als Potentiale kultureller Handlungsanwei-
sungen möglich gemacht. Ernst Cassirer war von Thesen Simmels,
der aus der methodisch unaufgelösten Bindung an den privaten Erleb-
nishorizont bei der Erörterung überpersonaler Phänomene folge-
richtig zum tragischen Pessimismus gelangte,686 inspiriert worden,
eben diesen Charakter kultureller Objektivgestalten zu betonen: was
entäußert worden war, stellte keine erdrückende Masse für ein einsam
um Originalität ringendes Individuum dar, sondern die Zusammen-

684 „Es wird also behauptet: unmittelbar durch die individuelle Beschränktheit jeder Intel-
ligenz, unmittelbar durch die Negation einer gewissen Tätigkeit in ihr sei diese Tätigkeit
gesetzt als die Tätigkeit einer Intelligenz außer ihr, welches also eine prästabilierte
Harmonie negativer Art ist.“ - Es ist „Bedingung des Selbstbewußtseins .., daß meine Tä-
tigkeit sich auf ein bestimmtes Objekt richte. Aber eben diese Richtung meiner Tätigkeit
ist etwas, was durch die Synthesis meiner Individualität schon gesetzt und präde-
terminiert ist. Also sind auch durch dieselbe Synthesis schon andere Intelligenzen, durch
welche ich mich in meinem freien Handeln eingeschränkt anschaue, also auch bestimmte
Handlungen dieser Intelligenzen, für mich gesetzt, ohne daß es noch einer besonderen
Einwirkung derselben auf mich bedürfte.“ - ibid., pp. 547 (kursiv K. L.)

685 Daß hier und bei dem in Verfolg des gleichen Programms unvergleichlich reicheren
Hegel Prämissen einer 'Bewußtseinsphilosophie' zu diagnostizieren wären, die das
Handeln konkreter Personen als Resultat ihrer intellektuellen Welterzeugung behaupten,
wäre höchst erstaunlich. Daß es dennoch geschieht, zeigt im drastischen Widerstreit mit
dem Wortlaut der interpretierten Texte, daß manche Autoren für überholt erklärt werden
nicht als Resultat einer kritischen Lektüre, sondern als Begründung für deren Unterlas-
sung. Vermutlich zieht darum auch das Kantsche Konzept der Autonomie der mo-
ralischen Person viel mehr Aufmerksamkeit auf sich als die realistische Nüchternheit
schon Schellings, dem die Partikularität der Person kein unproblematischer Aus-



Ziel 267

ballung gewaltiger potentieller Energien, die nur auf den Augenblick
harren, in welchem sie wieder hervortreten und sich in neuen
Wirkungen bekunden sollen. Ihr Sinn bestand schließlich auch nicht
in ihrer Vollendung als das Werk, in dessen beharrender Existenz der
schöpferische Prozeß erstarrt, sondern im Brückenschlag zu einem
Gegenüber, dem anderen Subjekt, das dieses Werk empfängt, um es
in sein eigenes Leben einzubeziehen und es damit wieder in das Me-
dium zurückzuverwandeln, dem es ursprünglich entstammt.687 Der
Pegasus konnte als ein Symbol begriffen werden, das gar nicht für
ein Ding zu stehen hatte, sondern als ein Zündpunkt für ausstrahlende
Wirkungen, die bei einem Rezipienten eine ganze Konstellation
'sicht'-erschließender Verweisungen, mindestens diminuendo, zu in-
duzieren hatte. Daß der Begriff der Gravitation in der Physik eben
dafür steht, nicht ein Ding, gar erfüllt in Anschauung, zu nennen,
sondern sich als Bündel von gerichteten Auslösern für intellektuelle
Handlungen zu bewähren hat, wäre damit einer theoretischen Rekon-
struktion der Funktionsweise von Termini, die nicht Namen von
dinglichen Substanzen und doch nötig sind, dienstbar gemacht.
Dachte man die erfahrbare Wirksamkeit der kulturellen Symbole als

System ineinandergreifender Verweisungen, mochte man den Zugang
zu den strukturalistischen oder auch nur ästhetisch-rezeptiven Kon-
zeptionen finden, für die es etwa die Sprache selbst sein konnte, die
sprach. Daß die in zeugender Arbeit entäußerten kulturellen Objek-
tivationen ein den privaten Horizont der Person übergreifenden
Eigensinn besaßen, der in diesen Horizont immer wieder hineinwirkte
und alle zeugenden Akte erst auslöste und präformierte, mußte dann
nicht zu einem Fatalimus verabsolutierter Rezeptionshaltung führen,
wenn aufgeklärt werden konnte, nach welchen rekonstruierbaren
Gesetzen diese Wirkungen sich gruppierten und fortpflanzten, so daß
am Ende eine Theorie der Kultur möglich würde, die deren Dynamik

gangspunkt, sondern Quell einer theoretischen Schwierigkeit ist: „Wie sich aber jene
ursprüngliche Beschränktheit selbst in Ansehung moralischer Handlungen, vermöge wel-
cher es z. B. unmöglich ist, daß ein Mensch sein ganzes Leben hindurch einen gewissen
Grad von Vortrefflichkeit erreiche oder daß er der Vormundschaft anderer entwachse, mit
der Freiheit selbst sich reimen lasse“, bleibe auch „in der Transzendental-Philosophie“
unbewältigt. - ibid., p. 554.

686 Georg Simmel: Der Begriff und die Tragödie der Kultur, in: Logos, H. 2, 1912, Tü-
bingen: Mohr, 1912; id.: Philosophische Kultur, Leipzig: Klinkhardt, 1911.

687 Zur Logik der Kulturwissenschaften, l. c., pp. 112 sq., 110.



268 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

nicht in einem Quellpunkt und absoluten Anfang suchte, sondern in
der bewirkten Auslösung von Wirkungen, die sich zu einem Kreis, zu
vielen verflochtenen Kreisen schlossen.

Person im Spannungsfeld

Was hier, nach Schelling, im Blick auf die Selbstwahrnehmung in der
Begegnung mit der anderen Person formuliert wird, ist dann als Ex-
empel einer veränderten Existenzerfahrung kenntlich gemacht, der,
mindestens in der rekonstruierenden Reflexion, die Substantialität in
der Erscheinung endlich verlorenging. Es bliebe nur zu wünschen,
daß die Differenz zwischen dem Feld theoretischer Distinktionen und
dem verantwortlichen Handelns nicht überspielt wird, um sich nicht
in den unfruchtbaren Extremen falscher Resubstantialisierungen im
Theoretischen oder falscher Proteus-Spiele der Unzurechnungsfähig-
keit im Praktischen zu überlassen. Sowohl die Suche nach der letzten
Wahrheit etwa in der vermeinten Evidenz gefühlshaften Ergrif-
fenseins688 als auch die spielerische Entsolidarisierung vom bedürf-
tigen Anderen führten hier nach nirgendwo689. Da auch dann noch
immer genug zu erfahren sein wird, um eine vergangenen Epochen
unvorhersehbare Verwandlung unserer psychischen Konstitution zu
erwarten, mag verständlich sein, daß Gotthard Günther unter der Lei-
tintuition seiner theoretischen Arbeit auch einen 'trans-Aristo-
telischen' Menschentypus antizipieren zu können hofft. Daß nicht nur
eine neue Theorie, sondern ein sich in Theorie niederschlagendes Be-
wußtsein der Existenz ohne erlebnishaften Grund entdeckt ist, spricht
er als den Übergang zu einem neuen Weltbild aus. Er sei dies un-

688 Auf das Regiment dieses Prinzips in der Erkenntniskonzeption Heideggers kann
Hermann Schmitz plausibel zurückführen, daß Heidegger unwillentlich ein Konzept der
„Plakatwahrheit“ vertreten habe, in dem die 'einschlagende' Evidenz des überwältigend
prägnanten sinnlichen Leiteindrucks Kriterium für Wahrheit sei. Cf. id.: Husserl und
Heidegger, Bonn: Bouvier, 1996, pp. 473 sqq.; praec. p. 478. - Daß die Distanz zur wis-
senschaftlichen Wahrheit polemisch ausgespielt werden kann, bezeugt, daß sie inkongru-
ent sind, noch nicht, daß diese sich in jener auflösen läßt.

689 „Die kulturelle Paradoxie der Gegenwart besteht in Gefährdung der Solidarität mit
steigender materialer Produktivität und Rationalisierung der Sozialisierungsakte. Das
Phänomen ist die Entsolidarisierung als alltäglich normaler, unmerklicher Vorgang .. Die
Maxime vernunftgemäßen Lebens .. könnte [heute] lauten: Ergreife den Balken, ehe der
andere sich an ihn klammert. Aber das wäre das Bild allgemeinen Schiffbruchs“. - G. Irr-
litz: Über die Struktur philosophischer Theorien, l. c., p. 6.



Ziel 269

glaublich schwer, da ein menschliches Opfer verlangt werde, zu dem
die Menschheit als Ganzes wohl nie bereit sein wird .. Der Übergang
zum Nicht-Aristotelischen schließt eine Selbstentthronung des Men-
schen ein. Sie impliziert, daß der Mensch keineswegs die spirituelle
Krone der Schöpfung ist und daß jenseits seiner Existenz noch unge-
ahnte Entwicklungsmöglichkeiten jenes rätselhaften Phänomens
liegen, das wir Leben nennen .. Schärfer gefaßt, besteht die De-
thronisierung des menschlichen Bewußtseins darin, zu begreifen, daß
das System der menschlichen Rationalität keineswegs das System der
Rationalität des Universums ist. Es liefert nur einen infinitesimalen
Bruchteil des letzteren. .. Es geht gegen alle Instinkte, einzusehen,
daß die Geistesgeschichte nicht mit dem Menschen beginnt – er ist
nur das vorläufig allerletzte Reflexionsphänomen –, sie beginnt viel-
mehr in jenem Urereignis, in dem Leben aus dem Toten zu sprossen
begann. Darum scheidet auch der heute noch sehr unterschätzte
Schelling zwischen einer Urgeschichte und dem, was unser
Vordergrundinteresse Geschichte nennt. Und solange nicht etwas
von jener Urgeschichte begriffen wird, ist alles, was wir über unsere
eigene Geschichte zu sagen haben auch in den seltenen Fällen, wo
die Aussage geglückt ist, geniale, aber unzuverlässige Intuition –
wissenschaftlich betrachtet, aber besseres oder schlechteres Gerede.
Das wird nicht anders werden, solange das Denken nicht von dem
Eindruck der metaphysischen Irrelevanz des Menschen erschüttert
ist.690 Die auch alltagspraktisch sichtbare Erfahrung des Einge-
wobenseins in wirkmächtige Medien im Konzept eines höheren
Lebensprozesses zu fassen, der den Menschen aufhebt, scheint jedoch
ein ratloser Theorievorschlag. Er ist signum der organologischen
Prämissen, die an ihm in ihren Konsequenzen durchsichtig werden:
die allgegenwärtige Auflösung von Bedingungen der Möglichkeit,
sich noch als solipsistisch geschlossene Person zu deuten, wird in fal-
sifizierter Form, als das Verschwinden des Menschen, ausgespro-
chen, da das Gewebe sozialer Akte endlich selbst zu einem Organis-
mus, zum neuen Gefäß des unvordenklichen Lebens werde.
Es wäre kaum unfruchtbar gewesen, die mediale Einbettung der

einzelnen Person als ein prinzipielles Merkmal menschlicher Existenz
anzuerkennen, denn dann wäre die Umbrucherfahrung darin diagno-

690 Vorwort zu Beiträge I, l. c., p. XV.



270 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

stizierbar geworden, daß die immer gegebene Einbettung nur erst auf-
fällig geworden war, seit nicht mehr nur ein oder zwei dominante
Medien Handlungsanweisungen durch die lebendige Person hindurch
realisierten, sondern viele widerstreitende, und damit handlungs-
lähmende Konflikte oder Orientierungsausfälle dauernd aufdringlich
wurden691. Diese Einsicht hätte mehr als nur vorläufige Einsatzstelle
für die Entfaltung der These sein können, in der menschlichen Ge-
schichte vollziehe sich eine metaphysische Differenzierung692, denn
ungeachtet der noch zu erklärenden Differenzierung der medialen
Sphären ließe sich immerhin eine vielversprechende Rekonstruktion
der Genese neuzeitlicher Persönlichkeit unternehmen. Sie wäre als
die Entstehung der gesuchten Instanz zur Vermittlung disparater
Wirklichkeiten kenntlich und zugleich in ihrer Abhängigkeit von
überpersönlichen Institutionen693 begreifbar zu machen.
Für die Deutung einer folgenreichen Entscheidung in der Theorie-

entfaltung muß die Unterstellung erprobt werden, Günther habe die
Auflösung des Scheins, einer kompakten Welt stehe eine zu anschau-
ender Wahrnehmung und konstruktiver Distinktion begabte natürli-
che Person gegenüber, in der Einsicht gefunden, daß nunmehr keine
Existenzweise ohne spezifische symbolisch formierte Modulation
konstatiert werden könnte und die Erfahrung von intellektueller
Strukturierung, Entschluß und Handlung deren Charakter als indivi-
duale und situative Aktualisierung und Modifikation von kulturell
allgemeinen Potentialen aufzunehmen hätte. Den Schein des Gegen-
teils, den zur Produktivität unbegabten 'Massenmenschen', ebenso als
Falsifikation abzuweisen, nötigte zur expliziten Annahme einer zirku-

691 Die Prägnanz dieser Erfahrung läßt heute in Rückspiegelung auf vergangene Epochen
auch die Akzentuierung möglich werden, im mittelalterlichen Europa habe die Ko-
existenz von kirchlicher und weltlicher Macht „zur Entstehung 'pluralistischer' Gesell-
schaften bei[getragen], in denen der einzelne die unterschiedlichen Ansprüche an seine
Untertanentreue ausgleichen mußte.“ Auch die erwartbare Fortsetzung, ganz im Sinne
Max Webers, liegt dann nahe: „Hier liegen die entfernteren Wurzeln des modernen Indi-
vidualismus.“ - Norman Stone ed., Knaurs Historischer Weltatlas, München:
Droemer/Knaur, 31990, p. 122.

692 Idee und Grundriß, l. c., p. 10. - Cf. pp. 153 sqq. dieser Arbeit.
693 Einer Bildungskultur zum Erwerb von Reflexions- und Urteilskompetenz, eines Rechts-

systems zur Sicherung einer Friedensordnung, die Verhärtungen universellen Verteidi-
gungszustandes verhinderte, einer Industrie, die materiale Entlastung von Nötigungen zur
Sicherung physischer Existenz gewährte und einer Kooperationskultur, die Falsifika-
tionen von Wettkampf entkommen wäre, usf.



Ziel 271

lären Struktur in der Beziehung von Individuum und Genus, da im
Allgemeinen nichts existierte, als die zu Potentialen verkapselten
Resultate individueller Akte und diese nicht ohne ihren Grund im all-
gemein Möglichen sein konnten. Daß eben diese Intuition die Theo-
riebildung Günthers berührt hat, läßt sich wiederholt bemerken, zu-
gleich aber, daß die Entscheidung für Gestaltmorphologie zu theore-
tischen Gewaltsamkeiten führt, durch die ein möglicher produktiver
Gedanke in Reduktion auf eine modellfähige Variante um den
erwarteten Ertrag gebracht wird.
Der Autor vermag nicht, seine höchst produktive Intuition zur

Fruchtbarkeit der methodologischen Entdeckungen Kants, Fichtes,
Schellings und Hegels in einer konstruktiven Durchführung seines
daran orientierten Neuansatzes zur Entfaltung zu bringen. Die Kon-
zeption einer im Disput, im Verhalten und in der historischen Ver-
schiebung von überpersönlichen Orientierungsrahmen in der Zeit er-
folgenden Entzweiung und Wiedervereinigung von Bedeutungs-ge-
fügen verlangte zur theoretischen Begründung, wollte man
tatsächlich Hegels Konzept des hier wirkenden Weltgeistes
'säkularisieren', eine Theorie der Bedeutung, die diese als Verwei-
sungscharaktere rekonstruierte, nach denen Akteure nicht nur
Arbeitshandlungen und Verhalten ausrichteten, sondern auch in-
tellektuelle Handlungen. Mit einer solchen Begründung wäre erklär-
bar, wie die symbolischen Kämpfe nicht nur zur Separation und
Entzweiung führen, sondern woher, einmal so weit gediehen, dem
Prozeß die Energie zur Wiedervereinigung entspringt und welche
tiefe Einsicht Hegel in einer mystifizierenden Fassung formuliert
hatte, als er Begriffen, mithin besonderen, hier den intellektualistisch
ausgezeichneten, Anweisungsfunktionen eine �
�	
���
�� zur Spal-
tung und nachfolgenden Wiederversöhnung abzulesen suchte. Hier
war in verdeckter Form die Einsicht ausgesprochen, daß sich in der
Verwandlung, Separation und Reintegration von Symbolsystemen die
Wandlung, Differenzierung und Vermittlung in Handlungsgemein-
schaften niederschlug. Daß dies so sein konnte, wäre mit einer an-
thropologischen Annahme zu erklären, die den instinktentbundenen
homo sapiens als ein Wesen begreift, das Mittel zur aufgabenadäqua-
ten und Handlungskonkludenz verbürgenden Regulierung seines
Verhaltens in Form symbolischer Medien zu erfinden vermag. Der



272 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

Schlüssel zu einer Theorie der Bedeutungen als 'Anweisungs-
potentiale' hätte so nicht nur dem Rezipienten, sondern auch dem
Autor selbst aufschließen können, mit welchem systematischen Recht
die gedankliche Figur der Entzweiung und Wiedervereinigung hätte
eingesetzt und ausgeführt werden können – worin also der tiefere,
fortwirkende Sinn seines besonderen Anschlusses an Hegel tat-
sächlich bestand. Dieser Einsicht hätte sich der Sinn eines histo-
rischen Ganges entdecken können: von Kants Bestreitung einfacher
substantialer Kongruenz der Sachen und Begriffe über Fichtes Kon-
zeption absoluter Setzung symbolischer Verweisungscharaktere zur
von Hegel in extenso ausgeführten Umbildung zu einer relativen
Setzung, in Form einer genetischen Theorie des Aufbaus von Partial-
systemen symbolischer Aktanweisungen. Das Bewußtsein der
Anknüpfung an diese Linie der Theoriebildung hätte den Rückfall
hinter das kritizistische Programm unterbunden.

Mittel

Kybernetisches Feldmodell

Die mathematische Modellierung von Prozeßsteuerung, als Kyberne-
tik begründet, als mathematische System- und Automatentheorie
etabliert, welche Phänomene systematisch zu rekonstruieren erlaubt,
bei denen Resultate von Prozessen auf die Bedingungen ihrer Erzeu-
gung so zurückgelenkt sind, daß Veränderungen von Resultatgrößen
die Veränderung von Bedingungsgrößen und so ihrer durch 'sich
selbst'694 bewirken, hat Günthers Theoriebildung deutlich geprägt.
Hier waren zum ersten Mal konstruktive Mittel gefunden, die Fluß-
stabilität dynamischer Prozesse nicht allein nach dem spekulativen
Postulat einer Harmonie der Wirkungen in der Totalität der Natur
überhaupt erklären zu können, sondern prozeßstabile Binnen-
harmonie in der naturforschenden Beobachtung zugänglichen, end-

694 Eine Kritik der Falsifikationen, die aus der noch naheliegenden Deutung dieser Me-
taphern als deskriptive Termini hervorgehen kann, etwa bei Spyridon A. Koutroufinis,
Selbstorganisation ohne Selbst, Berlin: Pharus, 1996.



Mittel 273

lich großen Bereichen erscheinender Umwelt zu rekonstruieren695.
Daß Günther der Theorie selbststeuernder Prozeßabläufe Aufmerk-
samkeit schenken mußte, blieb er konsequent auf dem einge-
schlagenen Weg, läßt, im Rückblick, schon eine der frühen Präpara-
tionen der Problemstellung erkennen, in der, wenn auch in charakteri-
stischer Weise substantialistisch-anschaulich verstellt, eine zirkuläre
Abhängigkeit von prägender Vergangenheit, zukünftig gerichteten
Orientierungen und gegenwärtigen Entscheidungen diagnostiziert
war696. Die Identifikation von intelligibler Bedeutung und sensitiver
Wirkung im magischen Zeichenkonzept konnte hier als das adäquate
Mittel erscheinen, die bio-morphologische Kulturkonzeption durch-
zuführen697, in der die Zeichen als Organe physischer Wirkungen un-
terstellt werden müssen, bleibt man in der Entfaltung konsequent.
Dann ließ sich etwa die Vermutung plausibel finden, die imaginäre
Präsenz der Vergangenheit in den vorbewußten Schichten der
Handelnden, welche die Resultate des Tuns präformiert, und die Er-
scheinung dieser als Entelechie des Vorangegangenen, welche die
Deutungen der Vergangenheit beeinflußt, ließen sich in ihrer
Verflechtung als ein Regelkreis nach dem Muster kybernetischer Pro-
zeßmodelle rekonstruieren. Übersehen ist dabei, daß hier an Stelle
einer genetischen Theorie des Zusammenspiels von Rezeption und
Produktion intelligibler Deutungskomplexe die mathematische
Modellierung von kreiskausalen Prozessen698 getreten ist. Übersehen

695 Die fruchtbarste systematische Innovation am Beginn des Paradigmenwechsels, dem
auch die Kybernetik entsprang, lag in Ludwig von Bertalanffys Anwendung des phy-
sikalischen Begriffs des „offenen Systems“ für die Begründung eines Konzepts des
„Fließgleichgewichts“ biotischer Organismen. - Cf. etwa: id., Vom Molekül zur Organis-
menwelt, Potsdam: Athenaion, 21949, praec. t. II, Geschehen. Hier findet man zugleich
ein Beispiel für die Beanspruchung älterer metaphysischer Spekulation als mögliche Deu-
tung neuerer naturwissenschaftlicher Konzepte, etwa die der coincidentia oppositorum
für das Verstehen spannungsvoller Polarisationen intraorganismischer Prozeßverläufe. -
Allgemeineres zum Paradigma: id., General System Theory. Foundations, Development,
Applications, New York 1969.

696 Wahrheit, Wirklichkeit und Zeit, die transzendentalen Bedingungen einer Metaphysik der
Geschichte, in: Beiträge I, l. c., pp 1-7. - Cf. pp. 132 sq. der vorliegenden Arbeit.

697 In der physische Stoff- und Energieströme wie selbstverständlich mit den distinktiven
Akten in symbolischer Strukturierung gleichgesetzt sind. Oswald Spengler formuliert es
ohne Umweg: „kritisch scheidend“ ist „dasselbe“ wie „kausal zerlegend“; Der Un-
tergang des Abendlandes, l. c., p. 1183.

698 Der Terminus ist wohl zuerst bei Heinz von Foerster nachweisbar.



274 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

ist auch, daß, was als heuristische Analogie fruchtbar war, dadurch
vergeben wird, daß modellfähig nur Prozesse sind, die mit einem de-
finiten Instrumentarium beschrieben werden können. Wo sich die
Menge der zustandsbeschreibenden Elemente699 nicht definieren läßt,
da unvorhersehbare Zustandsqualitäten, also Zustände innerhalb in-
kommensurabler Maßsysteme, unterstellt werden, ist das unmöglich.
Günther ist durchaus konsequent, reagiert er auf dieses Dilemma mit
der Forderung nach einer Mathematik der Qualitäten, die im Kern
nicht mehr zu sein hat als eine konstruktiv bestimmte Menge von
Qualifikationselementen, die symbolische Konstellationen systema-
tisch beschreibbar machten. Nur wäre die Einlösung allein als die
operationale Konstruktionsvorschrift für alle möglichen kulturellen
Konstellationen zu geben: als 'die Weltformel' der menschlichen
Kultur, in der für jeden vergangenen und jeden zukünftig möglichen
kulturellen Akt, seine Rückwirkung auf die Konstellation, der er ent-
springt, und die Änderung der Bedingungen für die nächsten, etwas
wie eine Berechnung gegeben werden könnte. Der Schein der Lös-
barkeit dieser Aufgabe kann mit der Unterstellung entstehen, die in-
terpretierten Konstellationen seien gestalthafte Formen, die sich klas-
sifizieren, zählen und geometrisch-kombinatorisch konstruieren
ließen. Die im Fortgang der Theorieentwicklung zunehmende Insi-
stenz auf dem Leerstellen-Konzept der Kenogrammatik bezeugte
eben diese Hoffnung. Eine Menge bedeutungsfreier konstruktiver
Elemente, die zu unterscheidbaren Gruppierungen verknüpft werden
können, erinnert zwar an das Instrumentarium zur operativen Be-
gründung der Mathematik und Logik in der Schule des Erlanger Kon-
struktivismus und wir sehen Günther hier an einer aktuellen Entwick-
lung moderner wissenschaftlicher Verfahrensrationalität partizi-
pieren. Doch er versucht, sie in einem Theorieprogramm zu beerben,
das die wesentliche Eigenheit mathematischer Konstruktion, nicht für
die anschauliche Repräsentation von Bedeutungskonstellationen
verwendbar zu sein, als vermeinten Mangel überholen soll, damit
aber nur einbekennt, daß die Begründung einer physiognomischen
Mathematik nicht zu geben ist, ohne zu tun, was nicht angekündigt

699 Die in der mathematischen System- und Automatentheorie nach den Üblichkeiten der
Mengenlehre und Algebra ein „Alphabet“ genannt werden.



Mittel 275

und zu behaupten, was nicht eingelöst wird.700

Handlung als 'Wiederholung'

Das magische Zeichenkonzept deckt mit der Indifferenz von Zeichen
und Sachverhalt noch einen zweiten Einsatz kybernetischer Modell-
vorstellungen, der neben dem ersten steht. Da die Identifikation zur
Gleichsetzung von Modell und Realprozeß führt, erscheinen alle ky-
bernetisch modellierbaren Prozesse real identisch. Damit wird für
Günther aus der Antizipation, hirnphysiologische Abläufe kyberne-
tisch zu modellieren701, eine abenteuerliche These ableitbar. Die kom-
munikative Überbrückung jener primordialen Kluft, die das Identi-
tätsdifferential zwischen Ich und Du aufreißt und die die mit sich
selbst identische Subjektivität für alle Ewigkeit auf zwei metaphy-
sische Wurzeln verteilt, soll darin zu leisten sein, daß die zwei ver-
schiedenen Iche .. in gemeinsamer Handlung das Bild der Subjektivi-
tät aus sich heraussetzen und im Objektiven technisch konstru-
ieren702. Die Bemühungen der ersten technischen Kybernetiker, ein
neurophysiologisches Modell mit einer Theorie selbststeuernder
Automaten zu entfalten, werden als vermeintliche Rekonstruktion in-
tellektuellen Operierens behandelt, womit die quaternio terminorum
eingeführt ist, Denken einmal als hirnphysiologische Prozeßabläufe

700 Ein Beispiel ist das häufig wiederholte und nie eingelöste Versprechen, die Leerstellen
seien als Platzhalter für Werte konzipiert. Eben dies sind sie nicht; hier liegt die ent-
scheidende Differenz zum Verfahren operativer Begründung in der Metamathematik und
zu Verfahren herkömmlicher Mathematik überhaupt vor. Die Behauptung, sie seien doch
solche, machte mit ihrer Einlösung das gesamte Programm der nicht-traditionellen Ma-
thematik zunichte, denn dann fehlte jede spezifische Differenz zum üblichen Konzept der
Variablen in Mathematik und Logik. Die dysfunktionale Ergänzung durch eine als signi-
fikant behauptete geometrische Anordnung der wertbelegten Variablen wäre dann nur der
undurchschaute Versuch, aus der traditionellen Mathematik durch den inkonsistenten Zu-
satz von 'Bedeutungsgestalten' etwas anderes zu machen. Es ist nicht verwunderlich, daß
Günther damit entweder nicht über klassische Kombinatorik hinausgelangt oder aber
diese willkürlich und inkonsistent umzudeuten versucht. - Cf. Ernst Kotzmann, Einige
Fragen zum logischen Ansatz Gotthard Günthers, l. c., pp. 129-132.

701 Nicht nur Günthers Kollege Warren McCulloch suchte nach einem Modell selbststeuern-
der Prozesse für die Rekonstruktion neurophysiologischer Abläufe, sondern auch Norbert
Wiener, mit dessen mathematisierter Variante der Terminus Kybernetik populär wurde. -
Cf. etwa A. Rosenblueth/N. Wiener/J. Bigelow, Verhalten, Zweck und Teleologie, in:
Beiheft zu Grundlagenstudien aus Kybernetik und Geisteswissenschaft, H. 8, 1967,
Paderborn: Quickborn. - Warren S. McCulloch/Walter H. Pitts, A Logical Calculus of the



276 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

und ein andermal im Sinne eines symbolischen Operierens zu
verstehen – und zudem wird dieses als den Funktionsabläufen
realisierter Institute analog gesetzt.703 Daß hier tatsächlich ein
Vorgang bezeichnet sei, in dem der Mensch sein Ich, soweit es objek-
tiv verstehbar sein soll, in einem gegenständlichen Modell zu kon-
struieren versucht704, macht die beiläufige Wendung von der gemein-
samen Handlung zu einem Zufall statt zu einem systematischen Be-
zug auf die oben erinnerte Eigentümlichkeit Kommunikation
realisierender Objektivationen, in gemeinsamer Arbeit erst erzeugt
worden zu sein.705 Der Zugriff auf Theoriebruchstücke der Kyberne-
tik und Automatentheorie führt hier nur dazu, schließlich alle Objek-
tivierungsleistung in der Schaffung von Apparaten und Maschinen
aufgehen zu lassen. Kunstwerke, religiöse Riten, kommunikative
Stereotype, Sprechakte etc. wären damit als nur unvollkommene Vor-
läufer der Selbstabbildung des Menschen durch Entäußerung seiner
Innerlichkeit bestimmt.
Die Kybernetik .. zeigt das Ende der klassischen Utopie an. In ihrer

These, daß das Phänomen des informativen Kommunikationspro-
zesses nicht als Austausch einer ich-haft privaten, aber überall glei-
chen Subjektivität zu interpretieren sei, lehrt sie implizit, daß der
Weg zu einer ontologisch adäquaten Verständigung von Ich und Du
nur über ein objektives, allen individuellen Ichs sowohl in gleicher
Weise bekanntes als auch in gleicher Weise fremdes Modell der Sub-
jektivität führen kann. In der Introspektion findet immer eine Bevor-
zugung der eigenen Innerlichkeit statt; das fremde Ich wird aus ihr
nur sekundär erschlossen. Das gleiche gilt für die Methode der Ein-
fühlung in das Seelenleben des anderen. Primäre Basis ist auch hier
das eigene Gefühl. Solcherart gewonnene Ergebnisse mögen wertvoll
für die eigene Einsicht und das eigene Verhalten sein, objektiv onto-
logische Verbindlichkeit haben sie in dieser Gestalt nicht. Sie

Ideas Immanent in Nervous Activity, in: Bulletin of Mathematical Biophysics, H. 5, 1943,
pp. 115-133.

702 Das Bewußtsein der Maschinen, l. c., p. 43.
703 Mit gleichem Recht ließe sich allerdings ein kybernetisches Modell der biomechanischen

und elektrophysiologischen Prozeßverläufe im Beinmuskel als Mittel zur Rekonstruktion
eines Tanzstils mißverstehen und die Vorführung des Modells als vollzogener Tanz.

704 ibid.
705 Cf. pp. 106 sqq. dieser Arbeit.



Mittel 277

bleiben, wie Hegel richtig bemerkt, subjektiver Geist, und ihre Trans-
formation in den Strukturzusammenhang des objektiven Geistes
bleibt problematisch.
Der Weg zum Selbstverständnis des Menschen führt also über das

allen gemeinsame Nicht-Ich, d. h. die Dimension der Objektivität.
Hier zeigt es sich, wie auch ferner unsere echte klassische Tradition
mit ihrer thematischen Orientierung an der Idee der Objektivität
grundlegend bleiben wird. Die neue Revolution der Denkart, die mit
dem transzendentalen Idealismus begonnen hat und die heute eine
technische Interpretation in der Kybernetik erfährt, .. unterwirft .. die
bisherige Idee der Subjektivität einer unbarmherzigen Analyse und
ist im Begriff, sie aufzulösen.706

In solchen Wendungen tritt zutage, daß die Emanzipation von der
Analogietheorie des Verstehens die methodischen Prämissen an-
schaulich schematisierender Gegenstandsrekonstruktion, denen jene
entsprang, nicht aufgibt. In der Bindung an das anschauliche
Gegenstandskonzept werden die zu vermittelnden Partialwelten
dinglich gefaßt und wo zwei von ihnen nicht kongruent sind, haben
sie nun in einem Abdruck der ihnen noch gemeinsamen 'Strukturen'
in der Umwelt ihre Vermittlung zu finden. Daß damit ein theoretisch
überflüssiges Element eingebracht ist, da die als schon vorhanden,
wenn auch noch nicht 'herausgesetzt' begriffenen partiellen Kongru-
enzen der beiden 'Bewußtseinsstrukturen' die Verständigung nicht
wesentlich anders vermitteln könnten als ihre Abspiegelung in einem
maschinell instituierten Rückkopplungskreis, wird nicht bemerkt. Nur
so kann dann das Differenzkriterium beider Zustände für sinnvoll er-
achtet werden: eine anschaulich vorgestellte Wiederholung einer In-
nenwelt in der Außenwelt nachweisen zu können. Die bisherige Idee,
die dahinter steht, ist aber nichts anderes als die Fassung der Subjek-
tivität als identisch mit der Person – und die vermeinte neue Revoluti-
on der Denkart der Entschluß, sie nun in einer in symbolischen Medi-
en ausgebreiteten, kulturellen Existenz zu begreifen. Die Mittel der
theoretischen Entfaltung verbergen das gehaltvolle Problem gerade
damit, daß eine technische Konstruktion skizziert wird, während es
darum zu tun ist, mit einer philosophischen Darstellung neue Denk-
möglichkeiten zu konstituieren.

706 Das Bewußtsein der Maschinen, l. c., pp. 44 sq.



278 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

Günther tritt dabei das Erbe der Auffassung von Technik als
Organprojektion an, wie sie von Ernst Kapp zuerst definiert wurde707.
Die Formel, bei der Konstruktion mechanischer Apparate werde ein
Teil der Bewegungsschematik von Tieren oder Menschen auf die Ma-
schine übertragen708, weist es aus. Daß damit etwas behauptet ist, das
kaum unzweideutig ausgesagt werden kann, zeigt die Bemerkung,
daß man das Voreinandersetzen der Füße mechanisch in eine ro-
tierende Bewegung von unendlicher Kontinuität umsetzen könne709.
Die Formulierung selbst spricht explizit aus, daß hier nichts umge-
setzt wird, sondern ein Ziel, die Bewegung im Raum, mit inkommen-
surablen Mitteln erreicht. Daß dies nicht bemerkt wird, erzeugt die
Mystifikation des tatsächlichen Verhältnisses710. Mit der Vorstellung,
Technik sei Organprojektion, ist dann die Analogietheorie des
Verstehens durch eine allgemeine Analogietheorie der Objektivation
ersetzt.

Handlungsfolgen als Algorithmen

Was hier für Günther gewonnen scheint, zeigt die Entwicklung des
Gedankens in wenig später veröffentlichten Aufsätzen711. Das Pro-
gramm der transklassischen Logik nährte die Vermutung, im Letzten
sei eine Schematisierung von Operationen einer ars inveniendi beab-

707 Grundlinien einer Philosophie der Technik, Braunschweig: Westermann, 1877.
708 Das Bewußtsein der Maschinen, l. c., p. 200.
709 ibid.
710 Schon Ernst Kapp selbst geriet auf diesem Weg in eine erklärende Theorie, die Flugzeug,

Explosionsmotor und Elektromagneten nicht erklären kann, als er behauptete, der
Mensch habe „in die ursprünglichen Werkzeuge die Formen seiner Organe verlegt oder
projiziert“ (l. c., p. 45). Das Epitheton konnte dabei nur der Deckung einer theoretischen
Unentschiedenheit dienen, die dann etwa bei Ableitung des Bohrers sowohl aus dem
„gesteiften Zeigefinger“ (p. 43) als auch „aus dem Reibfeuerzeug der Urzeit“ (p. 51)
wieder zutage trat. Einmal war die anschauliche Gestalt analogisch in Anspruch genom-
men, das andere Mal eine Verwendungsweise - deren Ursprung nicht als Organprojektion
erklärt werden kann. Eine verbesserte Fassung ergäbe sich, wenn Projektion weder die
der Gestalt noch die der Funktionsweise, sondern des Funktionssinns wäre, doch gerettet
wäre damit nicht genug: welches Körperorgan leistete etwas wie das Schneiden mit einer
Schere oder die Rotation eines Rades?

711 Logik, Zeit, Emanation und Evolution, in: Beiträge III, l. c., pp. 95-135. - The Logical
Structure of Evolution and Emanation, in: Annals of the New York Academy of Sciences,
vol. 138, New York, 1967; pp. 847 sqq. - Das metaphysische Problem einer



Mittel 279

sichtigt, um die Genese objektivierender Symbolwelten nicht nur auf-
zuklären, sondern auch zu beherrschen, und dem fehlte noch immer
die theoretische Lösung. Die Linie, die vom transzendentalen Idealis-
mus zur Kybernetik gezogen war, bekommt einen kräftigeren Strich,
wenn nun mit einer Erinnerung an eine Formel Fichtes, Ich erscheine
immer habend und seiend ein Bild, der Kern der kybernetischen
Modellverfahren, berechenbare Ereignisfolgen zu konstruieren, sy-
stematisch genutzt werden soll.712 Bildhaben soll hier ein Erkennen
sein, das auf ein Erkanntes bezogen sei; dieses die Sache, von der
man sich ein Bild mache. Mit der einer vermeintlichen Selbstver-
ständlichkeit angemessenen Knappheit heißt es dann: Das Bild fällt
unter die metaphysische Kategorie der Wiederholung.713 Daß das
Prädikat jedoch nicht im erwartbaren Sinne als Bestimmung eines
Art-Gattungs-Verhältnisses gelesen werden kann, wird zuerst an der
Wendung kenntlich, die Kybernetik kündige die partielle Wieder-
holbarkeit, resp. Abbildbarkeit, der Subjektivität an, zudem wieder
als die These erläutert, daß der Mensch sich nur soweit wirklich
verstehen lernt, als er sich technisch wiederholt.714 Innerhalb der
fragwürdigen Behauptung ist dies die ausgesprochene Identifikation
von 'Wiederholung' und Abbildung, zudem noch mit dem dinglich-
gegenständlichen Produkt. Die gleichfalls gegebene Formel, daß die
ontologische Kategorie der Wiederholung .. Bild- und Subjektivitäts-
problematik involviert, erscheint ebenso nur als Versprechen einer
echten Inklusion und gehört doch zur Behauptung einer Äquivalenz,
denn die darauffolgenden Überlegungen ergeben nur unter dieser
Voraussetzung eine verständliche Behauptung. Das Thema der klas-
sischen Logik, heißt es, ist reflexionsloses Sein, das unfähig ist, sich
ein Bild von sich selber zu machen. Damit aber ist aus dieser Logik
das Problem der Zeit grundsätzlich ausgeschlossen, denn die Relati-
on zwischen Urbild und Abbild ist – ontologisch betrachtet – tempo-
ral.715

Formalisierung der transzendental-dialektischen Logik, in: Beiträge I, l. c., pp. 189-248.
712 Das metaphysische Problem, l. c., p. 96. - Cit.: J. G. Fichte, Thatsachen des Bewußtseins,

in: I. H. Fichte ed., Fichtes Werke, Bonn, 1834; Nachgelassene Werke I, p. 426.
713 Logik, Zeit, Emanation und Evolution, l. c., p. 109 sq.
714 ibid., p. 106.
715 p. 109. - Der hier ausgesagte Schluß, „Keine zeitliche Folgerelation wird von der Forma-

len Logik beschrieben“, kann nicht aus den Prämissen „Keine Selbstabbildung wird von



280 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

Der Akt der Objektivation wird damit so gedeutet, als sei ���
���
die Leistung einer Entäußerung urbildlicher Ideen zu realisierten Pro-
dukten, gleich einem Ausdruck eines Inneren. Der Begriff Wiederho-
lung, der in seiner Nobilitierung zu einer metaphysischen Kategorie
als systematischer ausgezeichnet wird, entspricht ganz dem Verfah-
ren, in dem die Subjektivität ihr Bild aus sich heraussetzen können
sollte. Die begriffliche Amalgamierung von logischer Folge, Bedeu-
tungsbeziehung und zeitlicher Folge wird nun um den Begriff des
Akts einer Realisierung unter handlungsleitenden ideellen Entwürfen
ergänzt. Das Resultat ist eine Hybride, die dann die Einsetzung der
Subjektivität in das wissenschaftliche Weltbild zugleich mit der
Formalisierung des Zeitproblems716 soll leisten können. Die organ-
projektive Abbildung der Subjektivität des Ichs in das Universum er-
folgt als Einbilden in dieses durch – die Zeit.717

Von theoretischer Brisanz wäre die These, das kulturelle Zeitmaß
werde von den Akten der Objektivation konstituiert, die man den ge-
zwungenen Konstruktionen mit Wiederholung, Abbildung, Zeit abzu-
lesen vermöchte.718 Kulturelle Beschleunigung wäre dann nicht als
Resultat der Verkürzung von Wegen zu Zielen, sondern als akzele-
rierte Multiplikation 'skandalöser' Akte, d. h. derjenigen, die
sanktionierte Geltungsrahmen aufsprengen, denkbar. Hier ließe sich
eine Theorie wagen, mit der die Bedrängnisse durch Schrumpfung

der Formalen Logik beschrieben“ und „Alle Selbstabbildungsrelationen sind zeitliche
Folgerelationen“, abgeleitet werden, da der terminus medius fehlt. Gültig würde er, als
Fall des Modus Celarent, ersetzte man die zweite Prämisse durch: „Alle Zeitrelationen
sind Selbstabbildungsrelationen“. Daß hier kein Versehen vorliegt, bezeugt der Umstand,
eine ähnliche Argumentation mit gleichem Resultat und gleichem Schlußschema zwei
Seiten zuvor demonstriert zu sehen. Dort lautet der 'Schluß': Da Zeit eine subjektive
Komponente hat, ist das Subjekt in einem Modell nicht enthalten, solange die Zeit in
diesem Modell nicht enthalten ist. Die Umkehrung der ersten Behauptung würde einen
gültigen Schluß ergeben, wie hilfreich die erreichte Formel für eine sachhaltige Erörte-
rung auch immer wäre. Die zitierten Argumente ergeben nur eine, offenbar gesuchte,
Identifikation von Subjektivität und Zeitlichkeit: die setzende Subjektivität ist zeitlich,
indem sie sich 'wiederholt'.

716 pp. 105-107.
717 p. 106.
718 Dauern wäre dann als Homogeneität einer Erstreckung zwischen Gegenwärtigkeit als

reiner Aktualität und Antizipation als Potenz (Erwartung, Forderung, Ahnung, Vermu-
tung) erklärbar. So hätte 'keine Zeit', wer sich nicht auf Bestimmtes hin zu orientieren im-
stande ist. Hayakawa erläutert in diesem Sinne die Funktion kultureller Symbole, die
oben als Potentiale erläutert wurden, mit Alfred Korzybski als „Zeitbinder“; Samuel I.



Mittel 281

orientierender Zeithorizonte in der Gegenwart als Resultat der Auflö-
sung traditionaler, daher repetitiver Lebensformen erklärbar wären,
was den Wunsch nach Entschleunigung als Streben nach Wiederge-
winn von Routine erkennbar machte. Deren Sinn ließe sich als Si-
cherung einer Protentionsstabilität erklären und ihr Widerstand gegen
die Drift von Bedeutungsrahmen als Beitrag zu Bedingungen für
Handlungskonkludenz.719 Dann wäre die Formalisierung, die hier
angestrebt ist, als der Versuch lesbar, unter Bedingungen perpetu-
ierter Aufhebung von Horizonten einen nach Regeln fortgezeugten
Gang zu gewinnen, innerhalb dessen die Ausbildung und Über-
schreitung von Identifikationsrahmen für Sachverhalte, Handlungen
und Ereignisse sich vollziehen soll. In Rejektion und Transjunktion
wären seine erzeugenden Operatoren zu definieren, Elementar-
funktionen einer neuen einheitlichen Rationalitätsform zur Entschlüs-
selung der verborgenen Konkludenz aller kulturellen Akte. Die bisher
offenbarte Unzulänglichkeit der konstruktiven Mittel macht es mehr
als zweifelhaft, hier fortsetzen zu können.
Aber auch dabei ist nachzutragen, was man der für untauglich be-

fundenen Konstruktion als ihren intendierten Sinn ablesen kann, da
sich an dem, was sie sein sollte, anders als an dem, was sie ist, die
Genauigkeit der Problemintuition ihres Schöpfers würdigen läßt. 
Die erhoffte Verwandtschaft von Wiederholung und mathema-

tischer Abbildung wird in der Vermengung mit der Leibnizschen re-
praesentatio als das Element philosophischen Denkens kenntlich, das

Hayakawa: Das Ziel und die Aufgaben der Allgemeinen Semantik, in: id., Vom Umgang
mit sich und anderen, Darmstadt: Darmstädter Blätter, 1969; pp. 217-241. - Zeitlichkeit
hieran zu bestimmen, ergäbe natürlich Nähe zu Heidggers Versuchen, den Sinn von Zeit
mit etymologischer Beihilfe aus dem deutschen Verb zeitigen zu erhellen, aus dem
Vorgang des In-Existenz-Tretens, Realisierens von Etwas.

719 Zur möglichen Bedeutung eines solchen Ausblicks cf. Richard Sennett, Der flexible
Mensch, l. c, praec. Kap. 8, in dem eine durch 'zivilisierten Konflikt' konstituierte Ge-
meinschaft skizziert wird. Hier nicht ausgeführt, aber ermöglicht ist der Gedanke, daß es
die Zivilisierung wäre, d. h. Übereinkünfte über Verfahren, welche erst die erweiterten
Zeithorizonte schüfe, deren Menschen zur Reproduktion ihrer Sozialität bedürfen.
Bannung der Zeit nicht durch Unterdrückung kreativer Akte sondern ihre Moderation. -
Man kann die Aktualität eines scheinbar Überholten entdecken, erkennt man in der hier
soziologisch antizipierten Praxis, was anderswo savoir-vivre genannt wurde. Daß Leben
etwas ist, das man bewältigt, ohne zuvor dafür geprobt zu haben, deutet schon dem prak-
tisch klugen Alltagsverstand auf die Notwendigkeit, etwas können zu müssen, das man
nicht kann – in dem Konflikte darum zu erwarten sind.



282 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

Immanuel Kant als die Analogie des Symbolischen einführte.720 Wo
Symbole oder, wie Hans Blumenberg hier fortzusetzen vorzieht, Me-
taphern721, eine analogische Übertragung der Regel der Reflexion von
einem erprobten auf ein einen nicht erprobten Fall enthalten, läßt sich
etwas erkennen, das Wiederholung genannt werden kann. Blumen-
bergs Anschluß an Kant diente ausdrücklich der Vorbereitung einer
Konzeption, in der geistige Akte als Entwürfe in kulturelles Nie-
mandsland gedacht werden können.722 In dieser erkennt man den
Entwurf einer Antwort, die auch der Leitfrage Günthers korrespon-
dierte: wie der Gewinn von theoretischen Rekonstruktionen über
Objekten absoluter Unbekanntheit begriffen werden könne. Wieder-
holend wie an der Metapher wäre die Inanspruchnahme einer Analo-
gie, überschreitend die translatio in einen neuen Kontext. Der
Schluß, die damit skizzierte Genese von Neuem, ist auch in Blumen-
bergs einleitenden Bemerkungen gezogen, da dort von einem Geist
gesprochen wird, der im Setzen der Metapher seine Geschichte
entwerfe. Die Voraussetzung, die damit gemacht ist, bestünde auch
hier darin, daß die Ausbildung neuer Ordnungen konkludenten
Handelns ebenso wie Kants Symbol in der Restitution analoger Ord-
nungselemente auf neuer Stufe gedacht werden. Es ist die Lösung,
dem historistischen Relativismus die Autonomie der Epochen zu-
zugestehen und zugleich, mit der Sicherung eines übergreifend Allge-
meinen, die Einheit der Geschichte theoretisch fassen zu können. Die
analogia entis wäre ergänzt um eine, der Erfahrung fragmentierter
kultureller Zeit abgewonnene analogia aetatis. Blumenberg hat eine
solche Konzeption zur Voraussetzung gemacht, die autonome
'Legitimität der Neuzeit' zu begründen. Nicht zuletzt dieses Unter-
nehmen erinnert an Hegels Verfahren, die Schichten von intellektu-
ellen Handlungstypen, von medialen Sphären der Kultur und Epo-
chen ihrer Geschichte als eine Abfolge je für sich geschlossener
Kreise von Sinnbeziehungen zu konstruieren. Ob auch Blumenberg
einer sublimierten Variante der 'Bewußtseinsphilosophie' folgt, in der
ein Element empirischer Verständigung das Muster der Ähnlichkeit

720 Kritik der Urteilskraft, §59, B255, cf. etwa in Werke in zehn Bänden, ed. Wilhelm
Weischedel, Darmstadt: Wiss. Buchges., 1957/1983, t. 8, p. 459.

721 Paradigmen zu einer Metaphorologie, l. sub 645) c.; p. 11.
722 p. 13.



Mittel 283

disparater Handlungssysteme über die Zeit abgibt, wird hier nicht
entschieden. Daß es bei Günther die Hegelsche Lösung war, die eine
mathematische Darstellung finden sollte, ist explizit. Unsere Kritik
am anschaulich schematisierenden Vorgehen betrifft aber auch hier
nur die Mittel, noch nicht das Ziel des Versuchs.

Automatische Kultur

Daß dem Bewußtsein des Geltungsverlustes von Tradition, Offenba-
rungsglauben und theoretischer Evidenz als neue Selbstverständlich-
keit die Funktionssicherheit maschinell instituierter Algorithmen ge-
boten wird, verweist in den Mystifikationen, mit denen es vorge-
tragen wird, auf undurchschaute Herkunft. Zum vermeintlich neuen
Wesenszusammenhang eines biologisch konzipierten Universums
wird die algorithmische Folgesicherheit nicht nur wegen der prä-
genden Abkunft aus lebensphilosophischen Diskussionslagen, son-
dern aus dem zur Lösung nicht durchstoßenden Drang, eine mächtige,
alltäglich verstetigte Erfahrung theoretisch zu verdichten. Es bedarf
einer noch immer unselbstverständlichen Blickwendung, zu
verstehen, was die heute schon beinahe intermundienlose
Technisierung aller Lebensfelder für ein mit ihr imprägniertes Be-
wußtsein bedeutet, gerade weil diesem das Bewußtsein von ihr fehlt.
Die Ubiquität des Technischen ist alltäglich dadurch verborgen, daß
es nur in seinen Funktionsausfällen und störenden Nebenfolgen auf-
dringlich und empirisch wird723, in der Fraglosigkeit aber, mit der
durch den Druck auf einen Knopf ein gewünschter Effekt instantan
ausgelöst wird, es eben nichts ist, was sich 'zeigte', was zum be-
merklichen Phänomen würde.
Der Mangel an Einsicht in die Prädisposition von Erwartungen,

Forderungen und bestimmten Evidenzunterstellungen, der hier seinen
Grund hat, verschafft sich auch bei dem Theoretiker Günther Geltung
in der Falsifikation, die seit der bewußten Reflexion auf die Funktion
von Aufklärung immer wieder aufgedeckt, doch immer wieder
erzeugt wird: der Diagnostiker sucht in einem außerempirischen Jen-
seits Evidenzen, deren rationaler Kern die von kultureller Praxis, mit-

723 Und manchem Beobachter in Zeiten verkürzter 'Innovationszyklen', wie sich an der
Wende von 20. zum 21. Jahrhundert versteht.



284 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

hin vom empirischen Menschen, erst hervorgebrachten Konkluden-
zen und institutionellen Bindungen sind. Schon die Intention, Subjek-
tivität in algorithmischer Struktur darzustellen724, war der übers Ziel
schießende Versuch, das, was Resultat des kulturellen Handelns in
lang dauerndem historischem Prozeß ist, als Ursprung einzusetzen:
die realisierten Institute, die einem Prozeß der Versachlichung ent-
stammen, in dem nach und nach Geschehensfolgeketten aufgebaut
werden, die intendierte Ereignisse idealerweise durch Zwangsfolgen
von Operationen erzeugen, also auf vorhersehbare Weise. Auf diese
Weise bildet sich, was Institution genannt wird, als ein System
technischer Verfahrensabläufe, als ein System fixierter Wie-Entschei-
dungen, das tendentiell die Notwendigkeit aufhebt, das dem Fall
angemessene Verfahren erst zu bestimmen, da das System für Klas-
sen von Fällen bereits diese Bestimmung als eindeutige Zuordnung in
Form von Operationsauslösungen oder Handlungsanweisungen ist.
Damit sind Institutionen im allgemeinsten Sinne Systeme von Zuor-
dungen, die Umwege ersparen oder, mit der durch Isolierung und De-
legierung von Teiloperationen erreichten Effizienz, manche Hand-
lungen und Verfahren überhaupt erst ermöglichen. Beispiel für letz-
teres sind die Institutionen, welche Technik im engeren Sinne
ausmachen, nicht Verfahren, sondern Resultate: Apparate und Ma-
schinen. Die Eigenheit technischer Verfahren, Abweichungen auf
dem Wege zur Erreichung eines Ziels zu vermeiden, sind allerdings
nichts, was ihnen eignet, weil sie technisch sind, sondern umgekehrt
ist nur technisch, was diesen Kriterien genügt. 
Der Mangel an Durchsicht an dieser Stelle verweist auf eine schein-

bar private Voraussetzung der Theoriebildung. Dem Glauben,
technische Abläufe seien ebenso 'von selbst' stabil wie das, was es
der alltäglichen Erfahrung schon immer ist, Natur, hängen immer nur
jene an, die von Technik 'nichts verstehen'. Die Bedingung der
Technisierung des Lebens ist das Handeln assoziierter Produzenten,
da die Konstruktion einer möglichen Prozeßstruktur und der Entwurf
von Apparaten nach dieser wenigstens einen erfordert, der von der

724 In Grundzüge einer neuen Theorie des Denkens, l. c. p. 224, war angekündigt, daß „das
subjektivistische Thema“ axiomatisch rekonstruiert werden müsse, um „die logische
Struktur der Vermittlung“, als das Thema der Hegelschen Logik, systematisch aufzu-
schließen. Ibid. p. 22 war gesagt, daß diese dann „in logistischer Darstellung“ auszufüh-
ren sei.



Mittel 285

Sorge um unmittelbar drängende Bedürfnisse freigestellt ist und sie
durch die Arbeit andrer erfüllt bekommt. Das Resultat seiner Arbeit
ist die Materialisierung einer säkularen providentia, die als Ergebnis
menschlicher Handlung in unmenschlicher Gestalt erscheint. Dem der
Leistung Fähigen kann heute kaum noch die Fähigkeit, ganz sicher
nicht das Resultat, Anlaß zur Vermutung sein, hier geschehe etwas
außerhalb menschlichen Eingriffs. Einzig der Laie ist noch dieser fä-
hig, genährt von der Erfahrung, daß der Apparat seines Eingriffs
nicht bedarf, um zu fungieren. Eben dieses Verständnis von Technik
hatte sich schon darin angekündigt, wie Günther formale Operationen
einzusetzen suchte. Das Mißverstehen dessen, was eine formalisierte
Handlungsvorschrift sei, bestimmte schon das Mißverstehen der
'technischen' Elemente der Mathematik.725

Das unentschiedene Changieren zwischen dem Verständnis des
Terminus als Gesamtheit entweder von Resultaten oder aber von
Verfahren hilft, die Falsifikation zu verbergen. Bei dem Wort
Technik zuerst an Maschinen und Apparate zu denken, selbst wenn
damit 	
��� als Gesamtheit gehegter Verfahrens- und Umgangs-
formen gemeint ist, gibt alle nötigen Assoziationen, die Verselbstän-
digung der Formen gegenüber den Inhalten, von denen jene nur
analytisch abgehoben sind, in der Vorstellung anschaulich selbstän-
dig erscheinender Existenz maschinell instituierter Vorgänge zu
verdecken. Es führt schließlich dazu, daß die zur Erhellung neuer Re-
gularien menschlicher Handlungsvollzüge begründete Theorie einen
Automatismus von geregelten Abläufen antizipiert, der empirisch
selbständig neben dem menschlichen Lebensvollzug steht.726 Die Phi-
losophie, deren theoretisches Ziel deliktfreie Handlungs- und Kom-
munikationsformen menschlicher Lebenswirklichkeit sind, findet ihr

725 Cf. p.  87 (Fn. 231) und p. 213 (Fn. 538) der vorliegenden Arbeit. 
726 Eine sublime, daher unauffällige Konfusion liegt darin, daß, was hier als maschinenartig

zu denken vorgeschlagen wird, die eben entstehende 'Symbiose' von Mensch und Ma-
schine ist. Erstes Anzeichen dieser Konsequenz war noch die Antizipation einer Ko-
existenz gewesen: der ethische Roboter. Aber schon mit ihm ist der Garant vollendeter
Konkludenz des Handelns jenseits menschlichen Lebens gedacht. - Die These wurde im
Anschluß an Warren St. McCulloch vertreten, cf. Cognition and Volition, in: Beiträge II,
l. c., p. 204, nachdem sie zwanzig Jahre zuvor implizit dementiert worden war, da ein
Roboter eigentlich doch kein Selbstbewußtsein haben könne, cf. Die 'zweite Maschine',
in: Das Bewußtsein der Maschinen, Anhang IV, l. c., pp. 188 sq. oder Beiträge I, l. c., p.
98.



286 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

telos einzig nach der empirischen Aufhebung des Menschen praktisch
einlösbar.
Die mystifizierende Lösung bezeugt den elementaren Mangel der

an realistische Prämissen gefesselten Theoriebildung. Auf dem viel-
versprechenden Wege, die monotheistische Hypostase einer Instituti-
on aller Institutionen zu überschreiten, die selbst wiederum die als
Nicht-Institution, als immer gegebenen und nie zu verantwortenden
Umstand vorausgesetzte Einbettung in den Kosmos der griechischen
Antike abgelöst hatte, wird schließlich einer realistischen Substan-
tialisierung des Absoluten Hegels gefolgt, die bessere Möglichkeiten
verschließt. Daß die dialektische Figur der Einheit von Verbindung
und Entzweiung nicht zu dem gesuchten denkbaren Konstrukt einer
Selbststabilisierung der Kultur führt, welche die ästhetische
Harmonie eines Kosmos und die moralische im Handeln vor einem
Adressaten hinter sich zu lassen vermag, entspringt wohl den Vorstel-
lungen eines sich in Institutionen als in Sedimenten nieder-
schlagenden eigentlichen Stromes von Lebensenergie. Die analytisch
zu erschliessende Polarität von realer und imaginärer Möglichkeit
wird in der Differenz von sozialer Institution und personalem Anders-
seinkönnen nicht entdeckt, da jene als Gehäuse vorgestellt werden,
statt als nur intelligible Rahmen aus fixierten Erwartungen gedacht zu
sein. Hier hätte die gedankliche Figur entfaltet werden müssen, die
voreilig zu einer Antwort auf die Frage nach dem Charakter desWelt-
geistes gebracht wurde. In der Spaltung von thematischem Bezugspol
der Handlung und deren Darstellung, in der Inkongruenz verschie-
dener Dimensionen von Darstellbarkeit, in der Diskrepanz zwischen
überlieferten Aufträgen und aktuellen Möglichkeitshorizonten wäre
das Zentrum der Selbst- und Weltvergewisserung zu suchen gewesen.
Die dem Bewußtsein des Schwebens mögliche Antwort auf nicht auf-
hebbare Fragen wurde damit nicht in der perpetuierten Antwortfähig-
keit gefunden, deren konkretisierbare Form die intellektuelle
Vorzeichnung von Bedingungen der Ausbildung perennierender Ur-
teilskraft hätte sein können. Ein in seiner Zwangsläufigkeit wie me-
chanisch ablaufender Prozeß unendlicher Kristallisation und Überkri-
stallisation von stählernen Gehäusen der Hörigkeit blieb übrig, wo
das Bewußtsein existentiellen Ausgesetztseins die unabschließbare
Ausbildung von Fertigkeiten der Aufmerksamkeitsbildung, des Urtei-



Mittel 287

lens und der Entscheidungsklugheit ins Zentrum der Theoriebildung
hätte bringen können.

Geschichte als lebendiger Automatismus

Die Verkleidung der Selbststabilisierung der Kultur als Operationsab-
lauf einer Maschine macht verständlich, welche systematische Rolle
die Anlehnung an die organologische Metaphysik auch hier hat727.
Die Einsicht in die bloße Kulturabkünftigkeit der erfahrbaren
Stabilisierungsleistungen hätte der Unruhe Raum gelassen, welche
Garantie es denn außerhalb der Kultursphäre für sie geben konnte.
Mochte Kultur nach immanenten Regeln stimmig und stabil entfaltet
werden, verbarg sich doch noch immer das Gespenst der Kontingenz
hinter einer solchen rein immanenten Lösung, so lange kulturelle
Übereinkünfte nicht mehr sein sollten als solche, Konventionen eben.
Die Einführung eines Prinzips, das nicht erst mit menschlicher Kultur
gesetzt wurde, sondern von dem sie abhängig war – die Einsetzung
eines Grundes, der nicht sie selbst sein durfte –, versprach, die
Organisation und Stabilisierung der Kultur, die ein unablässiger Pro-
zeß der Definition von Verfahren ist, sowohl mit der empirischen
Erfahrung wie mit den Forderungen einer anderes als empirische Fak-
tizität und phänomenale Kontingenz suchenden theoretischen Dia-
gnostik in Einklang zu bringen. Hier, in theorieimmanenten
Zwängen, liegt die Begründung der nicht nur phantastischen, sondern
auch für eine Philosophie als Medium der Emanzipation destruktiven
Annahme, die Regelmäßigkeiten und wiederholbaren Abläufe, die
eine transklassische Logik zu rekonstruieren habe, seien im Wesentli-
chen etwas wie ein Lebensprozeß 'höherer Ordnung'. Was Kant noch

727 Was oben als Einsetzung der These von der Technik als Organprojektion erläutert wurde,
hat bei Günther seine Wurzel in der Identifikation von Technik und entelechetischen Pro-
zeßabläufen nach dem Vorbild Oswald Spenglers; cf. Der Untergang des Abendlandes, l.
c., p. 1183. Hier waren schon die funktionsstabilen Bewegungsabläufe eines Tieres
'Technik'. Zusammen mit der Deutung aller kulturellen Objektivationsakte als Abspiege-
lung solcher 'Technik' in Technik ist dann die Gleichsetzung von Kultur und organis-
mischem Prozeß bekräftigt. Alles Fungieren ist 'technisch', weil alles organisch ist – und
umgekehrt. Das Muster, dem solches Denken folgt, hat Hans Blumenberg als die
„Verwechslung von hilfsweiser Beschreibung und abrufbarer Erklärung“ genau bestimmt
und den Zirkel, der damit gesetzt wird, bemerkt: Begriffe in Geschichten, Frf./M.: Suhr-
kamp, 1998; pp. 85 sq.



288 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

als unbehandelbares Thema abgewiesen hatte, wird unter
folgerichtiger Berufung auf Schellings Natursubjekt, die schlafende
Intelligenz der Welt, als die Antwort gegeben, daß es jenseits des em-
pirischen oder 'zweiwertigen' menschlichen Lebens eine Dimension
transhumanen Lebens gebe, wie es diesseits ein prähumanes in
Gestalt von Pflanzen und Tieren gibt. Die revolutionäre Umdeutung
der prästabilierten Harmonie, die das „System des transzendentalen
Idealismus“ enthielt, ist hier um einer biologistischen Entelechievor-
stellung willen, die organismische Abläufe in ihrer Stabilität erklärt,
aufgegeben worden. Die göttliche Güte und die Vorsehung, welche
die älteren Garantiemächte gewesen waren, sind, als anthropomorphe,
ausgefallen und das Fließgleichgewicht biotischer Systemzustände ist
in wenig bearbeiteter Form an ihre Stelle getreten. Resultat dieser ge-
waltsamen Operation ist aber die Entbehrlichkeit nicht nur der als
Leiter bis zu dieser These aufgebauten Theorie, sondern die aller kri-
tischen Theorie überhaupt. Was nun noch möglich wäre, ist eine rein
deskriptive Theorie; eine Philosophie aber, die Aufgabenstellungen
zu erkunden suchte, ein intellektuelles Instrumentarium, das
menschliche Existenz nicht als in übermenschlichen Funktionen
teleonom fungibel unterstellte, sondern auf dem unendlichen Wege
zu einem unausschöpfbaren Ziel, verliert vor diesem Panorama ihren
Sinn.

Vorläufiges Resümee

Die Günther ursprünglich prägende Form, Erfahrungen intellektuell
zu verarbeiten, hatte ihr besonderes Potential darin, auf ein aktuelles
Methodenbewußtsein in Fachwissenschaften zu führen. Die Nähe des
Spenglerschen Denkens zur anschaulich angeeigneten Biologie
ermöglichte eine Affinität zu den Verfahren der Gegenstandsrekon-
struktion, wie sie durch Bertalanffy, Haldane und andere folgenreich
begründet worden waren. So sind die Zeichen der Verwandtschaft
mit Theorien der Autopoiesis, der Selbstorganisation und Synergetik
Charakteristika der Teilhabe an einem zeitgenössischen wissenschaft-
lichen Paradigma, dem Haldane den Namen Holismus gegeben hatte.
In Spenglers Assimilation der Kulturtheorie an biologische Konzept-



Vorläufiges Resümee 289

fragmente lag schon der Zweifel an der Orientierbarkeit des Handelns
durch Einsicht zu Grunde, der die durch die Tatsache der Geschichte
bewiesene Selbständigkeit des Handelns vor aller Theorie als Thema
ermöglichte. Dieser Primat der Praxis sollte nun systematisch denkbar
gemacht werden, indem die immanente Stabilität der Handlungssphä-
re nach dem Vorbild von Wirkungskreisen gedacht wurde, deren Re-
produktion durch dynamische Kräftegleichgewichte, eine Homöosta-
se, garantiert war, nicht durch finalursächliche Determination. Suchte
man ein philosophisches Paradigma, das dieses Themenfeld in der
Bildung eines adäquaten 'Weltbegriffs' aufnahm, lag der Versuch
Hegels, die Verlaufsform des ������
���� als Grundform der Kon-
kludenz einander wechselseitig sollizitierender Akte zu konstruieren,
nicht in exotischer Entfernung. In der “Phänomenologie des Geistes”
war der Durchbruch zu einer Darstellungsform gegeben, die zwar
dem Namen nach an die Form kunstfertiger Unterredung anschloß,
doch den Vorgang des Disputierens nur noch als populäres Sinnbild
für den rekonstruierten Typus von Abläufen nehmen konnte. Tat-
sächlich hatte sich im Übergang zur frühen Industriegesellschaft die
bewußtseinsprägende Macht der Erfahrung handwerklicher, privat
zweckerfüllender Tätigkeit bereits so weit aufgelöst, daß Hegel als
Urbild des neuen Rationalitätsbegriffs den sich an Resultaten von
Handlungen immer modifizierenden Vollzug von Handlungen entfal-
ten konnte. Nicht die lineare Schrittfolge vom gegebenen Material
zum bezweckten Produkt war hier als Folge konkludenter Akte unter-
stellt, sondern die Bewegung, die den in einem Produkt realisierten
Zweck wieder als Ausgangspunkt einer neuen Realisierung zurückge-
spiegelt aufnahm und mit 'Demselben im Anderen' fortzulaufen hatte.
Wollte man im Anschluß an dieses Konzept den theoriestrategisch

wichtigen Aspekt abweisen, die Geschichte des Menschen laufe
teleologisch auf die Deckung von Weltbedingungen und Menschen-
würdigem dadurch zu, daß jene identisch mit dem würden, was durch
menschliches Handeln konstituiert wird, war eine Einsetzung nötig,
die den perennierenden Vorgang der Weltbildung als nicht beliebig
möglichen denkbar machte. Weicht man der neueren Reprise Hobbes-
scher Theorie aus und rekonstruiert Handlungen und Verhaltensdis-
positionen nicht unter der systematischen Annahme, Subjektivität sei
Leistung der Selbsterhaltung, würde eine Antwort nötig, die den Sinn



290 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

kulturellen Handelns nach anderen als utilitaristischen Kriterien be-
stimmte. Andernfalls wäre jede empirisch erfolgreiche Handlung ge-
rade recht, da Kriterien für Angemessenheit über deren Horizont hin-
aus nicht begründbar wären. Doch in dieser Tendenz bleibt die Ant-
wort der Güntherschen Theorie verfangen, da zwar die Handlung des
Einzelnen von naturalistischer Selbstbehauptung unabhängig konzi-
piert werden konnte, doch nun die Selbsterhaltung der Gattung als
letzter Zweck zu denken wäre: Sinn der kulturellen Reproduktion wä-
re ihre Fortsetzung. Den trans-Aristotelischen Menschen als Organ
eines 'transhumanen' Lebensprozesses zu skizzieren, entspricht mit
vollkommener Konsequenz dieser Vorzeichnung. Der Gedanke wäre
als biologischer allerdings nur in der Paradoxie einlösbar, daß die Na-
tur eine Gattung hervorgebracht habe, die sich allein im Kampf gegen
die Natur zu bewahren vermöchte. Die Aufmerksamkeit wanderte
dann von selbst zu der schwächeren Fassung, es sei eine Gattung ent-
standen, die die Reproduktion ihrer Existenzbedingungen nur durch
eigene Anstrengungen zu leisten vermöchte. Wo aber bliebe dabei die
dramatische Pointe der 'Selbstbehauptung'? Müßte nicht zugleich ge-
dacht werden, daß das sich selbst behauptende Naturwesen von Natur
aus durch eben die Fähigkeiten konstuituiert würde, die diese Repro-
duktion sicherten? Es könnte darum allenfalls der Schatten des Ge-
dankens gedacht sein, der Mensch sei ein Abfall von dem, was die in
sich harmonisch zirkulierende Natur 'von sich aus' immer wieder her-
stelle. Dann aber wäre Natur weniger der Feind, gegen den es zu
kämpfen gälte, als die Minimalausstattung, deren Möglichkeiten nicht
mehr geachtet werden und Selbstbehauptung Erfordernis des
Schutzes einer über das Gegebene hinausführenden Neugier und
Wunschbestimmung vor der magnetischen Kraft der Sicherheit in be-
währten Beständen. Vielleicht liegt in der Wendung, den Menschen
als bloßes Organ eines kosmischen Metabolismus zu denken, dem
Überschreitung der 'natürlichen Natur' als sein proprium zugespro-
chen wird, seine Anerkennung als eines Wesens, das sich selbst nur
zu reproduzieren vermag, wenn es seine Möglichkeiten potenziert –
gewissermaßen als animal potentiale. Dann müßte die Rede von der
'Rationalität des Universums' erst recht als Metapher aufgeschlossen
werden, wollte man dem pyrrhonischen Fatalismus entgehen, daß die
Essenz des zu Behauptenden mit seiner Existenz schon gegeben sei



Vorläufiges Resümee 291

und man sich darum auf die Wirkung einer ihr einwohnenden Entele-
chie verlassen könne, wenn man immer nur das Nächstliegende täte.
Gegen den freudigen Fatalismus als letztes Resultat skeptischer
Reserve bezüglich der menschlichen Fähigkeit, unverschuldete Un-
mündigkeit aufzuheben, bliebe dann tatsächlich nichts als unphiloso-
phischer 'Pragmatismus'. Daß damit erneut das Recht der vom Kultur-
prozeß mit Gleichgültigkeit gegen ihre Erfüllungsbedürfnisse Ver-
brauchten gesetzt ist, diese naturähnliche Harmonie mit Gewalt zu
stören, vielleicht sogar zu zerstören, wenn ihnen nicht Kompensation
geboten wird, liegt auf der Hand. 
Die Fixierung der kosmischen Genese neuer Rationalitätsformen an

einem nicht-traditionellen Zeichensystem deutet an, daß hier ein
tieferer Gedanke immerhin gewirkt haben mag, da als Mittel, diesem
Lebewesen die Reproduktion zu sichern, die Erzeugung und Wirkung
von Symbolen mindestens gedanklich umspielt worden war. Die ad-
äquate Entfaltung wäre dann schon mit der Setzung des methodischen
Ideals verhindert worden. Der Aufbau mathematikartiger Kalküle in
der Formalen Logik hatte mit dem logizistischen Programm nicht zu-
fällig den Versuch hervorgebracht, die Stringenz mathematischer
Konstruktionen als Fall des aller willkürlichen Setzung entzogenen
Zusammenhangs des Logischen zu denken. So, wie hier geglaubt
worden war, die Konkludenz mathematischer Handlungsfolgen, der
Algorithmen, lasse sich auf die Konsequenz ableitbarer Sätze zurück-
führen, hoffte Gotthard Günther umgekehrt, jedem konstruierbaren
Algorithmus ein willkürfreies consequor ablesen zu können. Seine
eigenen Versuche sind Indiz für die Unerfüllbarkeit dieser systema-
tischen Prätension, denn das über Jahrzehnte mit der Geduld des
Handwerkers geübte 'Pröbeln'728 an Kalkülentwürfen zeigt, daß ein
Algorithmus nur das Problem aufzulösen hilft, für das er konstruiert
wurde. Vor der Konstruktion, die keine Folge logischer Konsequen-
zen, sondern eine willkürlich definierte Kette von Operationen ist729,

728 So wurde das bis ins 19. Jahrhundert angewandte iterativ probierende Verfahren zum
Feinschliff optischer Linsen mit erwünschten Brechungswinkeln genannt. Erst der Phy-
siker Ernst Abbe und der Chemiker Otto Schott fanden die Verfahren, Material und Form
gezielt im Voraus zu bestimmen.

729 Logische Folgerungen erschließen hier nur einschränkende Bedingungen: eine Operation 
Z, die auf einer Größe x ausgeführt werden soll, kann erst nach einer Operation Y er-
folgen, wenn nur diese den Wert von x ergibt. Aber daß x in Y berechnet wurde, macht



292 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

muß das Problem, dem er angemessen wird, identifiziert und analy-
tisch erschlossen sein. Einen Algorithmus konstruieren zu wollen, der
ein Problem löst, das wir noch nicht einmal zu denken vermögen, ist
eine contradictio in adiecto. 
Das nicht zu bemerken, ist Bedingung der Hoffnung, nicht finalur-

sächlich konstituierte, sondern aus einem unerkannten Kraftquell
wirkursächlich angetriebene Handlungsketten ließen sich in einem
Algorithmus modellieren. Da aber dessen Begriff das erstrebte Mittel
nicht hergibt, muß der konstruktive Gedanke ausweichen und ein
Substitut finden. Die Maschine, ist sie einmal als organischer Prozeß-
ablauf gedacht, füllt hier die leere Stelle im Algorithmenmodell
scheinbar vollkommen aus. So macht sich dann ein Aristotelismus
geltend, der bei einem Theoretiker, der die Kontingenz der Fälle und
die Relativität der Regelapplikation anerkennt, um sie prinzipiell
anders als die Tradition zu bewältigen, seltsam anmutete, wenn er
nicht als Zeichen verständlichen Ungenügens vor der Größe der
selbstgestellten Aufgabe erkennbar wäre. Die Umformung der pla-
tonischen Ideen in die Wesen, die sich in den Erscheinungen entele-
chetisch selbst realisierten, war die Antwort des Aristoteles auf die
Frage, wie das Theoretische und das Faktische in Kongruenz gedacht
werden könnten – und sie ist es auch hier. Anders als die aristo-
telische Antwort aber bedeutet die Orientierung auf einen Algorith-
mus, der Berechenbarkeit der Kulturentwicklung in den nächsten
hundert, zweihundert oder auch dreitausend Jahren garantierte730,
daß das der Natur nach Frühere nicht mehr das für uns Spätere wäre,
sondern in den Formeln, deren Resultate für bestimmte Zeitpunkte
berechnet werden könnten, hier und jetzt verfügbar. Damit, daß ma-
thematische Formeln garantierter Berechnungssicherheit nur für zy-
klische Vorgänge möglich sind, korrespondiert, daß ein solches Kon-
zept vollständiger Berechenbarkeit für nachfolgende Generationen
ausschließt, noch irgend eine neue Erfahrung machen zu können und
das Charakeristikum der absolut neuen Epoche der Menschheitsge-
schichte würde: semper idem. Hier führt das Mißtrauen in die Funkti-
on der Intelligenz, die theoretische Dimension der allgemeinen

nicht logisch notwendig, daß Z folgt. Algorithmen sind finaldeterminierte Folgen, könnte
man sagen.

730 Martin Heidegger und die Weltgeschichte des Nichts, in: Beiträge III, l. c., p. 260.



Vorläufiges Resümee 293

Regeln als bloßen Rahmen möglicher Entscheidungen über die
Identität von Fällen anzuwenden, auf einen Typus der Genese von
Fakten aus Theorie, die in Berufung auf den technischen Automaten
eine ermutigende Evidenz zu haben scheint. Voraussetzung dafür ist
jedoch, daß der ahnungsvoll umspielte Strukturalismus in diesem
Entwurf einer Theorie der Unterscheidungsmöglichkeiten die
organismische Ganzheit nicht mehr als Hilfsmittel der Verdeutli-
chung, sondern als Erklärungsgrund nimmt. Erst dann reproduziert
sich das allgemeine Gesetz durch die wechselseitige Sollizitation der
Fälle nicht mehr wie ein Organismus durch die Wechselwirkung der
Organe, sondern es ist einer und die Fälle konstituieren sich durch
kausale Einwirkung aufeinander. 
Die Verführung zum organologischen Denken hat nicht zuletzt dar-

in ihre Kraft, daß der Organismus als ein mit der Evidenz der An-
schaulichkeit beglaubigtes Faktum erscheint. Es bedarf einer
Besinnung, um festzustellen, daß der vermeintlich anschaubar gege-
bene Organismus nicht beobachtet werden kann, sondern ein Gedach-
tes ist. Beobachten lassen sich nur einzelne Phänomene an lebendem
Gewebe oder der Körper im Raum, nicht aber das homöostatisch sich
einspielende Zusammenwirken verschiedener Kraftwirkungen. Daß
diese nur gedacht werden können, suggeriert zugleich die Identität
des Organischen mit jedem, das als strukturell Organisiertes konzi-
piert wird. Vergessen wäre dabei, daß Organismus als ein Gleichge-
wicht physischer Kräfte zu denken ist, was der Struktur einer Theorie
oder einer Sprache kaum aufschlußreich zuschreibbar ist. Setzte man
einen psychologischen Naturalismus ein, die identifizierten Fälle
einer Regel mit Zuständen, etwa des Großhirns, zu parallelisieren, um
den Beziehungen der Fälle zueinander und zu ihrer Gesamtheit das
Modell kausaler Wechselwirkung von Zuständen und deren Gesamt-
heit, der organismischen Kreiskausalität, zu substituieren, käme man
ebensowenig über die Tradition hinaus, denn damit wäre die
Diskurskonstellation nach Descartes wiederhergestellt – mit einem
kybernetischen Hirnmodell an Stelle des Uhrwerks. Hier wird die
Leerheit der Antworten vom Typus der 'Selbstorganisation des Uni-
versums' für ein Wesen deutlich, das Theorie unter der Vor-
aussetzung betreibt, aus ihr seine Handlungen bestimmen zu können.
Die historische Verschiebung und Umformung der Möglichkeits-



294 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

rahmen für das, was der Fall sein kann, erfolgte hier nach einem im-
manenten Automatismus. Die Entscheidung über Angemessenheit
einer Regel, ihre Erweiterung, ihre Ersetzung durch neue wäre der
Willkür dadurch entzogen gedacht, daß sie als ein Naturschicksal
konzipiert ist, das sich durch individuelle Akte der Intelligenz hin-
durch selbst erfüllte. Der Spielraum, in dem Gelingen und Mißlingen
möglich wären, verblaßte zum Schein. Der Druck, den die Gesell-
schaft auf die bedürftigen Individuen ausübt, mit 'Erfolgen' Beweise
ihrer Glückswürdigkeit zu erbringen, drängte dann wie selbstver-
ständlich zur Haltung des Desperados, im besseren Falle: des
stoischen Weisen, der nicht nur gegen die Bedürfnisse anderer, son-
dern auch gegen die eigenen Geringschätzung demonstrierte, denn
über seine Ausstattung mit Begabung und die Möglichkeit ihrer
Realisierung entschiede er nicht durch willentlichen Entschluß. Sein
Halt müßte das Restvertrauen in ein fatum sein, das den Sinn persön-
lichen Verzichts in der Förderung einer überpersönlichen Größe ver-
bürgte.
Daß nach einem solchen Theorieresultat auch gesucht wurde, be-

kräftigten die tentativen Äußerungen, Automaten der Verständigung,
Maschinen der Interpretation und Roboter der Entscheidung antizi-
pieren zu wollen. Der Übertritt in die organologische Metaphysik, die
sich nur als die andere Seite der technologisch-algorithmischen
erwies, macht explizit, daß in dieser Theorie die Aufhebung der
kulturellen Funktion von Theorie tatsächlich gedacht ist. Es wäre als
realisierter Zustand immerhin der der Erlösung, denn die unausweich-
lich in Realisierung tretende Verlaufsgesetzlichkeit der Kultur-
entwicklung höbe alle Schuldigkeit des Menschen gegenüber seines-
gleichen und den nicht von ihm geschaffenen Bedingungen seiner
Existenz auf. Vollzugsorgane des fati bedürften keiner Rechfertigung
ihres Handelns und Verhaltens, und was als Unterlassung oder Schei-
tern erschiene, wäre Teil einer nicht durch willkürlich gesetzte Akte
zu korrigierenden Ökonomie technisch-funktionaler Notwendigkei-
ten. Damit wäre hier jedoch behauptet, daß die Besetzung von
Funktionsstellen in der Kultur gemäß den Bedingungen von deren
Selbstreproduktion identisch wäre mit der Bewältigung menschlicher
Unfähigkeit, Phantasie für Urteilskraft zu entfalten. 



Vorläufiges Resümee 295

Dieser verriegelnden Tendenz entgegen steht der Doppelsinn inter-
pretationsfrei verständlicher Suggestivcharaktere. Hier ist ein Mittel
angedeutet, die Fähigkeit der Intelligenz zu rekonstruieren, Ereignis-
se als Fakt zwar keiner bekannten Regel zu identifizieren, aber doch
als Initiale einer neuen, noch zu konstruierenden. Die Qualifikation
durch den Wahrnehmungseindruck wäre hier als Substrat anhebender
symbolischer Konstitution von Wirklichkeit eingeführt. Die Durch-
führung einer Theorie ihrer Stellung in der Bildung von Unterschei-
dungsmöglichkeiten theoretischer und praktischer Handlungen wäre
aber erst noch zu geben. Die Spannweite möglicher Entfaltungen ist
durch die von Hegel sarkastisch bemerkte Verschwommenheit des
'vielsagenden Eindrucks', der eben allerlei, doch nichts zweifelsfrei
Bestimmtes sage, und den Optimismus der Neuen Phänomenologie
nach Heidegger, die das Vielsagende als reiche Sammlung von
Möglichkeiten der durch es prädeterminierten Präzisierbarkeit zu
konzipieren sucht, gekennzeichnet. Eine Theorie, die beide Pole zu
relativieren geeignet wäre, sowohl die absolute Setzung einer Identi-
fikation durch die Intelligenz wie auch die absolute Autorität im-
pressiver Evidenz von Phänomenen, enthielte Potentiale, die Einheit
der Kultur in der Dynamik komplementärer Formen von Wirklich-
keitskonstitution zu denken – sowohl in der Einheit des individuellen
Lebens, das sich zwischen rational geleiteter Emanzipation und sinn-
licher Irritation zerrissen erfährt, wie auch in der Gesamtheit ver-
schiedener sozialer Gruppen, von denen die einen mit der, Vitalität
aushöhlenden, absoluten Kultivierung intellektueller Setzungen und
die anderen, mit der Gefahr zerstörender Regressionen, in der abso-
luten Orientierung auf die scheinbare Eindeutigkeit impressiver Evi-
denzen leben.
Es wäre dies keine Theorie des Automatismus dieses Ausgleichs,

sondern eine, die dessen Vollzug so verstehbar machte, daß ihr Rezi-
pient mit Bewußtsein zum Produzenten des geteilten Lebens werden
könnte. Er hätte Wissen vom Vollziehen einer Entscheidung ohne das
Diktat einer bestimmten. Darum lieferte sie auch kein Organon, son-
dern nur ein erwünschtes Kathartikon des gemeinen Verstandes. So
könnte sie, wie die maßgebenden Philosophien vor ihr, als zugleich
Theorie und Praxis der Erzeugung von Unterscheidungsmöglichkei-
ten fungieren, nicht aber als Plan eines subjektfreien Automaten.



296 6. Ausblick. Organisch-technische Metaphysik

Sie wäre darin nicht die Identifikation eines Bestandes, sondern die
Demonstration einer möglichen Haltung als Antwort auf die Frage,
was es heiße, ein Mensch zu sein. 



 



 



Interview mit Heinz von Foerster

Kai Lorenz, 
Gernot Grube
(Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften)

Berlin, 23. Januar 1997
Hotel Hilton am Gendarmenmarkt 

- I -

Heinz von Foerster: .. Was macht Ihnen denn Spaß?

Kai Lorenz: Mit machte es außerordentlich viel Spaß, wenn wir anfingen, zu plau-

dern -

Aha! Nun gut, dann erzähle ich Ihnen, wie ich Gotthard Günther
kennengelernt habe.
Nun, mein background bestand ja darin, daß ich ein Labor ge-

gründet hatte, das Biological Computer Lab an der University of Illi-
nois – da sind sehr viele freaks gewesen, also Leute, die nicht so den-
ken wie alle anderen. Die haben bei mir alle ein Rettungsnetz ge-
funden, die kamen alle heruntergeflogen vom high trapeze, vom
flying trapeze und das BCL, das Biological Computer Lab, hat die
aufgefangen. Natürlich waren wir ein sehr interessantes, kreatives La-
boratorium, Leute von der ganzen Welt sind gekommen, Humberto
Maturana731 war für zwei Jahre bei uns, Lars Löfgren732 – also die Lo-

731 Humberto Maturana, der Begründer des Konzepts der Autopoiesis. Veröffentlichte z. B.
zusammen mit Franciso Varela Der Baum der Erkenntnis, Bern et al.: Goldmann, 1987.

732 Lars Löfgren, heute (2000) Prof. em. am Lund Institute of Technology, Schweden,
erstrebt „eine holistische, komplementaristische Konzeption von Sprache, die spezielle
Arten wie genetische Sprache, Programmiersprachen, formelle Sprachen, zerebrale Spra-
chen und externe Kommunikationssprachen einschließen kann“ (http://kultur.aec.at/fes
tival/1992/lofg.html). – Veröffentlichte u. a. Automata of high complexity and methods of
increasing their reliability by redundancy, in: Information and Control, vol. 1, nr. 2, May
1958, Orlando: Academic Press; pp. 127-147.

299



300 Interview mit Heinz von Foerster

giker, die die unübliche Logik gemacht haben, die Lehrer, die un-
mögliche Erziehung gemacht haben, die Schüler .. - Da war ein
junges Mädchen, es ist zu mir gekommen mit Tränen in den Augen
und sagt: Ich wollte Astronomie studieren! Ich hab gesagt: Ja und
warum studierst du nicht Astronomie? - Ich bin zum Dekan gegangen
und hab ihm gesagt, ich würde gern Astronomie studieren. Da hat er
gesagt: 'Was genau wollen sie studieren?' - Ich möchte gern einen
Sternenkatalog auf dem Computer implementieren, wo man sofort
weiß: wo sind die Nebel, die mehr so und so ein Spektrogramm
haben, wo sind die pulsare stars, wo diese Sterne sind, wo jene Ster-
ne sind – ein computerized project, wo man einfach nur hineintastet,
was man will und kriegt die Antwort. Da sagt er: 'Liebe junge Dame,
sie sind im falschen Department!' - Ja wieso? - 'Schaun's her, wir
haben hier: Fernrohre, Teleskope – und nicht: Computer!' Die kam
dann zu mir, nicht. Diese junge Dame ist heute in Chicago, hat die
größte Maschine, die alle Bilder speichert, die in Chicago in den Aus-
stellungen, in den Museen und in den Galerien vorhanden sind und
kann sie sofort lokalisieren. Malerei, Maler, Stil etcetera, etcetera –
einen Expertenkatalog.

KL: Sie hat ihre Idee des Expertensystems verwirklicht, nur nicht ..

.. nur nicht in der Astronomie, was sie gerne gemacht hätte, weil:
sie liebte Sterne .. naja, jetzt liebt sie halt Bilder.
Mein wirklicher Schutzheiliger vom Biologischen Computer Lab

war ein, wie er sich selber nannte, ein Neurophilosoph oder wie er
sich auch nannte, ein experimental epistemologist, ein expe-
rimenteller Erkenntnistheoretiker. Das war Warren McCulloch733.
Warren McCulloch war der Vorstand von der Neuropsychiatrie an
der Universität von Illinois in Chicago, später am M.I.T., wurde ein-
geladen dort am Electronic Research Lab mitzuarbeiten, obwohl er ja
ein Neurologe war. Aber das war dort so breit gefächert, daß man ge-
wußt hat, man kann nicht auf einem Steckenpferd nur herumreiten.
Dieser Warren McCulloch – ein Genie, unwahrscheinlich! Ein

733 Warren Sturgis McCulloch (1898-1972), Mediziner, arbeitete als Neurophysiologe an der
Yale University, als Psychiater an der State University of Illinois, schließlich am Rese-
arch Laboratory for Electronics des M.I.T. - Veröffentlichte u. a. Embodiments of Mind,
1965, dt. als  Verkörperungen des Geistes, Wien, New York: Springer, 1988.



Interview mit Heinz von Foerster 301

sprachliches Genie, ein intellektuelles, der hat die Logik gekonnt, der
hat die Physiologie gekonnt, der hat ganz wichtige, grundlegende Pa-
piere geschreiben, so 1943/44, über das Nervensystem. Ein Papier
zum Beispiel: A Logical Calculus of Ideas Immanent in Nervous Ac-
tivity, also Ein logischer Kalkül von Ideen, immanent in den Nerven-
aktivitäten – so sehen Sie schon, was da los war! Unglaublich! Er hat
den ganzen logischen Apparat benützt, von Hilbert und dann später
die Carnap-, die Wiener Carnap-Schreibweise – ein unerhörtes Pa-
pier! John von Neumann, der Rechenmaschinen-Revolutionär und
Erfinder in ganz neuen Entwicklungsrichtungen, der hat dieses Papier
von McCulloch und Pitts734 als das für den Beginn des 20. Jahr-
hunderts wesentliche Papier zum Verständnis des Computer-Rech-
nens überall propagiert. Na jedenfalls, der McCulloch war mein
Schutzpatron und eines Tages – nein, nein: eines Nachts, er hat nie
am Tag angerufen! –, eines Nachts um zwei ruft er mich an in Illinois
– wann war das wohl? das muß so um '60 herum gewesen sein, '59
oder '61, das weiß ich jetzt nicht mehr genau – er ruft mich an, sagt:
Heinz, ich bin hier in Richmond, Georgia, ich hab hier einen Mann
getroffen, den kein Mensch versteht, außer du, und warum ladest du
den nicht ein? Und da hab' ich gesagt: Ja, was ist das für ein
Mensch? - Ja, ein Logiker, der heißt Gotthard Günther, und lad' ihn
doch ein zu deinem Seminar, oder was immer du hast! - Naja, wenn
der Warren McCulloch mir sagt, ich soll ihn einladen, lad' ich diesen
Gotthard Günther ein! Und wie der Warren schon angekündigt hat,
den versteht kein Mensch – aber ich, Heinz, werde ihn wohl
verstehen. So kam der Gotthard Günther. Wie sich herausstellt, der
war an der Universität in Halle735 von den Nazis verfolgt worden,
mußte fliehen. Er hat diese wunderschöne Story erzählt, er mußte den
Loyalty Oath, also den Glaubenseid leisten ..

KL: .. auf den 'Führer' ..

734 Walter H. Pitts, (geb. 1924), Beiträge zur mathematischen Theorie Neuronaler Netze,
Mitarbeit an Nicolas Rashevskys Forschungsgruppe Mathematical Biophysics an der
University of Chicago, 1947 am M.I.T. Zusammenarbeit mit Nobert Wiener (cf.
http://artsci. wustl.edu/~philos/MindDict/pitts.html).

735 Gemeint ist wahrscheinlich Leipzig, wo Günther 1934-1936 Assistent am Philoso-
phischen Seminar war.



302 Interview mit Heinz von Foerster

.. auf den 'Führer', auf die neue Politik. Also, hat er wohl dort ge-
sagt, ich unterschreibe das Papier mit dem größten Vergnügen, aber
das Deutsch ist so schlecht, das kann ich nicht. Dann ist er eingeladen
gewesen zur Uni in Mailand und wollte wieder zurückkommen, da
haben ihn Freunde angerufen und gesagt: Lieber Gotthard, die glau-
ben dir nicht, deine Sache mit dem schlechten Deutsch, besser, kom-
mst nicht wieder zurück nach Halle! Und da war er in Italien, unter
Mussolini – die wollten ihn wieder zurückschicken nach Deutsch-
land. Da ist es ihm dann gelungen – seine Frau hatte Verwandte in
Südafrika –, über Nacht, mit nichts, nur einem kleinen Koffer, nach
Südafrika auszuwandern. Dort blieben sie, er hat da unterrichtet, in
Stellenbosch, einer südafrikanischen Universität736, und da erzählte er
immer – es gab schon in Wien den schönen Witz, wie nach den Nazis
die Russen gekommen sind: Von dem einen Paradies in das andere
Paradies .. - und das hat der Gotthard auch bezüglich Stellenbosch
gesagt: Von dem einen 'Paradies' in das andere 'Paradies'. So, und
da war er eine Zeit lang, und sie hatte, glaub' ich, auch Verwandte in
Amerika gehabt737, und nach vier Jahren oder länger sind sie dann
nach Amerika ausgewandert. Sie hat eine Stelle als Volksschullehre-
rin in einer Negerschule gehabt, es war in den Südstaaten, mit
schwarzen kleinen Mädel und Buben, die hat sie unterrichtet. Und er
hat nach mühsamer Anstrengung ein Stipendium bekommen von der
Bollingen Foundation, die ihm tausend Dollar oder vielleicht sogar
zweitausend für Studien der nicht-Aristotelischen Logik gegeben hat.
In dieser Stellung hat er den McCulloch kennengelernt, McCulloch
hat einen Vortrag gehalten, wie er mir erzählt hat: Dann am Ende des
Vortrags kam so ein Mensch mit Brille und so komisch verzwickt,
und der hat mich die besten Sachen gefragt, die ich je gefragt
worden bin. Und da hab ich gefragt: 'Was machen Sie?' Da hat er
gesagt: 'Ich mach etwas Licht ..' - und da hab ich dich angerufen,
Heinz: Mach was für den Menschen!
Also kam Gotthard. Das Biological Computer Lab hat ein wöchent-

liches Seminar gehabt, Freitag nachmittag um drei. Gotthard hält also
seinen Vortrag, die Leute freuen sich, finden's sehr lustig – haben
aber kein Wort verstanden. Doch ich hab sofort gesehen, warum der

736 Universität von Kapstadt-Stellenbosch.
737 Konnte von mir nicht näher erforscht werden. - K.L.



Interview mit Heinz von Foerster 303

Warren McCulloch sagt, der Gotthard soll bei uns arbeiten oder über-
haupt kommen – das war sofort klar. Wir haben uns ja für die biolo-
gische Problematik interessiert. Die ist z.B. wunderbar ausgedrückt in
dem Vortrag, den die Akademie mir vorgeschlagen hat, hier als erstes
zu halten738. Und der Titel von dem Vortrag war: „Systeme beobach-
ten“ – also was tut es, beobachten wir Systeme oder sind es Systeme,
die beobachten, also diese Doppelzüngigkeit, und die fassen Sie nicht
in der normalen Logik. Also wenn Sie in ganz normaler zweiwertiger
Logik diesen einfachen Satz aufschreiben wollen, geht's nicht,
können Sie nicht. Und daher haben wir uns ununterbrochen umge-
schaut nach Logikern, die heraustreten aus der Ja/Nein-Wahr/Falsch-
Logik und eine allgemeinere Logik bauen können, so, daß der Logi-
ker 'drinnen' in der Logik ist, nicht, das ist das Problem. Wir tun
immer so, als ob das da draußen wäre, und über mich kann ich nichts
sagen, aber das Problem ist ja, der Beobachter muß ja über sich was
sagen können, denn er ist ein Beobachter, er muß die Verantwortung
anerkennen – wenn er die Verantwortung nicht hat, dann geht ja alles
sehr einfach, nicht. Aber wenn er sagt, der lügt oder der spricht die
Wahrheit, dann ist das der Beobachter, der sagt, der lügt, und nicht
der, der beurteilt wird – das ist ja uninteressant, ob der die Wahrheit
spricht oder lügt: dieser Mensch behauptet es! So haben wir uns um-
geschaut nach Logikern, die diese Mehrwertigkeit eher verstehen
können. Wir haben sehr viel mit Tarski739, dem polnischen Logiker,
Kontakt gehabt, dann haben wir oft am Institut von Illinois einen
ganz wichtigen Menschen gehabt, Turquette740, mehrwertige Logik
betreibt der, die mehrwertige Logik genau wie zweiwertige Logik,
nur daß er einmal 1-2, einmal 2-3 oder 1-3 verwendet – also nicht die
übliche Sache. Wie der Gotthard mit mir gesprochen hat .. Mensch,
der weiß um was es sich handelt!!
Und so hab ich gefragt, was er macht – da hab ich von diesem

schrecklichen Zustand gehört, seine Existenz oder besser Nicht-

738 Öffentlicher Vortrag auf Einladung der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissen-
schaften, Berlin, 22. Januar 1997.

739 Alfred Tarski (1902-1983), Mathematiker; wichtige Anstöße für die Diskussion um die
Grundlagen der Mathematik im 20. Jahrhundert.

740 Atwell R. Turquette veröffentlichte mit J. Barkley Rosser 1952 Many-valued Logics, von
dem Siegfried Gottwald urteilt, es sei „für lange Zeit das Standardwerk“ gewesen
(Mehrwertige Logik, l. c., p. 5).



304 Interview mit Heinz von Foerster

Existenz in Amerika kennengelernt und hab ihn gefragt, ob er mit
nach Illinois kommen würde und bei uns arbeiten würde – das hat er
natürlich mit Begeisterung angenommen. Mein Problem war ja
immer, diese odds, also die nicht-funktionierenden Leute, bei mir ins
Labor zu bringen. Mein Labor war in einem department of Electrical
Engineering, also einem department für Elektronik, oder für
elektrisches Ingenieurwesen – dort war mein Labor. Jetzt kommt man
zu dem Dekan von dem Lehrgebiet Elektrotechnik und sagt, man
möchte gern einen Hegel-Philosophen haben. Sagt der: Hegel, was ist
das, how do you spell it? - Oder, der Gotthard war ja auch Philosoph
für fernöstliche Philosophie, ja? Jetzt kommen Sie zu einem Dekan
von einer Lehrkanzel für Elektrotechnik und sagen, Sie wollen einen
Menschen haben, der für fernöstliche Philosophie der Fachmann ist.
Sagt der: Ja lieber Heinz, warum schickst Du den nicht ins depart-
ment für Philosophie? - und so weiter. Aber es ist mir gelungen, ihn
zu überreden und ich hab dem Gotthard ein Gehalt angeboten, das
dem eines amerikanischen Professors von seinem Status entsprach.
Also nach 1000 Dollar im Jahr hat der plötzlich 25000 Dollar im Jahr
bekommen, Sie können sich vorstellen, was für einen Sprung der ge-
macht hat. Der ist mit seiner Frau Mike741 gekommen und war im
siebten Himmel. Er hatte nichts anderes zu tun gehabt, als mit jungen
Studenten zu diskutieren, zu argumentieren und von Zeit zu Zeit,
wenn er Lust hatte, einen Vortrag zu halten – also der war im Pa-
radies, wirklich im Paradies.

GG: .. diese Herausforderung, die in dieser Logik bestand, anzunehmen .. - im

Grunde genommen: aus dem Rahmen herauszuspringen .. Ist es denn so, daß

Günther das geschafft hat?

Das hat er absolut geschafft, ja, das hat er durchaus geschafft, das
kann man sagen. Und zwar, ich kann ja ein paar Beispiele geben, das
ist einfach so obvious, nicht, also, der wesentliche Schritt ist eine
Erweiterung, ist nicht ein Rezept für's Rechnen, sondern die Idee der
'Ablehnung', im Englischen war der Terminus rejection. Also, wenn
es sich um ein Argument handelt, Ja oder Nein, sagt der Gotthard:
Um dieses Argument überhaupt zu behandeln, muß ich einen Platz

741 ['Mi:ke] - Gotthard Günthers Kosename für seine Frau Marie.



Interview mit Heinz von Foerster 305

haben, in dem ich das Ja oder Nein sage! - also eine sogenannte
place-value logic. Ich muß einen Platz haben, für den ich die Proposi-
tion ausdrücke – das ist, was die meisten Logiker nicht verstanden
haben. Die haben nämlich geglaubt, ich muß nur was behaupten, und
dann sag ich Ja, Nein oder Mehr oder Weniger oder so etwas.

GG: Also die Aussage fällt vom Himmel ..

.. ja, die ist schon da – da brauch ich nicht zu diskutieren. Nur der
Gotthard sagt: Nein, nein, so ist das nicht! Die Aussage muß einen
Platz haben, um aufzutauchen, und dann kann ich darüber sprechen,
ob sie wahr oder falsch ist.- Und diese Einsetzung, ob sie erlaubt
oder nicht erlaubt ist, hat er rejection value genannt. Das heißt, die
Proposition selber wird manchmal nicht akzeptiert, abgelehnt. Nicht
falsch gemacht, sondern nur abgelehnt. Es gibt diesen schönen Satz
im Tractatus von Wittgenstein, daß eine Proposition p und ihre Ver-
neinung über dasselbe sprechen. Es ist nun ganz wichtig, daß man
das versteht. Das ist das, was die Revolutionäre nicht verstehen: sie
sagen Nieder mit dem König! -Danke, wird der sagen, sehr lieb, daß
Ihr wieder von mir gesprochen habt! Jawohl, da haben Sie wieder
fünf Schilling. Nicht? Das haben Revolutionen eben: indem du Nein
sagst, bestätigst du das Ja. Oder wenn du das Ja bestätigst, erzeugst
du sofort das Nein. Also hat Günther gesagt, lassen wir das mit dem
König weg, ja?

GG: Eine Frage dazu: Also wenn ich jetzt diese rejection nehme, als Haltung oder

Umgang oder wie auch immer, und es in Verbindung bringe mit der Typentheorie

von Russell – könnte ich behaupten, daß Russells Herangehensweise eine solche

rejection ist?

Nein, das glaube ich nicht, das würde ich nicht sagen ..

GG: .. also daß sein Verbot, sozusagen, ..

.. ja, ich verstehe. - Nein, denn ich kann ja erlauben und nicht erlau-
ben. Das ist bei Russell nicht der Fall, Russell erlaubt überhaupt



306 Interview mit Heinz von Foerster

nicht, daß Selbstreferenz gesagt wird. Es ist die Selbstreferenz, die
der Russell nicht haben will, ..

GG: .. und die schließt Gotthard Günther nicht vollkommen aus ..

Überhaupt nicht! Also ich gebe Ihnen ein Beispiel, wenn Sie Lust
haben, wie ich diese Sache wirklich erlebt habe. Und das war kurz
nachdem der Gotthard da war, da war ich in Moskau, und zwar war
da eine große internationale anthropologische Konferenz, ich war zu
der Zeit Präsident einer sehr großen anthropologischen Stiftung in
Amerika, Wenner Gren Foundation. Also ich kam dann nach
Moskau, hab gesagt, natürlich, ich muß doch auf den Roten Platz ge-
hen und muß doch Lenins tomb sehen, also ich komm dorthin, dum-
merweise war es gerade zwischen zwölf und eins, und aus irgend
'nem Grund ist das tomb zwischen zwölf und eins nicht zugänglich. -
Eine Sache, die mir schon Spaß gemacht hat, ich hab mir gesagt, die
sind gut, die wissen, was los ist: diese riesige Marmortür, die diese
tomb zusperrt, wo man dann hinuntergeht, die ist so dick, zwanzig
Zentimeter, die wird aber nicht ganz zugemacht, die wird nur so
zugemacht, daß ein kleiner Spalt übrigbleibt, so daß ich als
Außenstehender immer noch eine Verbindung mit Lenin haben kann.
Es wird also nicht geschlossen, es wird offengelassen .. - Na, also,
leider kann nicht hinein, so gehe ich herum, schau mir diese Sache
außen an. Was sehe ich? Hinten ist ein kleiner Park, mit den großen
russischen Feldherren, die stehen alle auf Säulen – Worubroff,
Winibroff, die ganzen Brüder – einer nach dem anderen, mit wild
rauschenden Bärten. Ich will Ihnen noch dazusagen, es war die Zeit,
wo man den Stalin abgesägt gehabt hat. Ich komme also dahin und
seh' mir die Säulen an und plötzlich sehe ich eine Säule, da ist nichts
drauf. Ja wieso ist da nichts drauf? - Da gehörte der Stalin hin! Wieso
haben sie nicht die Säule auch weggenommen? - Ja wenn sie die Säu-
le wegnehmen, dann kann man nicht Nein zum Stalin sagen, dann ist
ja überhaupt kein Stalin da. Daher muß man den Säulenplatz, den
place haben, damit man zeigen kann: Nein zu Stalin. Wenn man die
Säule wegnimmt, ist da kein place und ich weiß gar nicht mehr, von
was die Leute reden. Nein, die Säule muß bleiben. Darum – das war
eine völlig konsistente politische Aktion -, wenn Sie in ein Büro ge-



Interview mit Heinz von Foerster 307

kommen sind, in ein Büro in Moskau, war auf der Tapete so ein
dunkler Fleck, der nicht gebleicht war von der Sonne. Jeder hat ge-
wußt, wer dort gehangen ist. - Das, das war die Günthersche Idee, die
sich da in dieser Weise realisiert hat.
Na, hat Günther also wunderbar bei uns mitgearbeitet, jeden

Morgen ist er zu mir gekommen – er hat sich die Schmeißfliege ge-
nannt, weil er immer schon da war, bevor ich noch irgendwas, meine
Büroarbeit und so, machen konnte: Die Schmeißfliege ist wieder da!
Er hat ja irgendwelche Gesprächspartner gebraucht .. und wir haben
ihm ja sehr viele Sachen errechnet. Ich habe ihm ausgezeichnete Leu-
te gegeben, da war ein junger Mann, Alex Andrew, sie sind sehr gute
Freunde geworden, Alex hat ihm diese ganzen Stirling numbers of
the second kind berechnet, das sind Anzahlen von logischen Formeln,
die wir gefunden haben. Wenn man da eine Tabelle hat, dann kann
man konkret mit diesen Ideen arbeiten, und die Leute haben gesagt,
der Gotthard hatte schon gute Ideen! Na sag schon: wieviel Keno-
gramme können sie mit so und so viel Dingen bilden, Stirling num-
bers of the second kind, fünftausend: 22 Millionen, 364 Tausend,
212! - So hat der also sozusagen Grund unter seine Füße bekommen
mit Hilfe von z. B. dieser jungen Dame, die also wirklich hervor-
ragend war, und dann war eine Chinesin, mit der er gearbeitet hat,
Chi, dann eben dieser Alex Andrew, ein englischer Mathematiker,
Computerfachmann, der sehr links orientiert war und mit dem der
Günther wirklich wunderbar verbissen war, nicht, auf links orientiert,
Alex Andrew ganz links orientiert, er ist dann nach Rußland gefah-
ren, hat vorher hier gearbeitet, ihm hat es also Riesenspaß gemacht ..
während meine Universitätsleute nie das Wort L sagen wollten, nicht
wahr, nicht links orientiert. Nein, nein, die sind Philosophen ..

GG: Da war also Günther dort erfolgreich.

Ja. Also da hat er wirklich funktioniert. Und, eine andere sehr nette
Sache, muß ich sagen, gab es. Ich war ja leider ein sehr teures Labo-
ratorium, da waren also 30, 40 Leute immer drin, Studenten, die ihre
Doktorarbeit geschrieben haben, also research assistants, die haben
ihre Position gehabt, haben ein paar tausend Dollar im Jahr bekom-



308 Interview mit Heinz von Foerster

men, dann also ein paar Stars, wie Gotthard, Löfgren, Ashby742,
Pask743 – also das ist ja teuer. Und da bin ich von vielen Stiftungen
abhängig gewesen, ob die mir noch für meine verrückten Arbeiten
bezahlen. Und den guten Gotthard Günther einer Stiftung zu ver-
kaufen mit seiner Idee war nicht leicht! Na jedenfalls hat sich eine
Frau gekümmert, die im Air Force Office of Scientific Research ge-
arbeitet hat, eine Rowena Swanson, die uns auch geholfen hat – den
Ernst von Glasersfeld744 zum Beispiel hat die Rowena Swanson unter-
stützt, weil die auch etwas unorthodoxe Arbeit geleistet hat, nicht im
Chomskyschen Sinn, sondern ganz praktisch. Rowena Swanson, die
hat einen Sinn für interessante und etwas oddy Leute gehabt, und hat
meine Arbeit unterstützt. - Und die hat sich in den Gotthard Günther
verliebt, also ich meine nicht erotisch, sondern: Gott sei Dank, da ist
einer, der redet solche Sachen, die kein Mensch versteht!, also so et-
wa. Und, nachdem sie selber jüdisch war und das Problem kannte,
nicht wahr, von Gotthard in Deutschland undsoweiter, war sie ein
eiserner supporter vom Gotthard Günther. Also wie sie sich des Gott-
hards angenommen hat, war ein großer Stein von meinem Herzen
gefallen. Die hat sich wirklich um den gekümmert. Sie hat immer
gesehen, daß er ein richtiges Gehalt hat, daß der state das Geld be-
kommt, nicht, der state nimmt ja immer 30 Prozent von den Geldern
weg, deswegen haben sie mich immer so gern gehabt, sie haben nicht
gern gehabt, was ich tue, aber haben gern gehabt das Geld, das her-

742 William Ross Ashby (1903-1972), versuchte, analog dem Konzept des „Schwarzen Kör-
pers“ in der Physik ein Konzept einer „Homöostatischen Maschine“ für die Kybernetik
zu begründen (http://www.hfni.gsehd.gwu.edu/~asc/biographies/ashby/ashby.html). -
Veröffentlichte u. a. An Introduction to Cybernetics, London: Chapman & Hall, 1956,
und Design for a Brain, ibid., 1952.

743 Andrew Gordon Speedie-Pask (1928-1996), arbeitete über „anpassungsfähige Mensch-
Maschinensysteme, Konversationstheorie und eine Protologik bzw. -sprache (Lp) zur dy-
namischen Darstellung von geteilten Begriffen und des Prozesses der Wissenserlangung“
(cf. http://kultur.aec.at/festi-val/1992/pask.html, http://www.venus.co.uk/gordonpask od.
http://www.hfni.gsehd.gwu.edu/~asc/biographies/Pask/bio.html). - Veröffentlichte u. a.
The Cybernetics of Human Learning and Performance, London: Hutchinson, 1975. - Cf.
auch Heinz von Foerster, On Gordon Pask, in: Systems Research 10 (1993), Nr. 3, pp.
35-42.

744 Ernst von Glasersfeld, Psychologe, Prof. em. der University of Georgia, versucht, „das
Selbst“ als geschlossenen Kreis im Sinne der Kybernetik zu rekonstruieren (cf.
http://www.oikos.org/vonen.htm). - Veröffentlichte u. a. Radical Constructivism. A Way

of Knowing and Learning, London, Washington: Falmer, 1995.



Interview mit Heinz von Foerster 309

einkam.
Ich habe denen ja ungefähr 10 Millionen Dollar gebracht, davon 30

Prozent ist zur state gegangen – immerhin 3 Millionen Dollar habe
ich da hineingepumpt.

KL: Und deswegen stehen bei einigen Aufsätzen von Gotthard Günther, die sich

mit sehr esoterischen Themen, etwa Hegel, befassen, ab und zu einmal Vermerke

darunter, daß diese paper mit einem Stipendium der U. S. Air Force gefördert

wurden. Das liest sich sehr kurios.

Genau. Jaja. Da ist ein bissel was Merkwürdiges, wo ich noch nicht
drauf gekommen bin, da ist etwas passiert, ja, also wie Gotthard hätte
eigentlich schon in Pension gehen müssen, nach den Regeln vom
Staat von Illinois, wie er 65 Jahre alt war – aber er war 70, 71 und die
Rowena Swanson hat ihn dann gehalten, nicht, die hat gesagt, ich
zahl' dem noch, auch wenn er schon im Pensionsalter ist. Und die
Universität hat gesagt, na wenn das so ist – das Geld werden wir uns
nicht entgehen lassen, da modifizieren wir unsere Regeln der
Pensionierung, wenn der Gotthard Günther uns das Geld bringt. Dann
ist er ..

GG: Und das konnte man machen ohne weiteres?

Naja, ohne weiteres!? Alles hat geredet, jongliert, überredet undso-
weiter, undsoweiter ..

GG: Das ist ja unheimlich anstrengend.

Jaja, und wenn der Gotthard mal bezahlt war, dann war damit ver-
bunden, Geld für das Institut zu bekommen und das Institut der Uni-
versität zu verkaufen. Und dann war diese rührende Geste von der
Universität von Hamburg, nicht, die deutschen Universitäten, wenn
ich das richtig verstehe, nicht, ich kann es nur so sagen, wie ich es
verstanden habe, die deutschen Universitäten haben, um diese Zeit
herum, sich entschlossen, Professoren, die in der Hitlerzeit herausge-
schmissen worden sind, wieder zu übernehmen, entweder als
Pensionisten, oder als Menschen, die an der Universität weiterarbei-



310 Interview mit Heinz von Foerster

ten können – und so haben die, glaube ich, eine Art Liste gemacht,
wer geht wohin, und da hat Hamburg Gotthard eingeladen. Und da
hat er die Einladung angenommen, er wollte wieder zurück, nicht, er
war ja auch bissel privat involviert, nicht, und ist nach Hamburg ge-
zogen. Und da haben wir natürlich unsere Verbindung aufrechterhal-
ten. Aber aus irgend einem Grund ist plötzlich der Gotthard ganz bö-
se auf mich geworden, also ich weiß nicht warum. Ich muß irgend-
einen faux pas gemacht haben – ich weiß es nicht. Jedenfalls in seiner
Autobiographie komme ich nicht nur nicht vor, sondern ich habe
überhaupt nichts für ihn gemacht. Das department, also die Lehr-
kanzel für Elektrotechnik hat ihn eingeladen, dort zu arbeiten. Daß
ich weiß Gott was alles getan habe, also das Gehalt, die Stellung, den
Raum, das Biological Computer Lab, die Gespräche, die Schmeiß-
fliege jeden Morgen von 9 oder von 10 oder von 11 bis 12 – kam
nicht mehr vor!

KL: Ihr Name kommt vor, aber sehr flüchtig: einmal. Er erzählt dort, in seiner

Autobiographie, daß er durch Vermittlung eines Dr. Ford mit Warren Sturgis Mc-

Culloch bekannt wurde, und McCulloch letzten Endes seinen Vortrag am BCL

ermöglicht hat, nachdem er, wie Sie berichtet haben, mit ihm gesprochen hatte, und

daß er nach diesem Vortrag zwei Angebote bekommen hat – er hatte noch an einer

anderen Universität einen Vortrag gehalten und sich dann für das BCL entschieden.

Um Himmels Willen, so ein Schmäh! Also kein Mensch hat ihm
doch irgend etwas angeboten, nicht?

KL: .. und er spricht in seiner Autobiographie noch sehr engagiert von William

Ross Ashby, auf den er schon aufmerksam geworden sei durch dessen Buch .. ich

hab mir den Titel mal aufgeschrieben ..

Jaja, das ist entweder Introduction to Cybernetics oder Design for
a Brain ..

KL: Ja, Design for a Brain war das! Das, sagte er, kannte er schon vorher, und

das war also für ihn ein ganz wichtiger fachlicher Bezug am BCL. Inwieweit er mit

Ihnen dort zusammengearbeitet hat, das verrät er in seiner Autobiographie nicht.



Interview mit Heinz von Foerster 311

Er sagt auch gar nicht – also wirklich! – daß ich ihm dieses Auf-
fangnetz bereitet habe! Also diese lustige Idee, daß er da geschwankt
hat zwischen A oder B, kommt überhaupt nicht in Frage! Kein
Mensch hat ihm irgendwas angeboten!

GG: Haben Sie eine Vermutung, was das sein könnte, warum er da plötzlich .. ?

Es war eine .. es war irgendeine Verstimmung. Es war auch .. – ich
könnt' .. ich hab eine Hypothese: ich war in Deutschland, bei irgend-
einem Vortrag, und das ist ja gewöhnlich so, ich fliege hin, mach'
meinen Vortrag, nicht, morgens, und nachts geht es wieder zurück.
Ich habe bei dieser Gelegenheit mich nicht bei Gotthard gemeldet,
und der hat mir dann – er oder die Mike – hat mir da einen ganz bö-
sen Brief geschrieben: Der reinste Verrat! Du bist nach Deutschland
gekommen und hast dich nicht um uns gekümmert! - etc. etc. .. Und
ich hab zurückgeantwortet und hab gesagt: Um Himmels Willen,
warum ein Verrat? Hast Du eine Idee, wie schnell ich da hin und
herfliegen muß, damit ich das machen kann, das machen kann .. ? -
Und seither hab ich keine Verbindung mehr gehabt!

KL: Ich kann mir sehr gut vorstellen, daß es sehr viel weniger mit Ihnen zu tun

hatte als mit seiner Situation in Deutschland ..

Ach!

KL: Ich weiß einiges aus seinen Briefen, sein Nachlaß befindet sich hier in Berlin,

an der Staatsbibliothek, und ich habe einige seiner Briefe gelesen, z. B. einen Brief-

wechsel aus den 60er Jahren mit Helmut Schelsky, der unter anderem Fürsprache

für die Stelle in Hamburg geleistet hat, an der Hamburger Universität ..

.. Ja. Ja. Diese Seite kenne ich überhaupt nicht ..

KL: .. und da schreibt er auch, daß er, obwohl er sich in Amerika sehr wohlgefühlt

hat, und sich dort geistig ja auch zu Hause gefühlt hat, letzten Endes doch wieder

zurück will nach Europa, insbesondere nach Deutschland, denn er verstehe sich

nicht als Techniker, sondern als Philosoph und Humanist, und er hat große Hoff-

nungen gehabt, daß noch etwas von dem alten, humanistischen Bildungsgeist in-

nerhalb der deutschen Philosophie lebt und er dort wieder Gesprächspartner findet,



312 Interview mit Heinz von Foerster

die ihm helfen, seine logischen Diskussionen in die alte, traditionelle, geisteswis-

senschaftliche Philosophie einzubeziehen. Er mußte aber erleben, daß er in

Deutschland vollkommen ignoriert wurde. Es gibt ganz bitterböse Briefe; er schreibt

an einen ostdeutschen Philosophen, Manfred Buhr, und beschwert sich sehr, sehr

bitter über die Ignoranz, die er in der westdeutschen akademischen Philosophen-

welt findet. Ich könnte mir nun sehr gut vorstellen, daß er sich dann sehr isoliert ge-

fühlt hat in Deutschland, ..

.. und wie ich ihn da nicht einmal ..

KL: .. da ihn dort niemand mehr diskutiert hat ..

GG:  Natürlich, das kommt ja dann genau zusammen!

KL: .. und dann sind Sie gekommen und haben sich nicht mal um ihn gekümmert

– da war er wahrscheinlich enttäuscht, ..

Das .. also das ist eine große Befreiung .. ! Wirklich, eine große
Befreiung für mich ..
Er hat es ja sogar nur indirekt erfahren, ich hab ihn nicht einmal

angerufen, nicht. Ich hab ja nicht einmal angerufen, wie ich da war.
Ich war nicht in Hamburg, ich weiß nicht, wo ich war, ich war in
München, oder Frankfurt, was weiß ich, wo ich da war.

KL: [Berichtet kurz vom Inhalt eines Briefes Günthers an Manfred Buhr.]

Ja, ich weiß, daß er sich in Hamburg sauwohl gefühlt hat! Solange
wir noch kommuniziert haben, hat er immer erzählt. Zum Beispiel: da
gab's doch schon diese Studentenrevolution – und er hat gesagt, diese
revolutionierten Studenten sind alle zu mir in die Klasse gekommen,
die haben sich bei mir wohlgefühlt – naja, da hatte er doch einen gu-
ten Start, eine gute Basis, er fühlt sich wohl, die Kinder, die jungen
Leutchen mit ihm .. das ist alles, was man wirklich braucht, nicht? Ob
die großen Professoren, ob die mit einem .. - wenn die Studenten
dabei sind, das ist doch schön! Aber das ist scheinbar nicht genug ..

KL: Aber er hat immer darauf gehofft, daß die hermeneutisch orientierte Schule

der Hegelinterpretation doch einmal versucht, die Brücke zu schlagen zu seinem

Ansatz – weil ihm das wichtig war: der Bezug zur Geistesgeschichte der euro-

päischen Philosophie.



Interview mit Heinz von Foerster 313

Ja genau, genau. Das hat er ja auch richtig gut gekonnt, richtig gut
gekonnt. Das war ja ein reines Vergnügen, also ich muß sagen, seine
Vorlesungen, ob gesonderte Geschichte der Philosophie, wenn er da
durchs Mittelalter durchgaloppierte – also das war ein reines
Vergnügen!

KL: Das merkt man auch an seinen Schriften .. dieser Spagat, riesige Bögen ..

.. na wunderbar!

KL: .. von den Kirchenvätern ..

.. Genau!

KL: .. über den Ikonoklasmusstreit ..

.. ja, ja, genau ..

KL: .. und über die Zahlenmystik Plotins und der Neupythagoräer spannte er

einen riesengroßen Bogen bis ins 20. Jahrhundert – bis zu seiner Theorie, das ist

schon spannend zu lesen.

Ich habe ihn sehr gern als einen Vortragenden akzeptiert.

KL: Wie ist es eigentlich dazu gekommen, daß er bei Ihnen am Institut dann sein

eigenes Forschungsprogramm bekommen hat, für Morphogrammatik, wie er es ge-

nannt hat?

Ja, das ist, naja, weil es sein Steckenpferd war, nicht. Ich habe ja
immer die Leute ihre Steckenpferde reiten lassen, denn da sind die ja
am besten, nicht. - Naja, anyway, und diese Rowena Swanson, ja, die
eben gesagt hat, dieser Mensch, der macht diese ganzen außerordent-
lichen Sachen, die Rowena hat ja auch einen großen Teil vom Air
Force Office of Scientific Research dem Biological Computer Lab zu-
führen lassen – ich war so eine Art Star, ja, ich konnte immer die Ide-
en verkaufen, hab lustige Vorträge gehalten auf Konferenzen: Heinz



314 Interview mit Heinz von Foerster

von Foerster – Wow!! undsoweiter – das ist natürlich gut, wenn man
so ein Aushängeschild hat, nicht. Und mit dem Gotthard, für den sie
eine unerhörte Sympathie, besonders eben schon wegen der Ge-
schichte und der Schwierigkeiten, gehabt hat .. Sagt sie, Heinz, was
sollen wir mit dem Gotthard machen? - Hör ihm zu, und mach das,
was er will, sag ich. Und er hat eben diese morphogrammatischen
Studien etcetera gemacht. Und wir haben geholfen, soviel wie wir
konnten.

KL: Das heißt, es war auch durch die Struktur des Instituts und durch die unortho-

doxe Auswahl der Mitarbeiter bedingt ..

Ja, genau..

KL: .. eigentlich mehr so ein pool von ziemlich kreativen Leuten, die doch jeder

mehr oder weniger eine eigene Intention verfolgten, aber in beständiger Kom-

munikation standen. Es war nicht so, daß es ein organisiertes Forschungspro-

gramm, wo mehrere dran gearbeitet haben, gegeben hat.

Oh ja, da gab es natürlich Sektionen, in der Richtung auch, nicht,
das waren ja vierzig Leute. Nicht, da gab's die Koryphäen, ich habe ja
immer gehofft, daß der Lars Löfgren – der hatte eine unerhörte Logik
gehabt, der hat diese Autologie erfunden, nicht wahr, die selbst-
referentiellen logischen Formeln – und ich habe immer gehofft, daß
die zwei irgendwie miteinander spielen können, aber die haben zwei
zu verschiedene, wie soll ich sagen, Persönlichkeiten gehabt, oder ..
ja: Lebens-, Sprechstile, sehr verschiedene Sprechstile. Und so kamen
die zwei nicht wirklich zusammen. Und der Löfgren erwähnt den
Gotthard von Zeit zu Zeit, aber der Gotthard erwähnt den Löfgren
nicht.

KL: Ja, das stimmt. Löfgren taucht dann eher bei einem sehr auf die logische Pro-

blematik konzentrierten Schüler von Gotthard Günther auf, dem Rudolf Kaehr, der

bezieht sich auch auf ..

.. ja, genau, ja, .. der Kaehr – die sind ganz gut. Kaehr und noch ein
Mitarbeiter, ich weiß jetzt den Namen nicht, zwei Leute, die da mit-



Interview mit Heinz von Foerster 315

einander arbeiteten. Zu meiner großen Freude taucht in letzter Zeit,
seit einem Jahr oder zwei, der Heinz von Foerster als eine wirkliche
Hilfe für Gotthard Günther in den Papieren auf. Da war ich ganz ge-
rührt. Nehmen sie mein Orgon: da haben die Leute ja bemerkt, daß
der Heinz da irgendwie dem Gotthard einen Fußboden bereitet hat.

GG: Das wird jetzt in Deiner Dissertation offenbar auch auftreten!

KL: Es gibt inzwischen ein kleines Büchlein .. ich hab das sogar mit .. Da gibt es

einen Schülerkreis von Gotthard Günther ..

Ah, ja, ja! Ja wunderbar, wunderbar!

KL: .. Schüler- und Fankreis von Gotthard Günther, das sind, also nach den wis-

senschaftlichen Sparten auch sehr unorthodox gemischt, da sind Mathematiker, So-

ziologen ..

[HvF hat das Suhrkamp-Bändchen von Kurt Klagenfurt745 in den
Händen:] .. das ist doch was der Siegfried Schmidt macht, ist das
nicht die Siegfried-Schmidt-Serie?

KL: Nein, das ist was anderes ..

Ah, das ist was anderes, ja. Das ist eine andere .. - schaut nur so
ähnlich aus.

KL: Aber Schmidt ist in der gleichen Reihe erschienen, bei Suhrkamp – in der

Reihe „Taschenbuch Wissenschaft“. - Da gibt es also einen Kreis von Soziologen,

Mathematikern, Biologen, Ingenieuren natürlich, auch Logikern und Philosophen ..

Kurt Klagenfurt hab ich noch nie gehört, den Namen ..

KL: Das ist auch ein Kunstname.

Ach, das ist ein Kunstname!

KL: Es gab auch die ..

745 Kurt Klagenfurt: Technologische Zivilisation und transklassische Logik, l. c.



316 Interview mit Heinz von Foerster

GG: Carl Auer!

Ach, das gleiche wie „Carl Auer“. Ja, ja, ich sehe.

KL: .. ja, oder die Bourbaki-Gruppe, das war das Modell. Einer der Mathematiker

in Klagenfurt, Ernst Kotzmann, der an einem interdisziplinären Institut der Universi-

täten Wien und Klagenfurt arbeitet, hat in diesem Arbeitskreis die Idee aufgebracht:

Wir nennen uns für Veröffentlichungen, so wie die Bourbaki-Gruppe in der Mathe-

matik sich benannt hat, halt Kurt Klagenfurt! - das ist hinten im Büchlein auch er-

klärt. Sie haben das Büchlein als Einführung in Gotthard Günthers Theorie verfaßt.

Und unter anderem versuchen sie, Bezüge zu anschlußfähigen Theorien herzu-

stellen – auch zu Humberto Maturana ..

Ah ja!

KL: .. und wenn es einmal so weit gediehen ist, dann dürfte es nicht mehr lange

dauern, bis die Spurensuche bis zu Heinz von Foerster vordringt!

[betrachtet das Buch näher:] Ah, das ist ja wunderbar, das ist ja
außerordentlich. Das muß ich mir doch gleich beschaffen

- II -

KL: Falls es Ihnen recht ist und Sie nicht zu müde sind nach der Tortur vom heu-

tigen Morgen ..

.. nein, nein, im Gegenteil, ich brauch die Erfrischung!

KL: Sie haben schon einige Namen von den Leuten genannt, die am Institut

länger – auch dauerhaft – beschäftigt waren und die mit Gotthard Günther kom-

muniziert haben – gab es denn welche, die häufiger zu Gast waren und mit Gott-

hard Günther diskutiert haben.

Da muß ich ein bissel nachdenken ..

KL: John von Neumann, vielleicht?



Interview mit Heinz von Foerster 317

John von Neumann war zwar auch oft bei mir, aber er hat nichts mit
Gotthard zu tun gehabt. Der hat sich sehr für unsere parallelen Rech-
ner interessiert, nicht, wir haben ja .. die erste Entwicklung der par-
allelen Maschinen hat ja bei uns stattgefunden .. kein Mensch hat uns
verstanden – nur der Neumann, natürlich, der versteht ja alles sofort!
- Und ich hab doch vorhin von dieser Numerik gesprochen, und der
Neumann hat einen Spaß mit dieser Maschine gehabt, der wollte sie
immer hineinlegen. Die Maschine hat also Objekte gezählt, also
eigentlich nicht gezählt, sondern 'gesehen', mit 'einem Blick', was da
oben draufliegt, nicht, also wie eins-zwei-drei-vier, und dann hat man
auf einen Knopf gedrückt, und dann: Vier! Und der Neumann hat sich
gesagt, also hole ich mir eine Brezel, ja, und legt sie drauf: Eins!,
richtig! - und jetzt steck ich was in die Brezel, und sofort: Zwei!,
wow!! - Noch eins hinein, in die andere Brezel, auch: Drei! - Also er
war völlig hingerissen: Das ist eine Zählmaschine, so wie ich sie ger-
ne hab: daß die Topologie die Maschine nicht verwirrt! - Und wir
haben uns natürlich gefreut, daß der sich so freut!

KL: Sind Sie denn, nachdem Sie einmal Kontakt zu Gotthard Günther hatten,

noch weiter auf der Suche nach Logikern geblieben, die diese speziellen Logikpro-

bleme, die mit der Selbstreferenz auftreten, ..

Oh ja, da waren doch noch ein paar Schüler ..

KL: Sie haben zusammen mit Gotthard Günther, glaub ich, einmal einen Aufsatz

verfaßt.

Oh ja!

KL: Über The Logical Structure of Emanation and Evolution. Wie ist es zu diesem

Aufsatz gekommen?

Genau, ja. Das ist folgendermaßen gekommen: Gotthard hat natür-
lich sehr viele Verehrer gehabt, die ihn auch eben durch mich
kennengelernt haben. Und einer davon hat eine ganz große Konferenz
mit der New York Academy of Science gemacht, über die Zeit. Und er
hat mich natürlich gefragt: Heinz, hast Du jemanden, der über die



318 Interview mit Heinz von Foerster

Zeit sprechen kann? - Natürlich, hab ich gesagt, der perfekte Mann
ist der Gotthard Günther! - So hat er den Gotthard Günther einge-
laden, über die Zeit zu sprechen. Gotthard hat dort einen wunderschö-
nen Vortrag über die Zeit gehalten, ja, und, wie erwartet, kein
Mensch hat's verstanden – oder gewußt, was er redet, ja! Nun, da hat
sich herumgesprochen, der Gotthard, der ist vom Heinz da hineinge-
schoben worden, werden wir den Heinz einmal fragen: Von was hat
der hier gesprochen? - Und, hab ich gesagt, okay, das ist kein Pro-
blem, das kann ich erzählen, etcetera, etcetera. Darauf haben sie mich
in den Appendix zu den papers dieses Programms hineingeschoben.
Und ich habe jetzt versucht, den Gotthard zu erklären. Und das ist
diese Kombination, ja: der Heinz von Foerster erklärt den Gotthard
Günther, der vorher gesprochen hat. Und da hieß es sehr schnell den-
ken, denn ich kann ja den Gotthard nicht mit Gotthardscher Nomen-
klatur verteidigen – ich muß etwas erfinden, daß eine Nomenklatur,
die allen Leuten geläufig ist, auf den Gotthard angewandt werden
kann. Und da hab ich dann schnellstens erfunden, daß seine keno-
grammatische Struktur die Invers-Funktion von einer normalen lo-
gischen Operation sei. Also, also wenn man sagt: y ist f(x), ja, sagt
man jetzt, was ist x als f'(y)? Also, wenn die Umdrehung stattfindet.
Die übliche logische Formulierung ist: Operator – logische Resultate.
Logische Resultate zurück – Operator ist dann die inverse Funktion
der logischen Operatoren. Und dann: .. das ist interessant .. ja, doch!
.. hmm! .. da ist was Neues, ja! .. - und da haben sie mitgespielt, ja,
bei invers hat man's verstanden. Aber Kenogrammatik hat man nicht
verstanden, nicht. Kenogrammatik, hat man gedacht, hat mit einem
Hund zu tun.

KL: Mit einem Hund??

Oh ja. Ja. Irgendwie .. Hunde heißen Keno- oder ..

KL: Kynogrammatik hat man vielleicht darunter verstanden! - kyon, kynos ist der

Hund, auf griechisch.

Ja, genau, genau!

KL: Da haben alle gedacht, es geht um Hunde ..



Interview mit Heinz von Foerster 319

.. es handelt sich um eine hundische Logik, ja. - Ja, aber das paper
ist ganz lustig, ich weiß nicht, ob Sie das kennen: die Heinz-von-
Foerstersche Interpretation hundischer Logik, für Physiker und Ma-
thematiker und Astronomen.

KL: Ich hab noch nicht alles lesen können, es gibt ja noch so sehr viel im Nachlaß

von Gotthard Günther, noch sehr, sehr viel .

Oh ja, wenn Sie wollen, kann ich das schicken. Aber das haben Sie
auch, diese Bücher.

KL: Das ist veröffentlicht?

Ja, natürlich, in dem riesigen, report über diese Zeit-Konferenz.

KL: Ach ja richtig! Zum einen dort und zum anderen auch in den gesammelten

Aufsätzen von Gotthard Günther.

Oh, da ist auch was, ja.

KL: Von '76 bis '80 hatte Gotthard Günther das Glück, noch zu erleben, daß in

drei Bänden, bei Felix Meiner in Hamburg ..

Ah, der Meiner-Verlag. Da ist das auch drin? Das ist ja toll!

KL: .. daß ein Großteil seiner Aufsätze gesammelt erscheinen konnte. Ja. Unter

dem Titel Beiträge zur Grundlegung einer operationsfähigen Dialektik.

Genau, genau, ja, so ist es, jawohl.

KL: Da hatte er drei Bände versammelt, die ..

.. da ist auch seine Kybernetik-Ontologie drinnen ..

KL: Ja, Cybernetic Ontology and Transjunctional Operators ..



320 Interview mit Heinz von Foerster

.. das ist das erste große Papier, was ich lanciert hab, daß der Gott-
hard nach Chicago kommen kann und das halten kann .. hab ich ge-
sagt, den müssen wir einladen. Da haben sie den eingeladen und auf
meine Anregung auch den Menger, den Karl Menger746. Da hat der
über Funktoren gesprochen, logische Funktoren. Durch diese beiden
Logiker habe ich diese .. – das war die Marine, nicht die Air Force –
das Office of Naval Research hat diese Konferenz gemacht .. Das war
die zweite, ich hab sie überredet, die erste Konferenz zu halten, das
ist Selbstorganisation, self-organizing systems, und das war ein sol-
cher Erfolg, daß sie danach eine zweite Konferenz gemacht haben.
Und in beiden Fällen hab ich ihnen geholfen, das zu publizieren, und
in beiden Fällen waren die publishers sehr dankbar, daß ich sie mit
dem Office of Naval Research zusammengebracht habe. Das sind sehr
wichtige Bände geworden. Die ersten Bände über die Selbstorganisa-
tion, über die gesprochen worden ist. Und der Gotthard hat bei der
zweiten Konferenz gesprochen. Bei der ersten war er wahrscheinlich
da, hat aber noch nicht vorgetragen ..

KL: Gotthard Günther hatte ja das Bestreben – das kam auch im Titel dieser

Sammelbände zum Ausdruck – operationsfähige dialektische Logik aufzubauen.. es

war immer sein Bestreben, ein Kalkül zu schaffen, der diese mehrstellige Logik

darzustellen hat, wobei die Kenogrammatik ..

Ja. Genau. Ich denke das war die Rolle der Schmeißfliege. Da kam
er immer wieder herein und sagt, Heinz, Du kannst mir den Kalkül
schreiben.

KL: Haben Sie denn seine formalen Apparate für Ihre eigenen formalen

Beschreibungen nutzen können?

Nein, leider nicht!

KL: Das ist also noch nicht synthetisiert.

746 Karl Menger (1902-1985), Mathematiker, arbeitete über Geometrie, Algebra, Mengen-
theorie, Spieltheorie (cf. http://www.iit.edu/~am/Menger/menger.html). - Veröffentlichte
u. a. Morality, Decision and Social Organization. Toward a Logic of Ethics, in: Henk L.
Mulder ed., Vienna Circle Collection VI, Dordrecht, Boston: Reidel, o. J.; pp. 115 sqq.



Interview mit Heinz von Foerster 321

Nein, nein, nein, noch nicht synthetisiert. Der Günther war eher
foersterisiert, nicht!

GG: Ich würde jetzt einen kleinen Vorschlag machen .. es ist schon zwölf, und

das Essen steht langsam an, nicht?

Ja, gehen wir halt ..

- III -

.. Ich hab mich ja mit dem Gotthard später einmal unterhalten über
die Zeit, wie wir beide noch in Deutschland waren. Und ich war da
einmal Skilaufen, mit einer Freundin, in den Alpen, am Piz Palü. Und
da war auch die Leni Riefenstahl, die hat in einem Film mitgespielt
vom Louis Trenker, ich glaub' der hieß Die weiße Hölle vom Piz
Palü. Wir waren da auch auf einer Hütte, auf der Diavorezza-Hütte
und dort haben wir die ganzen Leute vom Film getroffen, die waren
da auch. Und vom Gotthard hab ich dann erfahren, daß er damals
auch dort gewesen ist! Er hat ja das Skifahren so geliebt und er hat
dort, das muß so um 1932 gewesen sein, als ein Träger mitgearbeitet,
nicht, er hat denen das Gepäck und die Filmausrüstung auf Skiern
hinaufgefahren – anders konnte man ja nicht hinauf! - und so muß er
damals, wie ich auch da war, mit all den anderen in dieser Hütte
gesessen sein, stellen Sie sich das einmal vor!

KL: Da kommt eine ganze Menge zusammen, wenn man zurückschaut. Ver-

schlungene Pfade .. flüchtige Begegnungen .. Wiederbegegnungen, von denen

man gar nicht weiß, daß es Wiederbegegnungen sind – die man für Erstbegeg-

nungen hält ..

GG: Ich muß unbedingt mal ein gewisses Buch lesen .. : da gibt es diesen Berg-

führer, der hat glaube ich so eine Art Besteigungsbericht verfaßt, und Sie waren

damals mit dabei – können Sie sich noch daran erinnern? Da gab es einen Absturz.

Ich weiß nicht mehr, um welchen Bergführer es sich handelt ..

Ah ja! Es gibt einen österreichischen Bergjournalisten, Kurt Neitz,
der hat einen sehr hübschen Artikel geschrieben, zur Diavorezza-



322 Interview mit Heinz von Foerster

Hütte, in der Schweiz, am Piz Palü. Da ist nämlich seine sportliche
Seite, die wird da wiedergegeben. - Die University of Illinois hat ja
einen eigenen Flughafen gehabt, eine eigene Flugschule, hat ja eigene
Flugzeuge gehabt, nicht. Die university hat ein Institute of Aviation
gehabt, da konnte man Führerscheine, Fliegerscheine machen und Pi-
lotenscheine und all diese Sachen. Ich bin sehr viel mit den Studenten
der Universität von Illinois geflogen. Wann immer ich irgendwo in
Chicago oder Indiana oder in benachbarten Städten Vorträge gehalten
hab, habe ich mich immer fliegen lassen, nicht. Das war so bequem –
da ist man raus zum Flughafen, die Studenten haben wieder zwei
Stunden Fliegen buchen können, nicht, die müssen ja hundert
Stunden oder zweihundert Stunden fliegen – jeder, der mit denen
fliegt, da sind sie ja natürlich unendlich dankbar. - Das war ja un-
glaublich, ja zauberhaft, über diese ländlichen Ebenen von Illinois zu
fliegen. Das ist ja unglaublich, nach einer Stunde ist man dort, wo
man sonst zweieinhalb oder drei fahren würde und dann noch zwei,
drei. Da hab ich unglaubliche Sachen gelernt. Diese riesigen Ebenen
sind durchzogen mit solchen parallelen Straßen, die alle eine Meile
voneinander entfernt sind, und alle diese Vierecke heißen sections,
und die haben Nummern, so 16/41, oder 42 oder 43, und von Zeit zu
Zeit ist so eine section kein Quadrat, sondern so ein kleiner Streifen,
mal hier und mal dort, und da frag ich den jungen Menschen, was ist
das: plötzlich ist da so eine Unregelmäßigkeit mit diesen Streifen, ja
was ist da los? - Sagt er, ja, wissen Sie das nicht? Sie können kein
Quadratmuster auf eine Kugel legen, sondern da müssen Sie von Zeit
zu Zeit korrigieren – das sind die Korrektionen, die es erlauben, auf
die Erdkugel diese Quadrate draufzuzeichnen. Das ist doch schön ..
Solche und ähnliche Sachen lernt man da.

GG: .. wenn man auf dem Weg zum Vortrag ist ..

KL: Da hat der Gotthard Günther wohl in Illinois seine Motorflugscheine gemacht,

von denen er begeistert berichtet? Mit 73 Jahren schreibt er in der Autobiographie,

daß er drei Segelflugscheine und zwei Motorflugscheine hat. Er muß doch schon

über  60 gewesen sein – da hat er noch Motorflugscheine gemacht!747

747 Eberhard von Goldammer und Joachim Paul berichten im Vorwort zur Neuauflage von
Das Bewußtsein der Maschinen, daß Günther den Motorflugschein im Alter von 52 Jah-
ren erworben hat.



Interview mit Heinz von Foerster 323

Jaja!

KL: Dabei muß man wissen: der Mann war auf dem linken Auge blind, der hatte

kein räumliches Sehvermögen.

GG: Tatsächlich??

KL: Ja, und ist begeisterter Skifahrer und Flieger.

GG: Ja, Skifahren kann ich mir noch vorstellen .. !

KL: .. unglaublich .. er war von Geburt an auf dem linken Auge blind ..

Ja, genau so.

Transkription: Imke A. Simon, Kai Lorenz

Bearbeitung: Kai Lorenz



 



Literaturverzeichnis

1. Gotthard Günther

1.1 Primärtexte

– Die Liste der Druckschriften Gotthard Günthers im Band III der
Beiträge zur Grundlegung einer operationsfähigen Dialektik
(Hamburg: Meiner, 1980) weist 89 Positionen aus, wobei Mehr-
fachveröffentlichungen und Neuauflagen auch mehrfach gezählt
wurden.

– Nicht aufgeführt in dieser Liste ist der Aufsatz Unverständige
Philosophie, der in Bücherkunde. Organ des Amtes Schriftums-
pflege bei dem Beauftragten des Führers für die gesamte geistige
und weltanschauliche Erziehung der NSDAP, August 1938, pp.
415f., erschienen ist.

– Hinzu kommen zwei posthum, in der dritten Auflage von Idee
und Grundriß einer nicht-Aristotelischen Logik (Hamburg:
Meiner, 1991) als Anhang veröffentlichte Manuskripte: Die Me-
tamorphose der Zahl und Das Phänomen der Orthogonalität
(dieses auch in: Semiosis, Bd. 36, H. 4, 1984 und Bde. 37/38, H.
1/2, 1985).

– Aus dem Nachlaß wurde inzwischen ein weiteres Manuskript
veröffentlicht: Kurt Klagenfurt ed., Die amerikanische Apoka-
lypse, München, Wien: Profil, 2000.

– Bernhard Mitterauer und Klaus Sander haben Tonaufzeich-
nungen aus Günthers Vorlesungen und Seminaren an der Univer-
sität Hamburg ediert: Lebenslinien der Subjektivität. Kyberne-
tische Reflexionen, Audio-CD, Köln: supposé, 2000.

– Das Bewußtsein der Maschinen ist 2003 in dritter Auflage von
Eberhard von Goldammer und Joachim Paul, mit einem neuen

325



326 Literaturverzeichnis

Vorwort, wieder im Agis-Verlag, Krefeld u. Baden-Baden, her-
ausgegeben worden.

– einige ungedruckte Texte und Briefe sind unter den web-URLs
http://userpage.fu-berlin.de/~gerbrehm/GG_Seite.htm und http://
www.vordenker.de/index/g_authors.htm#Gotthard_Günther do-
kumentiert 

1.2 Rezensionen

1. zu: Idee und Grundriß einer nicht-Aristotelischen Logik, Ham-
burg: Meiner, 
a) 1. Auflage (1959) – Becker, Oskar: Hegel-Studien, Bd. 2,
1963; pp. 322 sqq. – Bense, Max: Merkur, Bd. 149, H. 14, 1960;
pp. 687 sqq. – Flach, Werner: Philosophischer Literatur-
anzeiger, XIV, 2, 1961; pp. 53 sqq. – Frank, Helmar: Zeitschr. f.
phil. Forschung, Bd. 17, 1963; pp. 724 sqq. – Ludwig, Karl-
Heinz: Pegasus oder Reflexionsrest?, in: Phil. Jahrb., Bd. 85, H.
1, 1978; pp. 22 sqq. – Röder von Diersburg, Egenolf: Archiv für
Philosophie, Bd. 10, 1960; pp. 335 sqq. – Schmitz, Hermann:
Phil. Rundschau, Heft 4, 1962; pp. 283 sqq.
b) 2. Auflage, mit einem Anhang von Rudolf Kaehr (1978) –
Dittrich, Joseph: Das Argument, Heft 114, 1979; pp. 267 sqq. –
Grieder, A. in: History and Philosophy of Logic, vol. 3, no. 1,
1982; pp. 103 sqq. – Lütterfelds, Wilhelm: Wiener Jahrb. f. Phil.,
Bd. 16, 1984; pp. 257 sqq.

2. zu: Das Bewußtsein der Maschinen, Krefeld und Baden-Baden:
Agis, 11957, 21963, 32003 – Campbell, John W.: Analog, vol.
LXXI, no. 6, 1963;  pp. 92 sqq. – Gölz, Walter: Philosophisches
Problembewußtsein und kybernetische Theorie, in: Zeitschr. f.
phil. Forschung, Bd. 24, 1970;  pp. 253 sqq. – Krehbiel, Christi-
an: Phil. Rundschau, Bd. 15, 1968;  pp. 66 sqq. – Rohrer, Wolf:
Civitas, 10/11, Juli 1968;  pp. 807 sqq. – Werntgen, Cai: Telepo-
lis, http://www.heise.de/tp/deutsch/inhalt/co/14598/1.html 



Literaturverzeichnis 327

3. zu: Beiträge zur Grundlegung einer operationsfähigen Dialektik,
a) Bd. I, Hamburg: Meiner, 1976 – Marotzki, Winfried: Phil. Li-
teraturanzeiger, Juli-Sept. 1978;  pp. 248 sqq.
b) alle 3 Bände, l. c., 1976, '78 und '80 – Petersen, Uwe: Zeit-
schr. für phil. Forschung, Bd. 37, 1983;  pp. 724 sqq.

4. zu: Grundzüge einer neuen Theorie des Denkens in Hegels Lo-
gik,
a) 1. Auflage, Leipzig: Meiner, 1933 – Marcuse, Herbert; Paul
Honigsheim: Zeitschr. f. Sozialforschung, Bd. 3, 1934;  pp. 421f.
– Kylstra, C. Sypkens: Die Tatwelt, 3, 1938 (XIV);  pp. 147 sqq.
– Hofmann, Paul: Deutsche Literaturzeitung, 27, 1936 (56);  pp.
1148 sqq.
b) 2., mit neuem Vorwort erweiterte Auflage, Hamburg: Meiner,
1978 – Ruben, Peter: Deutsche Literaturzeitung, Heft 7/8 1979;
pp. 410 sqq. – id.: Deutsche Literaturzeitung, Heft 11/12 1979;
pp. 708 sqq.

5. zu: Das Problem einer Formalisierung der transzendental-
dialektischen Logik unter besonderer Berücksichtigung der Lo-
gik Hegels, in: Hegel-Studien, Beiheft 1, 1962; pp. 65-123 – Lo-
renzen, Paul: Hegel-Studien, Beiheft 1, 1964;  pp. 125 sqq.

6. zu: Die philosophische Idee einer nicht-Aristotelischen Logik, in:
Actes du Xième Congrès International de Philosophie, Bruxelles
1953, vol. V; pp. 44 sqq. – Turquette, Atwell R.: Journal of Sym-
bolic Logic, vol. XIX, 1954;  pp. 131 sqq.

7. zu: Many-valued Designations and a Hierarchy of First Order
Ontologies, in: Akten des XIV. Kongresses für Philosophie, Wi-
en, 1968. Bd. III;  pp. 37 sqq. – Lehr, E.: Dt. Zeitschr. f. Phil., 11,
1968;  pp. 1396 sqq.

8. zu: Die historische Kategorie des Neuen, in: Hegel-Jahrbuch
1970, Meisenheim a. G.: Anton Hain, 1970;  pp. 34-61 – Red-
lich, D.: Hegel-Studien, Bd. 8, 1973;  pp. 300f.



328 Literaturverzeichnis

9. zu:  Die amerikanische Apokalypse, München, Wien: Profil,
2000 – Werntgen, Cai: Lettre International 55/2001, pp. 12 sq. –
Reisegger, Gerhoch: http://www.staatsbriefe.de/1994/2003/
guenther1.htm

1.3 Interpretation, Kritik, Fortsetzung

Bammé, Arno; Peter Baumgartner, Wilhelm Berger, Ernst Kotzmann
ed.: Technologische Zivilisation. München, Wien: Profil, 1987.
Bammé, Arno; Ernst Kotzmann; Ulrike Oberheber: Basic Questions
about Metaphysics of Technology: Spangler, Heidegger, Gunther, in:
Journal of Speculative Phil., vol. 7, n. 2, 1993; pp. 143-158. 
Bartels, Hans-Peter: Logik und Weltbild. Opladen: Leske u. Budrich,
1992.
Bense, Max: Transzendentale und mathematische Logik, in: Zeitschr.
f. phil. Forschung, Bd. 4, 1949;  pp. 556 sqq.
Castella, Joachim: Konstruktion oder Modell des Geistes, in: Spuren
in Kunst und Gesellschaft, H. 39, 1992;  pp. 31-33.
Castella, Joachim: Kreise, Unterschiede, Negativität, in: Spuren in
Kunst und Gesellschaft, H. 41, 1993;  pp. 57-60.
Castella, Joachim: Der Gang an der Grenze, o. J.:  http://www.cnlpa.
de/presse/grenzgang.html.
Clausen, Lars et al. ed.: Transklassische Logik und neue disziplinäre
wie interdisziplinäre Ansätze, München, Wien: Profil, 1997.
Clausen, Lars: Die Jagd um die Mauer: Ein Trojaner-Problem. Gott-
hard Guenther zum  80. Geburtstag gewidmet. Kiel: Institut für So-
ziologie der Universität Kiel, 1980. 
Capurro, Rafael: Information. Ein Beitrag zur etymologischen und
ideengeschichtlichen Begründung des Informationsbegriffs. München
et al.: K.G. Saur, 1978; Abschn. 5.3.2.
Ditterich, Joseph; Gerhard Helletsberger; Rudolf Matzka: Organi-
satorische Vermittlung verteilter Systeme, München, 1985 (hektogr.).
Dittrich, Joseph; Rudolf Kaehr: Einübung in eine andere Lektüre.
Diagramm einer Rekonstruktion der Güntherschen Theorie der Ne-
gativsprachen, in: Phil. Jahrbuch, Bd. 86, H. 2, 1979; pp. 385-408.
Gauthier, Yvon: Logique hegelienne et le formalisation, in: Dia-



Literaturverzeichnis 329

logue. Revue canadienne de philosophie, vol. 6, n. 1, 1967; pp. 151-
165.
Geenen, Elke: Soziologie des Fremden. Opladen: Leske u. Budrich,
2002. Cf. http://www.ante.de/dr_geenen/fremde_3.htm .
Goldammer, Eberhard von; Rudolf Kaehr: Polycontexturality, in: E.
Kotzmann ed.: Gotthard Günther – Technik, Logik, Technologie.
München, Wien: Profil, 1994;  pp. 205-250.
Gotthard Günther und die Folgen (Klausurtagung Polykontexturale
Logik, Diez 1988), Klagenfurt: IFF, 1988.
Goppold, Andreas: Goethe, Meta-Morphology, and the Polycontextu-
rality of Gotthard Guenther, 1998: http://www.uni-ulm.de/uni/intgru
ppen/memosys/poly.htm.
Härle, Clemens-Carl: Über den Begriff der transklassischen Ma-
schine, in: Basler Magazin, Nr. 17, 23.04.1988;  pp. 6f.
Heise, Steffen: Analyse der Morphogrammatik von Gotthard Gün-
ther, Klagenfurter Beiträge zur Technikdiskussion, Heft 50, A.
Bammé et al. ed., Klagenfurt: IFF, o. J.
Holling, Eggert; Peter Kempin: Identität, Geist und Maschine – Auf
dem Weg zur technologischen Zivilisation, Reinbek: Rowohlt, 1989.
Holz, Hans Heinz: Leibniz, Hegel und die Kybernetik, unveröffentl.
Manuskript, in: Nachlaß 196 (Gotthard Günther), Staatsbibliothek
Berlin der Stiftung Preußischer Kulturbesitz, Haus II, Handschriften-
Lesesaal.
Kaehr, Rudolf: Kompaß. Expositionen und programmatische Hin-
weise zur weiteren Lektüre der Schriften Gotthard Günthers, in: E.
Kotzmann ed.: Gotthard Günther – Technik, Logik, Technologie,
München, Wien: Profil, 1994;  pp. 81-125.
Kaehr, Rudolf: Materialien zur Formalisierung der dialektischen Lo-
gik und der Morphogrammatik 1973-1975, in: Gotthard Günther,
Idee und Grundriß einer nicht-Aristotelischen Logik, 2. Auflage,
Hamburg: Meiner, 1978.
Kaehr, Rudolf; Sandrina Khaled: Über Todesstruktur, Maschine und
Kenogrammatik, in: Spuren in Kunst und Gesellschaft, H. 38, 1991,
Hamburg;  pp. 47-53.
Kaehr, Rudolf: Spaltungen in der Wiederholung, in: Spuren in Kunst
und Gesellschaft, H. 40, 1992;  pp. 44-47



330 Literaturverzeichnis

Kaehr, Rudolf; Thomas Mahler: Morphogrammatik, Klagenfurt: IFF,
1993.
Kaesler, Dirk: Antagonismus und Zweiwertigkeit bei der gegen-
wärtigen soziologischen Bestimmung des Politischen, in: Dirk Berg-
Schlosser et al. ed., Politikwissenschaftliche Spiegelungen,  Opladen:
Westdt. Verl., 1998; pp. 174-189.
Klagenfurt, Kurt: Technologische Zivilisation und transklassische
Logik, Frf./M.: Suhrkamp, 1996.
Kotzmann, Ernst ed.: Gotthard Günther – Technik, Logik, Technolo-
gie, München, Wien: Profil, 1994.
Matzka, Rudolf: Semiotic Abstractions in the Theories of Gotthard
Günther and George Spencer Brown, in: Acta Analytica, vol. 8, n. 10,
1993.
Meyer, Eva: Die Ähnlichkeit der Maschine, in: Spuren in Kunst und
Gesellschaft, H. 39, 1992;  pp. 27-30.
Meyer, Eva: Universum/Pluriversum, in: die tageszeitung,  Nr. 1569,
25.3.1985;  pp. 10f.
Mitterauer, Bernhard: Machbarkeit und Verwerfung. Kybernetik in
der Tradition von Warren S. Mc Culloch und Gotthard Günther, in:
Grundlagenstudien aus Kybernetik und Geisteswissenschaft, Bd. 42,
H. 2, Paderborn: Institut für Kybernetik, 2001; pp. 72-80.
Moser, Simon: Zur philosophischen Diskussion der Kybernetik in der
Gegenwart, in: Zeitschr. f. phil. Forschung, Bd. 21, 1967;  pp. 64
sqq.
Neuhaus, Wolfgang: Die kalte Rationalität der Herrschaft, http://
www.uni-klu.ac.at/iff/guenther/neu_01bt.htm, 1999.
Neuhaus, Wolfgang: Das Raumschiff zerstört die klassische Lebens-
form, in: Jeschke, W. ed., Das Science Fiction Jahr 2001, München:
Heyne 2001.
Pusch, Fred: Entfaltung der sozialwissenschaftlichen Rationalität
durch eine transklassische Logik, Dortmund: Projekt, 1992.
Schischkoff, Georgi: Philosophie und Kybernetik. Zur Kritik am ky-
bernetischen Positivismus, in: Zeitschr. f. phil. Forschung, Bd. 19,
1965;  pp. 248 sqq.
Ziemke, Axel: Biologie der Kognition und transklassische Logik,
Klagenfurter Beiträge zur Technikdiskussion, H. 45, Klagenfurt: IFF,
1991.



Literaturverzeichnis 331

1.4 Aktuelle Texte und Diskussionen

Bibliographie zur Theorie der 'Polykontexturalität': Kotzmann, Ernst
ed., Gotthard Günther – Technik, Logik, Technologie, München, Wi-
en: Profil, 1994; pp. 117-125.
Gotthard-Günther-Forschungsstelle des IFF in Klagenfurt,
Österreich: http://guenther.uni-klu.ac.at
Polycontextural Computing Lab:  http://www.loveparade.net/pkl/ .
technik-sozialwissenschaftliches forschungsinstitut: http://www.tesof.
de/forschung.htm 
Webforum für Innovatives in Wissenschaft, Wirtschaft und Kultur:
http://www.vordenker.de/ggphilosophy/ggphilo.htm.

1.5 Zur Person

Baldus, Claus: Phaidros und das Segelflugzeug, Aus Gesprächen mit
Gotthard Günther, in: Das Abenteuer der Ideen. Internationale Bau-
austellung 1987, Berlin: Frölich u. Kaufmann, 1984; pp. 69-83. Cf.
http://www.vordenker.de/ggphilosophy/ggphilo.htm.
Bammé, Arno: Entfesselte Logik, in: E. Kotzmann ed.: Gotthard
Günther – Technik, Logik, Technologie, München, Wien: Profil,
1994; pp. 11-31.
Bammé, Arno: Negativsprache zur Erfassung der Welt?, in: Die Zeit,
Nr. 25/1980; p. 47.
Günther, Gotthard: Selbstdarstellung im Spiegel Amerikas, in: L. J.
Pongratz ed., Philosophie in Selbstdarstellungen, t. II, Hamburg:
Meiner, 1975; pp. 1-76.
Hochkeppel, Willi: Grenzgänger des Denkens. Radioessay zum 80.
Geburtstag von Gotthard Günther, gesendet im zweiten Programm
des Bayerischen Rundfunks am 1. Juli 1980; Kopie des Typoskripts
im Nachlaß 196 (Gotthard Günther), Staatsbibliothek Berlin der Stif-
tung Preußischer Kulturbesitz, Haus II, Handschriften-Lesesaal.

Der Autor ist Herrn Dr. Lothar Busch, Berlin, zu großem Dank ver-
pflichtet. Die Listen unter 1.2, 1.3 und 1.5 sind fast ausschließlich
Resultat seiner Arbeit.



332 Literaturverzeichnis

2. Philosophiegeschichtliche Quellen

2.1 Günthers zeitgenössische Quellen

Bloch, Ernst: Geist der Utopie, Frf./M.: Suhrkamp, 1985.
Gehlen, Arnold: Theorie der Willensfreiheit, Berlin: Junker u. Dünn-
haupt, 1933.
Hartmann, Nicolai: Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis, Ber-
lin: de Gruyter, 21925.
Heim, Karl: Das Weltbild der Zukunft, Berlin, 1904.
Hofmann, Paul: Metaphysik oder verstehende Sinnwissenschaft,
Kant-Studien, EH. 64, Berlin: Pan, 1929.
Hofmann, Paul: Das Verstehen von Sinn und seine Allgemeingültig-
keit; Berlin: Pan, 1927.
Hofmann, Paul: Sinnphilosophie, in: Hans Hartmann ed., Denkendes
Europa, Berlin: Batschai, 1936.
Hofmann, Paul: Sinn und Geschichte, München, 1937.
Rickert, Heinrich: Die Erkenntnis der intelligiblen Welt und das Pro-
blem der Metaphysik, Teil I in: Logos, H. 16, 1927; pp. 162-203 -
Teil II in: Logos, H. 18, 1929, l. c; pp. 36-82.
Scholz, Heinrich: Metaphysik als strenge Wissenschaft, Darmstadt:
Wiss. Buchges., 1965.
Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes, München: dtv,
51979.
Spengler, Oswald: Der Mensch und die Technik, München: C. H.
Beck, 1931.
Spranger, Eduard: Lebensformen, Halle: Niemeyer, 51925

2.2 Deutscher Idealismus, Kant, Marx

Engels, Friedrich: Briefe, in: Karl Marx, Friedrich Engels, Werke, tt.
37, 42, Berlin: Dietz, 1967, 1983.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopädie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse, in: Gesammelte Werke, Hamburg:
Meiner, t. XX, ed. Wolfgang Bonsiepen et al., 1992.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Logik, Metaphysik, Naturphiloso-
phie, in: l. c., t. VII, ed. R.-P. Horstmann, J. H. Trede, 1971.



Literaturverzeichnis 333

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes in: l.
c., t. IX, ed. Wolfgang Bonsiepen, Reinhard Heede, 1980.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Wissenschaft der Logik, in: l. c.,  tt.
XXI, XI, ed. Friedrich Hogemann, Walter Jaeschke, 1984, 1978.
Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, in: Wilhelm Weischedel
ed., Werke in zehn Bänden, Darmstadt: Wiss. Buchges., 1983, tt. III,
IV.
Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, in: l. c., t. VIII.
Marx, Karl: Einleitung zu den Grundrissen der Kritik der Politischen
Ökonomie, in: Karl Marx, Friedrich Engels, Werke, t. 42, Berlin:
Dietz, 1983.
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: System des transzendentalen
Idealismus, in: M. Schröter ed., Schellings Werke, München: Beck
und Oldenburg, 1927 sqq.; 2. Hauptbd.
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Vorlesungen zur Methode des
akademischen Studiums, l. c.; 3. Hauptbd.
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Zur Geschichte der neueren
Philosophie, l. c.; 5. Hauptbd.

Althaus, Horst: Hegel und die heroischen Jahre der Philosophie,
München, Wien: Hanser, 1992.
Arndt, Andreas: Dialektik und Reflexion. Hamburg: Meiner, 1994.
Baer, Reinhold: Hegel und die Mathematik, in: Verhandlungen des
zweiten Hegelkongresses, Tübingen: Mohr/Haarlem: Willink u. Sohn,
1932; pp. 104-120.
Bloch, Ernst: Subjekt-Objekt. Erläuterungen zu Hegel, Frf./M.: Suhr-
kamp, 1985.
Bobbio, Norberto: Hegel und das Recht, in: K.-O. Apel, R. Pozzo ed.,
Zur Rekonstruktion der praktischen Philosophie, Stuttgart: From-
mann-Holzboog, 1990;  pp. 481-506 
Colletti, Lucio: Marxismus und Dialektik, Frf./M. et al.: Ullstein,
1977.
Comoth, Katharina: Hegels 'Logik' und die spekulative Mystik, in:
Hegel-Studien, H. 19, 1984, Bonn: Bouvier; pp. 65-93.
Essler, Wilhelm Karl: Zur Topologie der Arten dialektischer Logik
bei Hegel, in: Dieter Henrich, Hegels Wissenschaft der Logik, Klett-
Cotta, 1986; pp. 198-208.



334 Literaturverzeichnis

Fulda, Hans-Friedrich: Unzulängliche Bemerkungen zur Dialektik, in:
Rolf-Peter Horstmann ed., Dialektik in der Philosophie Hegels,
Frf./M.: Suhrkamp, 21989; pp. 33-69.
Hartmann, Klaus: Hegels Logik, Berlin: de Gruyter, 1999.
Hartmann, Nicolai: Aristoteles und Hegel, in: Kleinere Schriften II,
Berlin: de Gruyter, 1957; pp. 214-251.
Henrich, Dieter: Die Beweisstruktur in Kants transzendentaler De-
duktion der Kategorien, in: G. Prauss ed., Kants Lehre vom Erkennen
und Handeln, Köln: Kiepenheuer u. Witsch, 1973; pp. 90-104.
Henrich, Dieter: Formen der Negation in Hegels Logik, in: R.-P.
Horstmann ed., Dialektik in der Philosophie Hegels, Frf./M.: Suhr-
kamp, 21989; pp. 213-229.
Henrich, Dieter: Kant's Notion of a Deduction and the Methodologi-
cal Background of the First Critique, in: E. Förster ed., Kant's
Transcendental Deductions, Standford Univ. Press, 1989; pp. 29-46.
Henrich, Dieter: Konstellationen, Stuttgart: Klett-Cotta, 1991.
Hösle, Vittorio: Hegels System. Hamburg: Meiner, 21991.
Irrlitz, Gerd: Karl Marx – Aufhebung der Subjektphilosophie und der
idealistischen Handlungstheorie, in: Volker Gerhardt ed., Eine ange-
schlagene These, Berlin: Akademie, 1996; pp. 33-64.
Ishikawa, Fumiyasu: Kants Denken von einem Dritten, Frf./M. et al.:
Lang, 1990.
Pöggeler, Otto: Hegels Idee einer Phänomenologie des Geistes,  Frei-
burg, München: Alber, 21993.
Schmitz, Hermann: Hegels Logik, Bonn: Bouvier, 1992.
Semm, Markus: Der springende Punkt in Hegels System, Boer, 1994.
Stekeler-Weithofer, Pirmin: Hegels Analytische Philosophie,
Paderborn et al.: Schöningh, 1992.
Stekeler-Weithofer, Pirmin: Vernunft als sinnkritische Präsupposi-
tionsanalyse, in: V. Caysa, K.-D. Eichler, Praxis – Vernunft – Ge-
meinschaft, Weinheim: Beltz Athenäum, 1994; pp. 234-255.
Wieland, Wolfgang: Bemerkungen zum Anfang von Hegels Logik; in:
R.-P. Horstmann ed., Dialektik in der Philosophie Hegels, Frf./M.:
Suhrkamp, 21989; pp. 194-212.



Literaturverzeichnis 335

2.3 Antike

Aristoteles: Metaphysik, ed. Bassenge, Berlin: Akademie, 1990.
Aristoteles: Philosophische Schriften, tr. Rolfes, Hamburg: Meiner,
1995.
Platon: Werke, ed. Schleiermacher, Berlin: Akademie, 1988.

Böhme, Gernot: Platons theoretische Philosophie, Stuttgart, Weimar:
Metzler, 2000.
Jürß, Fritz et al.: Geschichte des wissenschaftlichen Denkens im
Altertum, Berlin: Akademie, 1982.
Kranz, Walter: Die griechische Philosophie, Leipzig: Dieterich,
21986.
Natorp, Paul: Platos Ideenlehre, Hamburg: Meiner, 1994.

3. Formale Logik

Ajdukiewicz, Kazimierz: Abriß der Logik, Berlin: Aufbau, 1958.
Barwise, Jon: The Situation in Logic, Stanford: CSLI Publ., 1989.
Brendel, Elke: Die Wahrheit über den Lügner, Berlin, New York: de
Gruyter, 1992.
Elster, Jon: Logik und Gesellschaft, Frf./M.: Suhrkamp, 1981.
Gödel, Kurt: Über formal unentscheidbare Sätze der Principia ma-
thematica und verwandter Systeme I, in: Monatshefte für Mathematik
und Physik, H. 38, 1931, Leipzig, Wiesbaden: Akad. Verlagsges.
1932.
Gottwald, Siegfried: Mehrwertige Logik, Berlin: Akademie, 1989.
Hempel, Carl G.: Eine rein topologische Form nichtaristotelischer
Logik, in: Erkenntnis, H. 6, 1936, Reprint, Amsterdam:
Swets/Zeitlinger, 1967; pp. 436-442.
Hempel, Carl G.: A purely Topological Form of Non-Aristotelian Lo-
gic, in: Journal of Symbolic Logic, vol. 2, nr. 3, 1937; pp. 37-112.
Heydrich, Wolfgang: Relevanzlogik und Situationssemantik, Berlin,
New York: de Gruyter, 1995.
Kondakow, Nikolai I.: Wörterbuch der Logik, Leipzig: Bibl. Inst.,
21983.



336 Literaturverzeichnis

Kreiser, Lothar: Nichtklassische Logik, Berlin: Akademie, 21990.
Łukasiewicz, Jan: Philosophische Bemerkungen zu mehrwertigen Sy-
stemen des Aussagenkalküls, in: Comptes rendus de séances de la
Société des Sciences et de Lettres de Varsovie, Cl. III, XXIII, 1930;
pp. 51-77.
Łukasiewicz, Jan: Two-valued Logic, in: Selected Works, ed. Bor-
kowski, Amsterdam, London: North-Holland Publ. Co., 1970.
Menne, Albert: Das unendliche Urteil Kants, in: Philosophia Natu-
ralis, XIX, 1982; pp. 151-162.
Menne, Albert, Einführung in die Logik, Tübingen: Francke, 41986.
Patzig, Günther: Aristoteles, Łukasiewicz und die Ursprünge der
mehrwertigen Logik, in: id., Gesammelte Schriften III, Göttingen:
Wallstein, 1996.
Rescher, Nicolas: Topics in Philosophical Logic, Dordrecht: Reidel,
1968.
Rosser, J. Barkley; Atwell R. Turquette: Many-valued Logics, Am-
sterdam: North-Holland, 1952.
Scholz, Heinrich: Abriß der Geschichte der Logik, Freiburg: Alber,
31967.
Seebohm, Thomas: Philosophie der Logik, Freiburg, München: Karl
Alber, 1984.
Spencer-Brown, George: Laws of Form, London: Allen and Unwin,
1969.
Stekeler-Weithofer, Pirmin: Grundprobleme der Logik, Berlin et al.:
de Gruyter, 1986.
Tarski, Alfred: Der Wahrheitsbegriff in den formalisierten Sprachen,
in: Berka, Karl; Lothar Kreiser ed.: Logik-Texte, Berlin: Akademie,
1971 u. Darmstadt: Wiss. Buchges., 1983.
Wessel, Horst: Logik, Berlin: Dt. Verlag der Wiss., 11989.
Wessel, Horst: Wider den Mythos intensionaler Kontexte, in: G. Meg-
gle, A. Mundt ed., Analyomen 2, Berlin, New York: de Gruyter,
1997; vol. I; pp. 163-173.
Wiegand, Olav K.: Interpretationen der Modallogik, Dordrecht et al.:
Kluwer, 1998.
Wuttich, Klaus: Intensional genannte Kontexte, in: G. Meggle, A.
Mundt ed., Analyomen 2, Berlin, New York: de Gruyter, 1997; vol. I;
pp. 174-182.



Literaturverzeichnis 337

4. Mathematik und Naturwissenschaften

Courant, Richard; Harold Robbins: Was ist Mathematik, Berlin et al.:
Springer, 52000.
Davis, Philip J.; Reuben Hersh: Erfahrung Mathematik, Basel et al.:
Birkhäuser, 21994.
Ekeland, Ivar: Das Berechenbare und das Unberechenbare, Mün-
chen: Harnack, 1984.
Feynman, Richard P.: Vom Wesen physikalischer Gesetze, München:
Piper, 31997.
Heisenberg, Werner: Prinzipielle Fragen der modernen Physik
(Vortrag, Wien 1936), in: id., Wandlungen in den Grundlagen der
Naturwissenschaften, Stuttgart: Hirzel, 111980; pp. 62-76.
Lorenzen, Paul: Einführung in die operative Logik und Mathematik,
Berlin et al.: Springer, 21969.
Lorenzen, Paul: Metamathematik, Mannheim: Bibl. Inst., 1962.
Russell, Bertrand: Einführung in die mathematische Philosophie,
Wiesbaden: Löwit, o. J.
Rydnik, W. I.: Vom Äther zum Feld, Moskau: MIR und Leipzig:
Fachbuchverlag, 1979.
Schreiber, Peter: Grundlagen der Mathematik, Berlin: Dt. Verl. d.
Wiss., 1977.
Weyl, Hermann: Über die neue Grundlagenkrise der Mathematik, in:
Mathemat. Zeitschrift, H. 10, 1921, Berlin, Heidelberg: Springer; pp.
53 sqq.
Wittgenstein, Ludwig: Bemerkungen über die Grundlagen der Ma-
thematik, in: id., Werkausgabe, t. 6, ed. G. Anscombe et al.,  Frf./M.:
Suhrkamp, 31989.

5. Synergetik, Selbstorganisation, Kybernetik

Bertalanffy, Ludwig von: Vom Molekül zur Organismenwelt, Pots-
dam: Athenaion, 21949
Bertalanffy, Ludwig von: General System Theory. Foundations, De-
velopment, Applications, New York 1969.



338 Literaturverzeichnis

Eigen, Manfred: Das Urgen, Nova Acta Leopoldina 243 n. F., t. 52,
Halle: Barth, 1987.
Eigen, Manfred; Peter Schuster: The Hypercycle: A Principle of Na-
tural Selforganization, Berlin et al.: Springer, 1979.
Gleick, James: Chaos, München: Droemer-Knaur, 1988.
Koutroufinis, Spyridon A.: Selbstorganisation ohne Selbst, Berlin:
Pharus, 1996.
Maturana, Humberto; Francisco Varela: Der Baum der Erkenntnis,
Bern et al.: Goldmann, 1987.
Mayr, Ernst: Eine neue Philosophie der Biologie, München: Piper,
1991.
McCulloch, Warren S.; Walter H. Pitts: A Logical Calculus of the
Ideas Immanent in Nervous Activity, in: Bulletin of Mathematical
Biophysics 5, 1943; pp. 115-133.
Peschel, Manfred; Werner Mende: Leben wir in einer Volterra-Welt?
Ein ökologischer Zugang zur angewandten Systemanalyse, Berlin:
Akademie, 1983.
Rosenblueth, A.; N. Wiener; J. Bigelow: Verhalten, Zweck und
Teleologie, in: Beiheft zu Grundlagenstudien aus Kybernetik und
Geisteswissenschaft 8, 1967, Paderborn: Quickborn.
Wiener, Norbert: Mensch und Menschmaschine, Bonn: Athenäum,
31966.

6. Sozialwissenschaften

Dahrendorf, Ralf: Pfade aus Utopia, München: Piper, 1986.
Engler, Wolfgang: Die Ostdeutschen, Berlin: Aufbau, 31999.
Gorz, André: Und jetzt wohin?, Berlin: Rotbuch, 1991.
Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns, Frf./M.:
Suhrkamp, 31985.
Honneth, Axel: Desintegration – Bruchstücke einer soziologischen
Zeitdiagnose. Frf./M.: Fischer, 1994.
Luhmann, Niklas: Soziale Systeme, Frf./M.: Suhrkamp, 41991.
Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frf./M.: Suhr-
kamp, 1992.



Literaturverzeichnis 339

Nelson, Benjamin: Der Bruder und der Andere. Ein Epilog, in: Der
Ursprung der Moderne, Frf./M.: Suhrkamp, 1986; pp. 180-183.
Merton, Robert K.: Die Eigendynamik gesellschaftlicher Voraus-
sagen, in: E. Topitsch ed., Logik der Sozialwissenschaften, Köln,
Berlin: Kiepenheuer u. Witsch, 1971; pp. 144-164.
Sennett, Richard: Der flexible Mensch. Berlin: Siedler 32000.
Theunissen, Michael: Der Andere. Studien zur Sozialontologie der
Gegenwart, Berlin, New York: de Gruyter, 21977.
Weber, Max: Wissenschaft als Beruf, in: Gesammelte Aufsätze zur
Wissenschaftslehre, Tübingen: Mohr, 1968.

7. Hermeneutik

Jan Assmann im Gespräch mit Adalbert Reif, in: Lettre international,
H. 43, 1998, Berlin.
Batkin, Leonid M.: Die historische Gesamtheit der italienischen Re-
naissance, Dresden: Kunst, 1979.
Gadamer, Hans Georg: Vom Zirkel des Verstehens, in: Kleine Schrif-
ten IV, Tübingen: Mohr, 1977.
Gadamer, Hans Georg: Wahrheit und Methode, Tübingen: Mohr,
41975.
Jauß, Hans Robert: Anmerkungen zum idealen Gespräch, in: Das
Gespräch (PH XI), München: Fink, 1984; pp. 467-472.
Jauß, Hans Robert: Das Problem des Verstehens. Das privilegierte
Du und der kontingente Andere, in: id., Das Problem des Verstehens,
ed. R. Warning, Stuttgart: Reclam, 1998.
Jauß, Hans Robert: Ästhetischer und soziologischer Rollenbegriff, in: 
Identität (PH VIII), München: Fink, 1979; pp. 599-607.
Jauß, Hans Robert: Wege des Verstehens, München: Fink, 1994.

8. Methodologie und Erkenntnistheorie

Boisits, B.; S. Rinofner-Kreidl ed.: Einheit und Vielheit. Organolo-
gische Denkmodelle in der Moderne, Wien: Passagen-Verlag, 2000.



340 Literaturverzeichnis

Habermas, Jürgen: Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik,
in: E. Topitsch ed., Logik der Sozialwissenschaften, Köln, Berlin:
Kiepenheuer u. Witsch, 1971; pp. 291-311.
Hacking, Ian: Lakatos' Philosophy of Science, in: id. ed., Scientific
Revolutions, Oxford Univ. Press, 1981.
Heinrich, Klaus: Tertium Datur. Religionsphilosophische Einführung
in die Logik, Basel: Stroemfeld u. Frf./M.: Roter Stern, 1981.
Hilbert, David: Axiomatisches Denken, in: Gesammelte Abhand-
lungen III, Berlin: Springer, 1935.
Knorr-Cetina, Karin: Die Fabrikation von Erkenntnis, Frf./M.: Suhr-
kamp, 11984.
Lakatos, Imre: Proofs and Refutations (PhD thesis), in: Philosophi-
cal Papers, ed. J. Worrall, G. Currie, Cambridge Univ. Press, 1978.
Larvor, Brendon: Lakatos. An Introduction, London, New York:
Routledge, 1998.
Lenk, Hans: Pragmatische Vernunft, Stuttgart: Reclam, 1979.
Riegl, Alois: Stilfragen. Grundlegungen zu einer Geschichte der
Ornamentik. Berlin: Siemens, 1893.
Rothacker, Erich: Logik und Systematik der Geisteswissenschaften,
München, Berlin: Oldenbourg, 1926.
Schmidt, Franz: Kleine Logik der Geisteswissenschaften, München:
Reinhardt, 1938.
Schmidt, P. Wilhelm: Die Sprachfamilien und Sprachenkreise der
Erde, Hamburg: Buske, 1926, 1977.
Weber, Max: Die 'Objektivität' sozialwissenschaftlicher und sozial-
politischer Erkenntnis, in: Gesammelte Aufsätze zur Wissenschafts-
lehre, Tübingen, 1922.
Weyl, Hermann: Philosophie der Mathematik und Naturwissenschaft,
München: Leibniz, 1948.
Wundt, Wilhelm: Logik der Geisteswissenschaften, Stuttgart: Enke,
1908.



Literaturverzeichnis 341

9. Sprache, allgemein

Blumenberg, Hans: Begriffe in Geschichten, Frf./M.: Suhrkamp,
1998.
Hayakawa, Samual Ichiyé: Semantik und verwandte Disziplinen, in:
G. Schwarz ed., Wort und Wirklichkeit. Beiträge zur Allgemeinen Se-
mantik, Darmstadt: Schwarz, 1968.
Kraus, Karl: Die Sprache, Frf./M.: Suhrkamp, 1987.

10. Technikphilosophie

Blumenberg, Hans: Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten
der Phänomenologie, in: Wirklichkeiten, in denen wir leben, Stutt-
gart: Reclam, 1981.
Kapp, Ernst: Grundlinien einer Philosophie der Technik, Braun-
schweig: Westermann, 1877.

11. Philosophie, allgemein

Bartels, Andreas: Grundprobleme moderne Naturphilosophie,
Paderborn et al.: Schöningh  1996.
Bloch, Ernst: Über Tod, Unsterblichkeit, Fortdauer, in: Tendenz –
Latenz – Utopie, Frf./M.: Suhrkamp, 1978; pp. 308-336.
Bloch, Ernst: Tübinger Einleitung in die Philosophie, Frf./M.: Suhr-
kamp, 1985.
Blumenberg, Hans: Arbeit am Mythos, Frf./M.: Suhrkamp, 1996
(51990).
Blumenberg, Hans: Lebenszeit und Weltzeit, Frf./M.: Suhrkamp,
31986.
Blumenberg, Hans: Wirklichkeiten in denen wir leben, Frf./M.: Suhr-
kamp, 1981.
Boeder, Heribert: Topologie der Metaphysik, Freiburg, München:
Alber, 1980.



342 Literaturverzeichnis

Cassirer, Ernst: Nachgelassene Manuskripte und Texte, ed. O.
Schwemmer, J. M. Krois, Hamburg: Meiner, t. I, 1995.
Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen, Darmstadt:
Wiss. Buchges., 101993.
Cassirer, Ernst: Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Darmstadt:
Wiss. Buchges., 71994.
Cassirer, Ernst: Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, Darmstadt:
Wiss. Buchges., 81994.
Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer, 71953.
Husserl, Edmund: Formale und Transzendentale Logik, in: Husser-
liana, Den Haag 1950 sqq., t. XVII.
Irrlitz, Gerd: Die wesentliche Täuschung vom Ende, in: K. Stierling,
R. Warning ed., Das Ende (PH XVI), München: Fink, 1996; pp. 330-
358.
Irrlitz, Gerd: Postmoderne-Philosophie, ein ästhetisches Konzept, in:
R. Weimann, H.-U. Gumbrecht ed.: Postmoderne – globale Differenz,
Frf./M: Suhrkamp, 1991; pp. 133-165.
Irrlitz, Gerd: Über die Struktur philosophischer Theorien, in: Dt.
Zeitschr. f. Phil., Berlin: Akademie,  H. 1, 1996; pp. 8-17.
Jaspers, Karl: Von der Wahrheit, München: Piper, 1991.
Lessing, Gotthold Ephraim: Die Erziehung des Menschengeschlechts,
in: Sämtliche Schriften, Leipzig 1897,  t. XIII.
Lichtenberg, Georg Christoph: Sudelbücher, in: Wolfgang Promies
ed., Schriften und Briefe, München: Hanser, 1971 u. Frf./M.: Zwei-
tausendeins, 1994 sqq; tt. I, II.
Lukács, Georg: Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins, in: Wer-
ke, t. XIII-1, Luchterhand, 1984.
Mounier, Emmanuel: Einführung in die Existenzphilosophie, Düssel-
dorf, 1949.
Picht, Georg: Kunst und Mythos, Stuttgart: Klett-Cotta, 51996.
Weischedel, Wilhelm: Der Gott der Philosophen, München: dtv,
1979.



Literaturverzeichnis 343

12. Philosophiegeschichte

Bloch, Ernst: Leipziger Vorlesungen zur Geschichte der Philosophie,
Frf./M.: Suhrkamp, 1985.
Cassirer, Ernst: Geschichte des Erkenntnisproblems in Philosophie
und Wissenschaften der neueren Zeit, Darmstadt: Wiss. Buchges.,
71993.
Falckenberg, Richard: Geschichte der neueren Philosophie, Berlin,
Leipzig: de Gruyter, 81921.
Habermas, Jürgen: Nachmetaphysisches Denken, Frf./M.: Suhrkamp,
21988.
Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frf./
M.: Suhrkamp, 1988.
Habermas, Jürgen: Philosophisch-politische Profile, Frf./M.: Suhr-
kamp, 1981.
Heinemann, Fritz: Neue Wege der Philosophie, Leipzig: Quelle u.
Meyer, 1929.
Hirschberger, Johannes: Geschichte der Philosophie. Freiburg et al.:
Herder, 141976.
Jaspers, Karl: Zu Nietzsches Bedeutung in der Philosophie, in: Hans
Saner ed., Aneignung und Polemik, München: Piper, 1968; pp. 389-
401.
Schmitz, Hermann: Husserl und Heidegger, Bonn: Bouvier, 1996.
Schnädelbach, Herbert: Philosophie in Deutschland 1831-1933,
Frf./M.: Suhrkamp, 41991.
Vorländer, Karl: Geschichte der Philosophie, Leipzig: Meiner, 51919,
t. I.

13. Kulturgeschichte

Haffner, Sebastian: Geschichte eines Deutschen, Stuttgart, München:
DVA, 12000.
Krysmanski, Hans-Jürgen: Die utopische Methode, Köln, Opladen:
Westdt. Verl., 1963.



344 Literaturverzeichnis

Meier, Christian: Die politische Kunst der griechischen Tragödie,
Dresden: Kunst, 1988.
Plessner, Helmut: Die verspätete Nation, Frf./M.: Suhrkamp, 41992.
Schwonke, Martin: Vom Staatsroman zur Science Fiction, Stuttgart:
Enke, 1957.
Turner, Frederick Jackson: Die Grenze. Ihre Bedeutung in der ame-
rikanischen Geschichte, Bremen: Dorn, 1947.
Weber, Alfred: Abschied von der bisherigen Geschichte, Leiden: Sijt-
hoff's, 1935.

14. Zeitgeschichte

Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem, Leipzig: Reclam, 1990.
Fest, Joachim: Hitler. Eine Biographie, Berlin: Ullstein, 41993.
Hobsbawm, Eric: Das Zeitalter der Extreme, München: dtv, 1998.
Höhne, Heinz: Der Orden unter dem Totenkopf, München: Botzum
KG, o. J.
Rosenberg, Arthur: Geschichte der Weimarer Republik. Frf./M.:
EVA, 161974.
Stone, Norman ed.: Knaurs Historischer Weltatlas, München: Droe-
mer, Knaur, 31990.
Weber, Marianne: Max Weber. München: Piper, 1989.
Wehler, Hans-Ulrich: Deutsche Gesellschaftsgeschichte, München:
Beck, t. III, 1995.

15. Nachschlagewerke

Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, http://www.bautz.
de/bbkl.
Pfeiffer, Werner et al.: Etymologisches Wörterbuch des Deutschen,
Berlin: Akademie, 1989.
Historisches Wörterbuch der Philosophie, Stuttgart, Basel: Schwabe.
Oxford Advanced Learners Dictionary, Oxford: University Press,
1989.



Literaturverzeichnis 345

Naas, J.; H. L. Schmid: Mathematisches Wörterbuch, Berlin: Akade-
mie et al., 1972.
Roget's Thesaurus, London: Ramboro, 1988.



 



Namenverzeichnis

Andrew, Alex 307
Arendt, H. 344
Aristoteles 55, 70, 80, 88, 157, 193, 232, 

292, 334ff.
Ashby, William R. 308, 310
Bammé, Arno 328f., 331
Barwise, Jon 335
Batkin, Leonid M. 339
Bauch, Bruno 51
Bense, Max 326, 328
Bertalanffy, L. v. 288, 337
Bloch, E. 10, 44f., 53, 333, 341
Blumenberg, H. 19, 43, 182, 252, 282, 341
Brendel, Elke 335
Buhr, Manfred 312
Campbell, John W. 53, 326
Carnap, R. 50, 301
Cassirer, E. 10, 29, 32, 43, 55, 61, 97f., 

262f., 266, 342f.
Castella, Joachim 250, 328
Clausen, Lars 328
Clausius, R. 82
Colletti, Lucio 333
Cusanus 193
Davis, Philip J. 337
Descartes 70, 127, 195, 197, 258, 293
Dilthey 26, 63, 76, 88f.
Duerr, Hans-Peter 41
Eckhart 129
Elster, Jon 335
Falckenberg, Richard 76, 343
Fest, Joachim 24, 344
Fichte 95, 129, 175, 195f., 271f., 279
Foerster, H. v. 55ff., 299, 314ff.

347



348 Namenverzeichnis

Fulda, Hans Friedrich 161, 334
Gadamer, H.-G. 339
Gehlen, A. 49, 51, 332
Gödel, K. 50, 335
Goethe 62, 137, 258, 329
Goldammer, Eberhard v. 325, 329
Habermas 78, 201, 338, 340, 343
Haldane, J. B. S. 288
Hartmann, Hans 150, 332
Hartmann, Klaus 167, 334
Hartmann, N. 48, 118ff., 188f., 332, 334
Hauptmann, Carl 40
Hauptmann, G. 40
Hegel 13f., 35, 48, 50f., 56f., 59f., 75, 

78f., 86ff., 95, 100, 102f., 
105ff., 109f., 112, 121ff., 129, 
131, 133f., 140, 142, 155, 
161f., 164ff., 173f., 176f., 
187f., 194ff., 202, 206f., 209f., 
214, 255f., 271f., 277, 282f., 
286, 289, 295, 304, 309, 312, 
326f., 329, 332ff.

Heidegger 10, 25, 88f., 137, 147, 195, 295,
328, 342f.

Heim, Karl 45f., 332
Heinemann, Fritz 19f., 27, 343
Heinrich, Klaus 11, 340
Heisenberg 49, 185, 337
Hempel, Carl G. 218, 335
Herder 343
Hersh, Reuben 337
Hilbert, D. 82, 241, 245, 301, 340
Hirschberger, Johannes 343
Hobsbawm, E. 171, 344
Hochkeppel, Willy 331
Hofmann, Paul 84, 88ff., 104, 113ff., 150, 187, 

206, 235, 327, 332



Namenverzeichnis 349

Höhne, Heinz 344
Honneth, Axel 22, 338
Husserl 29, 31, 85, 89, 342f.
Irrlitz, Gerd 334, 342
Jaspers, K. 342f.
Jauß, H.-R. 16, 174, 201, 339
Jordan, Pascual 49
Kaehr, Rudolf 215, 243, 249f., 252, 314f., 

326, 328ff.
Kant 41, 43, 45, 47, 50, 68, 70ff., 

86ff., 94, 99ff., 105f., 114, 118,
127f., 141, 151f., 162, 174, 
193, 195f., 224, 242, 255, 258, 
271f., 282, 287, 332ff., 336

Kapp, Ernst 278, 341
Klagenfurt, Kurt 315f., 325, 329ff.
Kotzmann, Ernst 239, 316, 328ff.
Krysmanski, Hans-Jürgen 343
Kuhn, T. S. 174
Lakatos, I. 174, 340
Leibniz 182, 193, 195, 237f.
Lessing 342
Locke 193
Löfgren, Lars 299, 308, 314
Lorenzen, Paul 239ff., 250, 337
Luckmann, Thomas 204
Luhmann, N. 338
Mahler, Thomas 330
Marx 133, 253, 256, 332ff.
Maturana, H. 299, 316, 338
McCulloch, Warren St. 54, 300ff., 310, 338
Menger, Karl 320
Menne, Albert 336
Meyer, Eva 330, 343
Mitterauer, Bernhard 58, 325, 330
Morgenstern, Oskar 81f.
Mounier, Emmanuel 27, 342



350 Namenverzeichnis

Neitz, Kurt 322
Neumann, J. v. 245, 301, 317
Newton 82, 176, 214, 241, 258
Nietzsche 11, 145, 200, 343
Oehler, Klaus 58
Pask, Andrew Gordon Speedie- 308
Paul, Joachim 54, 124, 323, 325
Pitts, Walter H. 301, 338
Plato 15, 70, 88, 126, 147, 193, 223f.,

233, 335
Plessner, H. 19, 21f., 24, 43, 344
Plotin 233, 313
Post, Emil 53
Ranke, L. v. 43
Rausch, Jürgen 17, 49, 124f.
Rescher, Nicolas 217, 219, 336
Rickert, H. 210, 216, 235f., 332
Riefenstahl, Leni 321
Russell, B. 33, 245, 305f., 337
Schelling 95, 106ff., 129, 149, 175, 

195ff., 255f., 264ff., 268f., 271,
288, 333

Schelsky, Helmut 49, 51, 57, 311
Schmidt, Siegfried 315, 340
Schmitz, H. 153, 159, 163, 169, 186, 268, 

326, 334, 343
Schopenhauer 71f.
Spencer-Brown, George 250f., 336
Spengler, O. 44, 46, 60ff., 76f., 83, 122, 210,

257f., 262f., 288, 332
Spranger, E. 14, 48, 75ff., 79, 96, 216, 332
Stalin 306
Stekeler-Weithofer, Pirmin 80, 334, 336
Swanson, Rowena 308f., 313
Tarski, A. 50, 303, 336
Trenker, Luis 321



Namenverzeichnis 351

Weber, Alfred 138, 344
Weber, Marianne 62, 344
Weber, Max 23, 25, 62, 78, 96f., 109, 339f.
Weizsäcker, C.-F. v. 49, 57
Wessel, Horst 81, 219, 336
Wiener, N. 54, 301, 326, 338
Wittgenstein 15, 305, 337
Wuttich, Klaus 219, 336



Logos Verlag Berlin

ISBN 3-89722-919-6


	Vorwort 
	1 Horizonte. Ein Überblick 
	2 Wege. Biographisches 
	Frühe Bildung 
	Studium 
	Ankunft in den USA 
	Die erste Professur 
	Rückkehr nach Europa 

	3 Probleme. Genese der Fragestellungen  
	Weltgeschichte in Welten 
	Spengler. Eine Erbschaft 
	Kritische Nachfolge 
	Entdeckungen 
	Kontexte und Regionen. Verborgene Einheit 

	Rationalität im Plural 
	Typologische Systematik 
	Axiomatisch-deduktive Systematik 
	Geltungsansprüche 
	Sinnanalyse statt Formaler Logik 
	Aufgabenbegriffe statt Idealtypen 
	Exkurs: Kant – Hegel – Genetische Semantik 
	Institutionen der Reflexion 
	Unterscheidung als Schichtung  

	Handeln, ohne zu verstehen 
	Verständigung als Funktion 
	Handlungstheorie 
	Prozeß der Geschichte 


	4 Programm und Theoriekern 
	Grenzüberschreitungen  
	'The Frontier' 
	Science fiction  
	Explorative Rationalität 

	A ist nicht A 
	Logische Identität und Korrespondenztheorie 
	Kritik des Zweiwertigkeitsprinzips 
	Identität und Nicht-Identität 

	A wird A. Einige Unterscheidungen 
	Einlösen einer Prolepsis 
	Dialektische Bewegung 
	Entelechie, Teleologie oder Tendenz 
	Reflexion oder geisteswissenschaftliche Forschung 
	Theorieevolution oder Anabasis 
	Wissenschaftsevolution oder Kulturgeschichte 

	Tertium datur 
	Überschreitung von Kontexten 
	Transformieren, Transponieren – Transzendieren

	Weder Ich noch Sache: der Andere. Ein Exempel 
	Überwindung der symmetrischen Welt 
	Ein Gegenstand, viele Bezüge  
	Transformation durch Spiegelung 
	Gebrochene Spiegelung: Horizontöffnung 

	Evolutionsmodell der Bedeutung 

	5 Resultate. Operatoren der Transgression 
	Stellenwertlogik 
	Kontextwertlogik 
	Morphogrammatik 
	Proömialrelation 

	6 Ausblick. Organisch-technische Metaphysik 
	Ziel 
	Symbolische Formen als Medium, nicht Repräsentation 
	Organismisches Funktionsmodell  
	Kultur als System von Aufgaben 
	Person im Spannungsfeld 

	Mittel 
	Kybernetisches Feldmodell 
	Handlung als 'Wiederholung' 
	Handlungsfolgen als Algorithmen 
	Automatische Kultur 
	Geschichte als lebendiger Automatismus 

	Vorläufiges Resümee 

	Interview mit Heinz von Foerster 
	Literaturverzeichnis 
	Namenverzeichnis 

