Berliner Arbeiten zur Erziehungs- und Kulturwissenschaft

Das Spiel des Aion

und das Spiel
des Menschen

Zur Vertiefung der dsthetischen
Subjektivitdt Kants bei Schopenhauer
und dem frithen Nietzsche

Malte Holzel

AOYOC




Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstiitzung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOLI: https://doi.org/10.30819/1783


https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/1783




Berliner Arbeiten zur Erziehungs- und Kulturwissenschaft
Band 34

Herausgegeben von Christoph Wulf
Freie Universitat Berlin
Fachbereich Erziehungswissenschaft und
Psychologie
Redaktion: Ruprecht Mattig



Malte HOlzel

Das Spiel des Aion und das
Spiel des Menschen

Zur Vertiefung der asthetischen
Subjektivitat Kants bei Schopenhauer
und dem friihen Nietzsche

Logos Verlag, Berlin 2008






Meinen Eltern






Inhalt

I YT ] =T AU o ST 11

2 Das Spiel des Aion: Die Metaphysik Schopenhauers und ihre
Anverwandlung durch Nietzsche in Die Philosophie im

tragischen Zeitalter der Griechen ...........cccooove i 13
3 Der Pessimismus Schopenhauers und seine Aufnahme durch
NIBTZSCRNE ..o e 29
3.1 Das endlose Streben und die Unmdoglichkeit von GllckK...................... 29
3.2 Das melancholische Leiden unter der Herrschaft der Zeit ................... 33
3.3 Die Determiniertheit menschlichen Handelns ............ccccooiiiiinneen, 42
3.4 Die Gefahrdung des GEMEINSINNS.........cccverieiieeiie e see e 44
3.5 Der Schrecken als Motiv des Immer-Weiter ...........cccccevvveveninieniiennnnn 45

4 Exkurs: Kants freies Spiel der Vermdgen in der Interpretation
durch Cassirer und die Parallelen zur Asthetik Schopenhauers
und des frihen NIBTZSCNE .......cvv i 51

5 Schopenhauers asthetische Kontemplation und ethische
Theorie der Willensverneinung als Ausweg aus der
Mangelsituation des MeNnSCheN..........cccccciiiii e 62

5.1 Die Kontemplation als Herzstiick der Asthetik Schopenhauers.......... 62
5.2 Die Entgrenzung der Kontemplation zur totalen Willensverneinung..74

6 Nietzsches Willensbejahung im Durchgang durch die
Verneinung des Willens: Die Inversion der Trans zendenz als
Novum der Geburt der TragOdie ........cccvevieeiieiiiiii e 85

6.1 Nietzsches dsthetische Metaphysik in der Geburt der Tragddie......... 85

6.2 Der verzauberte Mensch als Produkt des Bruderbundes von
Dionysos UNd APOLION ......ccvveieiie e 91

6.3 Die Inversion der Transzendenz als Ausweg aus der
Mangelsituation des MensChen..........ccccevviiie e 98



7 Die Bewaltigung von Angst und Melancholie bei
Schopenhauer und Nietzsche...........cccooiveiecc e, 107

7.1 Die Deutung der Schiffsmetapher Schopenhauers und Nietzsches...107
7.2 Kierkegaards Stellungnahme zum Phanomen der Angst.................... 115

7.3 Angstiberwindung und die Aufhebung der Herrschaft der Zeit....... 118

8 Die Welt des Mythos und die Vertiefung der Kultur............c..ccooc...... 123
9 Philosophiegeschichtliche Verortung: Die Bedeutung

asthetischer Subjektivitat fur die Postmoderne............ccooceevieeiieecnnnnn 128
10 SchlussbetraChtung.........cccocveiiriii i 135

Quellen- und LiteraturverzeiChniS.......cccccooiviiiiiiee e 138



.....der Mensch spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Worts Mensch ist,
und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt. Dieser Satz, der in diesem
Augenblick vielleicht paradox erscheint, wird eine groRRe und tiefe Bedeutung
erhalten (...); er wird, ich verspreche es lhnen, das ganze Geb&ude der
asthetischen Kunst und der noch schwierigeren Lebenskunst tragen. Aber
dieser Satz ist auch nur in der Wissenschaft unerwartet; langst schon lebte und
wirkte er in der Kunst und im Gefuhle der Griechen, ihrer vornehmsten
Meister; nur dass sie auf den Olympus versetzten, was auf der Erde sollte
ausgefuhrt werden.”

(Schiller: Uber die asthetische Erziehung des Menschen, 15. Brief)






1 Einleitung

Nietzsches pragendes Lektlreerlebnis im zarten Alter von 21 Jahren waren
die Schriften Schopenhauers, den er nach eigenem Bekenntnis verstand, ,,als
ob er fur mich geschrieben hatte” (2003, S. 346). Schopenhauers Philosophie
war — wie er in Schopenhauer als Erzieher restimiert — fir ihn ,,Befreiung (...),
Wegrdumung alles Unkrauts, Schuttwerks, Gewirms, das die zarten Keime
der Pflanzen antasten will, Ausstrémung von Licht und Wéarme, liebevolles
Niederrauschen nachtlichen Regens (...)*“ (2003, S. 341) — mit anderen Worten
eine Instanz, die ihn auf die Spuren seines ureigensten Denkens fihrte.
Schopenhauer hatte grofie Denker der abendlandischen Philosophiegeschichte
wie Platon, Spinoza und Kant studiert (um nur die von ihm an zentralen
Stellen zitierten Namen zu nennen) und fihrte den jungen Nietzsche in die
altehrwirdige athenische Akademie ein. Diese Magisterarbeit versucht nun,
dem tiefen Einfluss Schopenhauers auf den jungen Nietzsche nachzugehen,
um vor allem dessen Geburt der Trag0ddie in ein neues Licht zu stellen. Sie
wird entlang von 6 Hauptthesen entwickelt, mit denen sie sich auch einleitend
in ihrem Aufbau und ihrer Gliederung transparent machen lasst:

1. Hauptthese: Nietzsche verwandelt sich die Metaphysik Schopenhauers
an, was Uber eine ausflhrliche Einfihrung in Schopenhauers Gedanken-
organismus in Abschnitt 2 anhand der Philosophie im tragischen Zeitalter der
Griechen untersucht wird, abschlieBend aber erst im Abschnitt 6.1 bezlglich
der Geburt der Tragodie detailliert begriindet wird.

2. Hauptthese: Nietzsche macht sich in wesentlichen Punkten den schopen-
hauerschen Pessimismus zueigen, was im Abschnitt 3 dargelegt wird.

3. Hauptthese: Der Kontemplation Schopenhauers und dem Rausch
Nietzsches lasst sich das freie Spiel Vermogen der Kants zugrunde legen.
Nietzsche hat Kant zwar nie gelesen; nichtsdestotrotz ist er tber die Ver-
mittlung Schopenhauers und Schillers von ihm beeinflusst. Der Exkurs im
Abschnitt 4 gibt eine Interpretation des kantischen freien Spiels der Vermdgen
mit Cassirer, weil ich der Ansicht bin, dass im Lichte von dessen Ver-
deutlichungen das Ph&nomen des freien Spiels philosophiegeschichtlich am
transparentesten analysiert und dargestellt wurde. Das Phdnomen des freien
Spiels wird im Abschnitt 5 in der Kontemplation Schopenhauers und im
Abschnitt 6.2 im Rausch Nietzsches entdeckt werden.

4. Hauptthese: Diese Hauptthese entwickelt sich aus der Frage, wie es

Nietzsche in Anbetracht der von Schopenhauer Gbernommenen pessi-
mistischen Beurteilung des alltdglichen Menschenlebens gelingt, sich zu einer

11



Willensbejahung durchzukdmpfen. Sie antwortet folgendermaRen: Nietzsche
erreicht seine letztliche Willensbejahung nur im Durchgang durch eine
primdre Verneinung des Willens im Sinne Schopenhauers. Die sich dadurch
er6ffnende Transzendenzerfahrung im Rausch wird von ihm fiir das alltagliche
Leben als Individuum ausgebeutet. Nietzsche vollzieht eine Inversion der
Transzendenz. Dieser Gedankengang wird im Abschnitt 6 entwickelt und
begrindet.

5. Hauptthese: Schopenhauer wie Nietzsche trachten nach einer relativen
Uberwindung der Angst des Menschen vor der Natur. Diese Angst stellt den
Ausgangspunkt der von ihnen kritisierten Dialektik der Aufklarung — damit
Horkheimer/ Adornos epochemachendes, gleichnamiges Werk in seinen
Grundgedanken vorwegnehmend — dar und eréffnet erst in ihrer Uberwindung
eine Wirklichkeit der Natur, die dann paradiesische Ziige tragt. Dieser
Gedankengang wird im Abschnitt 3.5 vorbereitet, im Abschnitt 7 ausfihrlich
begriindet und im Abschnitt 8 auf seine fruchtbaren, tiefer aufklarenden
Konsequenzen hin beleuchtet.

6. Hauptthese: Das in der Arbeit dargestellte Konzept asthetischer Sub-
jektivitat, wie es bei Schopenhauer angedacht ist und beim friihen Nietzsche
seinen vorlaufigen Hohepunkt findet, beh&lt auch in der Postmoderne ihr
Recht und kann fiir sie von korrigierender Bedeutung sein, wie im letzten
Abschnitt 9 darlegt werden soll.

Der Mensch ist Nietzsche zufolge berufen, das Spiel des Aion — wie er es
Im Anschluss an die Philosophie Schopenhauers der Wirklichkeit zugrunde
legt — mimetisch nachzuvollziehen®, um im Spiel des Menschen Erfahrungen
zu machen, die ihm, werden sie ausgewertet, einem irdischen Paradies néaher
bringen: ,,Erhebt eure Herzen, meine Bruder, hoch, hoher! Und vergesst mir
auch die Beine nicht! Erhebt auch eure Beine, ihr guten Ténzer (...)!*“.

Eugen Fink stellt in Nietzsches Philosophie von 1960 als Erster vor allem die Spétphilo-
sophie Nietzsches in die Perspektive des Spiels. So spricht er davon, wie ,,bei Nietzsche
(...) das Spiel des Kindes und des Kunstlers zum Schlisselbegriff fir das Universum,
(...) zur kosmischen Metapher* wird und vom Menschen als dem ,,Mitspieler des kos-
mischen Spiels“ (1992, S.188).

Ein Zarathustra-Zitat aus dem spéater der Geburt der Tragtdie vorangestellten Versuch
einer Selbstkritik (2003, S.22).

12



2 Das Spiel des Aion: Die Metaphysik Schopenhauers
und ihre Anverwandlung durch Nietzsche in Die
Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen

Der Ansatz dieser Interpretation der Philosophie Schopenhauers wird ihm
selbst folgen, d.h. versuchen, seinen Gedankenorganismus erkenntniskritisch
einzufuhren. Man sollte trotz dieses erkenntniskritischen Vorgehens nicht
vergessen, dass es sich bei der Philosophie Schopenhauers um ein meta-
physisches Modell handelt, das seinen Wert nicht in einer vermeintlichen
Objektivitat, sondern in seinem Vermdgen, die lebensweltliche Situation des
Menschen zu erhellen, hat. Nietzsche — dessen Anverwandlung der Philo-
sophie Schopenhauers im weiteren Verlauf dieses ersten Abschnittes
aufzuarbeiten sein wird — hat die erkenntniskritische Methode Schopenhauers
dann auch nicht weiter beschéaftigt. Dessen Gedankenorganismus als eine
asthetische Konzeption von Wirklichkeit zu lesen, die nichtsdestotrotz
Aussagen Uber die Wirklichkeit macht, die es in seinen Augen duferst ernst zu
nehmen gilt, war der Ansatz seiner Interpretation. Diese einfiihrende Zu-
sammenschau der Philosophie Schopenhauers wird die Behauptungen, auf die
sie sich stutzt, an vielen Stellen nicht ausfuhrlich belegen. Sie werden erst im
entsprechenden Zusammenhang des Gedankengangs der Arbeit erortert. Als
Zusammenschau soll sie die Grundstrukturen der Welt als Wille und Vor-
stellung geben, in die spéter die ausfihrlicheren Interpretationen eingeordnet
werden konnen.

Schopenhauer kennt — wie schon der Titel seines Buches verrat — zwei
Welten: die Welt als Wille und die Welt als Vorstellung. Sie sind die zwei
Seiten der einen Medaille Welt, wie sie sich dem Menschen darstellt: einer-
seits vom transzendentalen Standpunkt betrachtet, von dem aus die Welt als
Vorstellung begriindet wird, und andererseits vom metaphysischen Standpunkt
betrachtet, von dem aus die Welt als Wille erschlossen wird. Das Me-
thodenpostulat dieses ,,metaphysischen Standpunktwechsels* — wie Spierling
(1987, S. 38) es bezeichnet — hat Schopenhauer in den Parerga und
Paralipomena formuliert:

»Jedes angeblich voraussetzungslose Verfahren in der Philosophie ist Windbeutelei:
denn immer muss man irgendetwas als gegeben ansehen, um davon auszugehen (...),
welches die unumgangliche Bedingung (...) des Philosophierens ist, weil wir geistig so
wenig wie korperlich im freien Ather schweben kénnen. Ein solcher Ausgangspunkt des
Philosophierens, ein solches einstweilen als gegeben Genommenes muss aber nachmals
wieder kompensiert und gerechtfertigt werden. (...) Um nun also die hierin begangene
Willkirlichkeit wieder auszugleichen und die Voraussetzung zu rektifizieren, muss man
nachher den Standpunkt wechseln und auf den entgegengesetzten treten, von welchem aus

13



man nun das anfangs als gegeben Genommene in einem erganzenden Philosophem wieder
ableitet. ,,So bringt eine Sache Licht in die andere” (Lucretius).” (1965, 827, S. 43)

Das transzendentale Selbstbewusstsein der Welt als Vorstellung — das
Schopenhauer vom transzendentalen Standpunkt aus mit apodiktischer
Gewissheit (apriorischer Erkenntnis) gewinnt — ist so einerseits die Voraus-
setzung, dass der Mensch als Subjekt sich als Objektivation des Willens
uberhaupt erkennen kann, ein Bewusstsein von sich hat (geistig nicht im freien
Ather schwebt). Der Wille der Welt als Wille, den Schopenhauer aus der
leiblichen Selbsterfahrung des Menschen (leibliche Gewissheit der Willens-
getriebenheit) empfangt, indem er diesen so erfahrenen Willen der ganzen
Welt (wie sie dem Menschen in seiner Welt als Vorstellung erscheint) zu-
grunde legt — ist so andererseits die VVoraussetzung, dass der Mensch nicht in
einer transzendentalen Beziehungslosigkeit zu der Welt-An-Sich verbleibt,
seine Vorstellung von sich mit seinem ihn an die Welt riickbindenden Selbst-
empfinden gesattigt wird (korperlich nicht im freien Ather schwebt). Das
transzendentale Selbstbewusstsein erwacht in dem Moment, wo sich das
Subjekt als Subjekt, d.h. als ein Wesen, das sich Vorstellungen von der Welt
macht, bewusst wird. Die Subjekt-Objekt-Trennung, d.h. die Tatsache, dass
fir den Menschen die Welt nur als Vorstellung, also in Beziehung auf ihn als
Vorstellenden existiert, ist die erste Bedingung der Moglichkeit seiner
Erfahrungen. Der Mensch ist als Subjekt — so schreibt Schopenhauer (1997,
82, S. 35) — der ,,Trager der Welt, die durchgangige, stets vorausgesetzte
Bedingung alles Erscheinenden, alles Objekts: denn nur flr das Subjekt ist,
was immer nur da ist.” Die Wirklichkeit des Subjekts — ebenso vom
transzendentalen Standpunkt als der Bedingung der Madoglichkeit seiner
Erfahrung abgeleitet — strukturiert sich nach dem Satz vom Grunde: Zeit,
Raum und Kausalitdt sind die Formen, in denen und durch die uns
Wirklichkeit erscheint. Schopenhauer geht sogar soweit zu sagen, dass das
»Sein (der Materie — A.d.V.) (...) ihr Wirken* (1997, 84, S. 40) ist, d.h. nur
solange von Wirklichkeit gesprochen werden kann, als die Materie auf den
Leib des Menschen einwirkt und an ihm eine Veranderung hervorbringt, die
unmittelbar erkannt, d.h. empfunden wird. Die Einwirkung wird dem
Menschen zur Folge, von der er auf eine Ursache aullerhalb seines Leibes
schlielt, um diese dann — ist sie identifiziert — wiederum als Folge einer
anderen Ursache wahrzunehmen usw., bis die Welt als Vorstellung als Geflige
von Ursache-Wirkungsrelationen in Raum und Zeit entsteht. Der Leib des
Menschen spielt daneben aber auch eine das metaphysische Selbstbewusstsein
begriindende Rolle, was sich aus folgendem Zitat Schopenhauers schlief3en
lasst:

»Der Willensakt und die Aktion des Leibes sind nicht zwei objektiv erkannte
verschiedene Zusténde, die das Band der Kausalitat verknipft, stehen nicht im Verhaltnis

14



der Ursache und Wirkung; sondern sie sind Eines und das Selbe, nur auf zwei géanzlich
verschiedene Weisen gegeben: einmal ganz unmittelbar und einmal als Anschauung fur den
Verstand. Die Aktion des Leibes ist nichts anderes als die objektivierte, d.h. in die
Anschauung getretene Akt des Willens* (1997, §18, S. 168).

Der Willensakt ist also doppelt gegeben: einmal als unmittelbar empfun-
dener Willensakt, zugleich aber auch als Aktion des Leibes, wie sie sich als
Veranderung der vorher wahrgenommenen Vorstellung vom Leib — die uns
wie alle anderen Vorstellungen in Zeit und Raum gegeben ist — abzeichnet.
Der im Willensakt empfundene Antrieb wird von Schopenhauer Wille
genannt, und die Aktion des Leibes, die mit ihm einhergeht, die Objektivation
dieses Willensaktes in der Welt als Vorstellung. Dieses doppelte Bewusstsein,
das der Mensch vom Wirken seines eigenen Leibes wie von zwei Seiten einer
Medaille hat, wird ihm zum - wie Schopenhauer schreibt — ,,Schlissel zum
Wesen jeder Erscheinung in der Natur* (1997, §19, S. 174f): Alle Objekte, die
dem Menschen wie sein Leib als Vorstellungen gegeben sind, kann er nun
nach Analogie des Leibes beurteilen, d.h. annehmen, dass sie nicht nur
Vorstellungen sind, sondern — genau wie sein Leib — zugleich ihrem innersten
Wesen nach auch derselbe Wille, der sich in ihnen zur Anschauung bringt.
Simmel hat in seinem Aufsatz Schopenhauer und Nietzsche dafiir ein
anschauliches Bild gefunden:

»,Die gesamte Natur, uns selbst als erfahrbare Existenzen eingeschlossen, bildet
gleichsam eine in sich geschlossene Kugeloberflache, in der jeder Abschnitt nur auf den
andern, aber unmittelbar auf nichts dariber oder darunter Gelegenes hinweist; an einem
einzigen Punkte nur setzt sich an sie eine Linie in anderer Richtung an, die sie
gewissermalen durchbricht: das ist der Punkt unserer eigenen Existenz, an dem wir, aulRer
dass wir erscheinen, auch sind; an ihm allein haben wir den Radius, der zu dem Mittelpunkt
der Kugeloberflache flhrt. Und dieser muss fur deren gesamten Umfang gelten, da er fir
das eine Stlck seiner gilt, das dem Gesamtgesetz dieses Umfangs, gegen alle anderen
ununterschieden, eingeordnet ist“ (2000, S. 214f.).

Schopenhauer argumentiert, dass — wenn wir der Welt als Vorstellung die
groRte uns bekannte Realitat beilegen wollen — wir ihr die Realitat, die fir uns
in unserem Empfinden unser Leib hat, beilegen missen, insofern er das realste
ist, was wir kennen. Dieser Gedankengang ist die Keimzelle der schopen-
hauerschen Metaphysik: Der Wille — wie wir ihn an uns selbst empfinden — ist
fir ihn das kantische Ding-An-Sich, das allen seinen Objektivationen, die wir
in unserer Welt als Vorstellung wahrnehmen, zugrunde liegt. Das rastlose
Fluten und Dréngen, das in der ziehenden Wolke und den Lebensvorgangen
der Organismen, den voneinander angezogenen Kdorpern und der zuckenden
Flamme lebt, ist nur die unbewusste Form desselben Willens, der jeden
Augenblick unser Dasein flllt. Der metaphysische Standpunkt fihrt also zu
der Einsicht, dass das, was wir — wie Schopenhauer schreibt (1997, 821, S.
181) — ,,in der Erscheinung fur verschieden, ihrem innern Wesen nach aber als

15



das Selbe (...) erkennen.” Die Zusammenschau der vom transzendentalen und
metaphysischen Standpunkt gewonnenen Erkenntnisse ergibt folgendes
Verstandnis der Wirklichkeit der Welt: Das transzendentale Bewusstsein der
Welt als Vorstellung schafft die Vorstellung, welche wir von der Welt als
Wille haben, gibt dem Inhalt eine Form, mit der wir ihn erkennen kdnnen; und
das metaphysische Bewusstsein setzt den Willen, der unsere Welt als
Vorstellung mit Leben séttigt, mit dem wir sie spuren kdnnen, d.h. gibt der
Form einen Inhalt, die ohne ihn wesensloses Phantasma der Sinne wére. Die
wechselseitige Selbstberichtigung der beiden Standpunkte setzt je dort ein, wo
der jeweilige Standpunkt die Grenzen seines legitimen Anspruchs (Gber-
schreitet. Der Wille wird vom transzendentalen Standpunkt aus als subjekt-
bedingt gedacht, insofern er der bloRen Deutung und Auslegung der vom
transzendentalen Standpunkt aus erschlossenen Vorstellung dient, weshalb
vom Willen nie anders als in seiner Beziehung zur Erscheinung, nie als
absolut aufgefasstes Ding-An-Sich — Uber dessen prinzipieller Unerkenn-
barkeit die transzendentale Erkenntniskritik wacht — gesprochen wird (vgl.
Schopenhauer: 1997, B.2, Kap.17, S. 244). Der metaphysische Standpunkt
wiederum flihrt den Willen als subjektbedingend ein, um der Gefahr der
Selbstherrlichkeit des vom transzendentalen Standpunkt aus urteilenden
Menschen zu begegnen, seine Bedingtheit durch die Welt-An-Sich, d.h. den
Willen, zu vergessen®.

Schopenhauers Welt als Wille und Vorstellung hat sich — so wie sie bisher
eingefihrt wurde — von zwei jeweils abstrakten Standpunkten aus erschlossen,
zumindest, wenn man die Aussagen, die von ihnen aus Uber die Wirklichkeit
gemacht werden, mit deren Wahrnehmung vom natirlichen, individuellen
Standpunkt aus, dem jeder Mensch zuerst einmal verhaftet ist, vergleicht. Der
transzendentale Standpunkt, der die Bedingungen der Mdglichkeit unserer
Wirklichkeitserfahrung untersucht und allgemeine Gesetze (Satz vom Grunde)
gibt, die bestimmen, wie wir Wirklichkeit erfahren, abstrahiert vollkommen
davon, dass wir uns selbst wie die Wirklichkeit als willentlich belebt

Schopenhauer spricht von seiner Philosophie als einer ,,Philosophie nach Mal3gabe des
Leibes”, um die leibliche Gewissheit, die keine apriorische Erkenntnis ist, gegenuber
der apodiktischen Gewissheit — auf die sich die philosophische Tradition seit Kant be-
ruft — stark zu machen. Der von Schopenhauer auf das schéarfste kritisierte Optimismus
der hegelschen Philosophie geht ihm zufolge gerade aus dem Fehler Hegels hervor, die
leibliche Gewissheit des Menschen zu unterschlagen und die Bedingtheit des Menschen
durch den Willen zu vergessen (Missachtung der tragischen Situation des Menschen).
Dieser Ansatz ist die Keimzelle, aus der Schopenhauer seine Aufklarungskritik ent-
wickelt, die nicht zuletzt auch auf Horkheimer/ Adornos Dialektik der Aufklarung pra-
gende Wirkung ausgedibt hat.

16



empfinden, die Form der Vorstellung vom Willen als Inhalt erfillt ist. Der
metaphysische Standpunkt, von dem aus zwar auf Grundlage eines konkreten
Selbstempfindens und mit guten Grinden auf das Wesen der Welt als ein
Wille geschlossen wird, abstrahiert vollkommen davon, dass wir Wirklichkeit
als in eine Vielheit von Individuen zerfallen wahrnehmen, der eine Wille als
Inhalt nur in unterschiedlichen Formen von Vorstellungen erfasst werden
kann. Mein Ansatz wird im Folgenden sein, die komplizierte und sich
scheinbar widersprechende Struktur des Gedankenorganismus der Philosophie
Schopenhauers von zwei weiteren Standpunkten aus, die sich nach MalRgabe
seines Systems konstruieren lassen, zu begreifen. Diese Standpunkte sind das
individuelle Bewusstsein des einzelnen Menschen und das — wie man es
nennen koénnte — kosmische Bewusstsein, das dem bei Schopenhauer paradig-
matischen Bewusstsein des Heiligen entspricht. Diese beiden Bewusst-
seinsweisen von Wirklichkeit sind jeweils nicht abstrakt, sofern sie je ein die
kognitive und die leibliche Wahrnehmung integrierendes Bewusstsein dar-
stellen, das jeweils vom Menschen eingenommen werden kann. Das Problem
wird sein, dass sie sich scheinbar widersprechen, d.h. jeweils einen Weltent-
wurf suggerieren, der den anderen auszuschlieBen scheint. Die Herausfor-
derung an den Interpreten wird dann darin bestehen, sie als zwei verschiedene
Sichtweisen einer Welt zu lesen, d.h. sie in ein Weltbild zu integrieren, das
dem Gedankenorganismus der Philosophie Schopenhauers entspricht.

Das individuelle Bewusstsein der Wirklichkeit entsteht nach Mal3gabe der
mit dem Satz vom Grunde operierenden Wahrnehmungsweise — dem prin-
cipium individuationis — und besteht aus einer Vielheit von Individuen in Zeit
und Raum. Diese Individuen scheinen alle — weil man sich von ihnen getrennt
fihlt — wie man selber mit einem eigenen Willen begabt zu sein: Vom
metaphysischen Standpunkt aus wurden wir zwar dariiber aufgeklart, dass
derselbe Wille, den man an sich selber spurt, wie der Vorstellung vom eigenen
Leib auch den anderen Vorstellungen zugrundegelegt werden kann. Dieser
Wille muss vom Standpunkt des Individuums nun allerdings als entzweit
gedacht werden, wenn man sich — wie man es vom individuellen Standpunkt
aus macht — von den anderen Individuen, von denen man eine Vorstellung hat,
als getrennt fuhlt. Die in der Welt als Vorstellung wahrgenommene Vielheit
muss eine Représentanz in der Welt als Wille haben, schlieRlich — so wurde es
oben formuliert — sollen die Welt als Vorstellung und die Welt als Wille zwei
Seiten der einen Medaille Welt sein. Medaillencharakter hatte die Welt aber
nur, wenn jede Vorstellung der Welt als Vorstellung auch mit Willen der Welt
als Wille gesattigt ware. Schopenhauer spricht von der Vorstellung ja auch als
»objektivierte(r) (...) Akt des Willens* (1997, 818, S. 168), d.h., dass jeder
Vorstellung eine Objektivation des Willens zugrunde liegen muss. Schopen-

17



hauer schreibt daher von der ,,dem Willen wesentlichen Entzweiung mit sich
selbst” (1997, 827, S. 231) und spricht von der ,Polaritat” als dem ,,Aus-
einandertreten einer Kraft in zwei qualitativ verschiedene, entgegengesetzte
und zur Wiedervereinigung strebende Tatigkeiten* (1997, 8§27, S. 227) — einer
Kraft, mit der er zweifelsohne den Willen meint. Der Wille — so lasst es sich
fir das individuelle Bewusstsein schliefen — ist also in eine Vielheit von
Willensakten zerfallen, die je die Vorstellungen, die man sich von so ent-
standenen Individuen macht, beleben.

Das individuelle Bewusstsein fiihrt den Menschen zur Selbsterkenntnis des
Willens, die wiederum der Ausgangspunkt dafur ist, das individuelle Bewusst-
sein zum kosmischen Bewusstsein hin zu Uberschreiten: Der Wille, welcher
vom metaphysischen Standpunkt aus betrachtet erkenntnislos und nur ein
blinder Drang ist, erwacht im individuellen Selbstbewusstsein des Menschen
zu sich selber, d.h. erhdlt durch die im Menschen hinzugetretene, zu seinem
Dienst entwickelte Welt als Vorstellung die Erkenntnis von seinem Wollen,
das ihm vorher nur unmittelbar leiblich bewusst war. Diese Selbsterkenntnis
des Willens — wie sie im individuellen Selbstbewusstsein des Menschen als
Medium stattfindet — bezeichnet Schopenhauer als die ,,einzige Begebenheit
an sich®* (1997, 835, S. 279), weil — so wiirde ich es interpretieren — im
Menschen im Moment der Selbsterkenntnis des Willens die Welt als Vor-
stellung (also das Bewusstsein zu wollen) mit der Welt als Wille (das Wollen)
deckungsgleich Ubereinanderliegen, d.h. sich als ein, Leib und Seele
umfassendes Bewusstsein geltend macht, das, insofern der Mensch dem
Willen im Moment der Erkenntnis nicht erlegen ist, sondern nur das
Bewusstsein vom Willen hat, gleichsam in der Schwebe zwischen Wollen und
Willensverneinung innehalt. Schopenhauer identifiziert diese Selbsterkenntnis
des Willens mit der Tragddie, weil der Wille in dieser Selbsterkenntnis im
Medium des Menschen sich in seinem selbstzerstorerischen und selbst-
verneinenden Charakter, der das Ergebnis seiner Selbstentzweiung ist, zu
erkennen gibt und der Mensch — insofern er selber vom Willen getrieben ist —
dem nur zusehen kann. Schopenhauer versteht — so Szondi in seinem Versuch
Uber das Tragische (1978, S. 34) — ,,das Tragische (im weitesten Sinne —
A.d.V.) als Selbstzerstorung und Selbstverneinung des Willens* (vgl.
Schopenhauer 1997, 851, S. 374), und erklart den ,,eigentimlichen Schwung
zur Erhebung® — den es bewirkt — mit dem ,,Aufgehen der Erkenntnis, dass die
Welt, das Leben, kein wahres Geniigen gewahren kdénne, mithin unserer
Anhanglichkeit nicht wert sei“ (1997, B.2, Kap.37, S. 578). Diese
Selbsterkenntnis des Willens im Menschen — die Einsicht in das Tragische
seines Wesens — flihrt den Menschen zur Willensverneinung, in deren Folge
der Mensch seinen Willen vergisst und sich in Allem wiederfindet (vgl. 1997,

18



871, S. 595), d.h. sich mit allem identisch fiihlt. Schopenhauer definiert die
infolge der Willensverneinung eintretende Veranderung gegeniiber dem indi-
viduellen Standpunkt auch mit der Aufhebung des principium individuationis.
Diese Willensverneinung — die den Menschen in Schopenhauers Augen zum
Heiligen macht — fuhrt zu dem, was oben als kosmisches Bewusstsein benannt
wurde: Der Wille stellt sich im Gegensatz zur Auffassung, die sich das
individuelle Bewusstsein davon macht, das ihn als entzweite Vielheit
wahrnahm, als eine Einheit dar, weil der Mensch sich nicht von allem anderen
getrennt, sondern mit ihm eins fihlt.

Das kosmische Bewusstsein fiihrt im Gegensatz zum individuellen Be-
wusstsein aber noch zu einer anderen unterschiedlichen Auffassung: Der
Mensch bleibt, indem er sein Wollen vergisst, ,,als rein erkennendes Subjekt,
klares Weltauge (der Erkenntnis — A.d.VV.)“ (1997, 836, S. 281) bzw. als
»Zeitloses Subjekt der Erkenntnis* (1997, 834, S. 272) Ubrig und geht — um es
mit anderen Worte Schopenhauers auszudriicken (1997, B.2, Kap.41, S. 639)
— in ,,das Nunc stans im Mittelpunkt des Rades der Zeit“ ein. Das principium
individuationis und die damit einhergehende Herrschaft der Zeit ist
aufgehoben. Die vom individuellen Standpunkt aus wahrgenommenen
Objekte erscheinen dem solcherart verwandelten Menschen als — von
Schopenhauer in Anlehnung an Platon eingefihrte — Ideen. Mit der
Zeitlosigkeit der eigenen Auffassungsweise korrespondiert die Zeitlosigkeit
der Ideen. Die Ideen definiert Schopenhauer als die ,,Musterbilder (...) oder als
die ewigen Formen der Dinge“, die ,nicht selbst in Zeit und Raum (...)
eintretend, sondern fest stehend, keinem Wechsel unterworfen, immer seiend,
nie geworden (1997, 825, S. 207f) sind. Die Ideen sind die Musterbilder der
uns als Vorstellungen gegebenen Individuen, d.h. der Inbegriff der Voll-
endung ihres Wesens, indem sie das in sich sammeln und zu einem Représen-
tanten, der das Ganze noch einmal spiegelt, verdichten, was sich in der Welt
der Vorstellung unter der Herrschaft der Zeit in einem Nacheinander von
sichtbaren Formbestimmungen eines Objektes ausbuchstabiert (vgl. Hihn
2002, S. 147f). Alle Entwicklungszustdnde und Formbestimmungen, die an
einem Objekt in der Zeit von einem individuellen Bewusstsein aus
wahrgenommen werden, werden vom kosmischen Bewusstsein in der ldee
dieses Objektes zugleich und in einem angesehen. Der empirische Charakter
eines Objektes kann mit der Idee bzw. dem intelligiblen Charakter zu-
sammenfallen, wenn — wie in der unorganischen Natur — die Idee sich auch
nur in einer einzigen und immer gleichen AuRerung empirisch offenbart. Die
komplexeren Organismen werden ihrem intelligiblen Charakter aber erst
durch ein notwendiges Nebeneinander der Teile und Nacheinander der
Entwicklungen ihres empirischen Charakters gerecht, so dass also die Summe

19



der AuRerungen ihres empirischen Charakters erst in der Zusammenfassung
Ausdruck des intelligiblen Charakters ist (vgl. Schopenhauer 1997, §28, S.
245f.). Dem Objekt, wie es vom individuellen Bewusstsein wahrgenommen
wird, entspricht seine ldee, wie man sie mit dem kosmischen Bewusstsein
erkennt, insofern das, was das Objekt in der Zeit durch das Nebeneinander
seiner Teile und Nacheinander seiner Entwicklungen ausbuchstabiert, um sich
zu verwirklichen, in der Idee immer schon verwirklicht ist. Die Idee ist die
vollendet verwirklichte Form des Objekts*. Das kosmische Bewusstsein — wie
Schopenhauer schreibt (1997, 828, S. 246) — kommt nun zu dem Schluss, dass
der ,,Wille (...) sich in der ganzen Idee als wie in einem Akt offenbart”, und
steht damit in offenem Widerspruch zum individuellen Bewusstsein, dass vom
Willen annahm, dass er sich in Objekten, die sich in der Zeit entwickeln,
objektivieren wiirde®.

Dieser Charakter der Ideen als Summe der AuBerungen ihres empirischen Charakters
lasst sich mit folgenden Denkbildern begreifen: Das Objekt — bspw. eine Pflanze —
durchlduft in seiner Entwicklung als empirischer Charakter mehrere Stadien vom Ent-
stehen bis zum Vergehen. Diese Entwicklung lasst sich einerseits horizontal wie folgt
abbilden: Stellt man sich diese Entwicklung in einer Kreisbahn vor, wobei der Tod der
einen Pflanze wiederum den Ausgangspunkt flr eine neue Pflanze bildet, insofern sie
deren Keim hervorbringt, so sieht der Betrachter, wenn er im Zentrum dieses Rades der
Zeit steht, die gesamte Entwicklung und somit die Idee dieser Pflanze. Andererseits
lasst sich diese Entwicklung auch vertikal abbilden: Die Pflanze geht aus dem Zentrum
ihres Keimes hervor, gedeiht und fallt schlieRlich wieder in sich zusammen, um aus
dem Zentrum eines von ihr hinterlassenen neuen Keimes wieder neues Leben entstehen
zu lassen. Ist die Zeit fiir den Betrachter aufgehoben, so sieht er alle diese Entwick-
lungsstadien der Pflanze zugleich, mithin also deren Idee. Die Schwierigkeit, sich eine
sinnliche Anschauung ohne die Anschauungsform der Zeit vorzustellen, rat dazu, diesen
mystischen Aspekt der Ideenlehre Schopenhauers ansonsten auf3en vor zu lassen und
sich auf seine anderen Charakterisierungen der Ideen zu beschréanken (siehe Abschnitt
5.1).

> Die Vielheit der vom kosmischen Bewusstsein aus erkannten Ideen widerspricht der fir
dieses Bewusstsein charakteristischen Wahrnehmung der Einheit des Willens insofern
nicht, als jede einzelne Idee — wie Schopenhauer schreibt (1997, 836, S.280) — ein ,,Re-
prasentant des Ganzen* ist, die je einzelne Idee also alle anderen Ideen potentiell in sich
spiegelt, die unterschiedlichen Ideen sich also wie zu einer Weltidee Ubereinander le-
gen, um schliellich auf den in ihnen sich objektivierenden einen Willen transparent zu
werden. Schopenhauer schreibt: ,,(...) wann aber das principium individuationis durch-
schaut, die Ideen, ja das Wesen der Dinge an sich, als der selbe Wille in Allem, unmit-
telbar erkannt wird (...)* (1997, §70, S.584). Die Konstruktion einer Weltidee nimmt
Schopenhauer selbst mit folgenden Worten vor: ,,(...) indem ja die ganze Welt, mit allen
ihren Erscheinungen, die Objektitdt des einen und unteilbaren Willens ist, die Idee,
welche sich zu allen andern Ideen verhélt, wie die Harmonie zu den einzelnen Stimmen
(...)* (1997, 8§28, S.247). Schopenhauer hat mit dieser Weltidee den Makrokosmos der
ganzen Welt vor Augen, der aus dem Zusammenklingen vieler Stimmen — mit denen er
die einzelnen Ideen meint — als eine Harmonie entsteht. Hier wird zwischen den einzel-
nen ldeen als einzelne Stimmen und der Weltidee als Harmonie, die sich als das Mehr
als die Summe ihrer Teile (Ideen) ergibt, unterschieden. Man muss — um diese Unter-

20



Das individuelle und das kosmische Bewusstsein kommen — um es noch
mal zusammenzufassen — also zu zwei unterschiedlichen, ja entgegengesetzten
Auffassungen von der Wirklichkeit: Das individuelle Bewusstsein nimmt den
Willen als selbstentzweit und in eine Vielheit von Individuen zerfallen wahr,
und geht davon aus, dass der Wille sich in diesen einzelnen Individuen — die
sich in der Zeit entwickeln mussen, um ihr Wesen zu vollenden — objektiviert.
Das kosmische Bewusstsein nimmt den Willen als eine Einheit wahr und geht
davon aus, dass der Wille sich in Ideen — die in sich immer schon vollendet
sind — objektiviert. Die unterschiedlichen Wahrnehmungsweisen resultieren
aus unterschiedlichen Bedingungen der Erkenntnis: Das principium indi-
viduationis ist die Bedingung der Moglichkeit der Erkenntnis des individuelle
Bewusstsein, und die Aufhebung des principium individuationis die des
kosmischen Bewusstseins. Der Beweis dafir, dass beide Weltbeschreibungen
trotz ihrer offen widerspruchlichen Aussagen eine beiden zugrunde liegende
Wirklichkeit beschreiben, ist mit der Maoglichkeit gegeben, den jeweils
anderen Standpunkt — von dem aus die Wirklichkeit sich entgegengesetzt
darstellt — in der eigenen Weltbeschreibung zu verorten: Die Weltbeschrei-
bung des individuellen Bewusstseins kennt mit der Madoglichkeit, sich
gleichzeitig mit allen Individuen zu identifizieren, den Standpunkt, von dem
aus das kosmische Bewusstsein sich erschliefit, genauso wie die Welt-
beschreibung des kosmischen Bewusstseins mit der Moglichkeit, dass ein Teil
des Ganzen sich vom Rest abgrenzt, den Standpunkt des individuellen
Bewusstseins erkldren kann. Diese abstrakte Einsicht in die gemeinsame
zugrunde liegende Wirklichkeit stellt sich dem Menschen auch ganz konkret
im Ubergang vom individuellen zum kosmischen Bewusstsein und umgekehrt
dar. Die Verwandlung der Wirklichkeit des einen Bewusstseins in die des
anderen geschieht zwar, wie Schopenhauer betont, ,,pl6tzlich* (1997, 834, S.
271). Trotzdem nimmt der Mensch anstelle der Wirklichkeit des individuellen
Bewusstseins plotzlich die des kosmischen Bewusstseins wahr und vice versa.
Die Vielheit der Individuen als Objekte in der Zeit verwandeln sich im ersten

scheidung mit der Gleichsetzung von Idee und Weltidee, wie sie oben vorgenommen
wurde, zusammenzubringen — zwischen der aktuellen Bedeutung der Idee und der po-
tentiellen Bedeutung der Idee unterscheiden: Die aktuelle Bedeutung der Idee ist ein
aktualisierter Aspekt der Weltidee, die eine Stimme, die mit anderen aktuellen Bedeu-
tungen von Ideen bzw. Stimmen zur Weltidee zusammenklingt. Die potentielle Bedeu-
tung einer Idee ist die Idee als Représentant des Ganzen, die sie zur Weltidee macht,
insofern alle anderen maoglichen Ideen in ihr angelegt sind und in ihrem Mikrokosmos
wie in dem Makrokosmos Weltidee zur Weltidee zusammenklingen. Die Interpretation,
dass der Mikrokosmos der Idee in ihrer potentiellen Bedeutung den Makrokosmos der
Weltidee in sich spiegelt, lasst sich mit Schopenhauer begriinden, insofern er ihn als
»Reprasentant des Ganzen* bezeichnet.

21



Fall in die zeitlosen Ideen, die dann auf die Einheit des Willens transparent
werden; im zweiten Fall verwandeln sich umgekehrt die zeitlosen Ideen, die
auf die Einheit des Willens transparent sind, in die Vielheit der Individuen als
Objekte in der Zeit. Die Moglichkeit der Identifikation von Objekt und Idee ist
bei aller Plétzlichkeit der Verwandlung der Wirklichkeit gegeben®.

Schopenhauer bezeichnet die Wirklichkeit des individuellen Bewusstseins
nun als Tduschung, wéhrend er die des kosmischen Bewusstseins als die
wahre Wirklichkeit versteht, was aus dem folgenden Zitat hervorgeht:

,»(...) den Blick des rohen Individuums trlibt, wie die Inder sagen, der Schleier der Maja:
ihm zeigt sich, statt des Dinges an sich, nur die Erscheinung, in Zeit und Raum, dem
principio individuationis, und in den tbrigen Gestaltungen des Satzes vom Grunde: und in
dieser Form seiner beschréankten Erkenntnis sieht er nicht das Wesen der Dinge, welches

Eines ist, sondern dessen Erscheinungen, als gesondert, getrennt, unzahlbar, sehr
verschieden, ja entgegengesetzt” (1997, 863, S. 514).

Diese Abwertung der Wirklichkeit des individuellen Bewusstseins meint
nicht, dass ihr keine Realitat zukdme’. Sie beschreibt schlieRlich — wie gerade
zu zeigen versucht wurde - dieselbe Realitdt nur aus einer anderen
Perspektive. Seiner Qualifizierung des kosmischen Bewusstseins des Heiligen
als das wahrere Bewusstsein liegt stattdessen ein im weitesten Sinne ethisches
Kriterium zugrunde. Das individuelle Bewusstsein steht wesentlich im Dienst
des Wollens und ist daher wesentlich Leiden, weil — wie Schopenhauer
schreibt (1997, 838, S. 295) — ,,nicht mehr weichende Befriedigung kein

Die folgende offene Frage harrt einer Antwort: Wenn der Wille sich urspringlich in den
Ideen objektiviert, die Ideen aber in sich vollendet sind, woher kommt dann die Motiva-
tion fiir die Ideen, sich als Individuen in der Zeit zu entfalten, um letztlich nur die Voll-
endung, die ihnen vorher schon zu eigen war, durch ihr Ausbuchstabieren in der Zeit
einzuholen? Wieso — um es anders zu formulieren — treten die Ideen, die in sich vollen-
det sind, in die Existenzform als Individuen ein, wenn es ihnen nur darum geht, etwas
einzuholen, was sie vorher schon waren? Schopenhauer gibt auf diese Frage keine Ant-
wort. Die Antwort, die sich zu dieser Frage anbietet, ist folgende: Die Ideen, in denen
der Wille sich urspringlich objektiviert, wollen das, was sie als Ideen nur potentiell
sind, wirklich sein. Das Verhédngnis, dass sie das, was sie potentiell zugleich waren,
nicht aktuell und wirklich zugleich sein kénnen, flhrt dazu, dass die Individuen fortan
ihrer Vollendung hinterherlaufen, sie aber willentlich nicht erreichen kénnen. Die Ur-
sache dafur ist, dass sie, indem sie etwas wirklich sind, alle anderen Mdglichkeiten von
sich ausschlielen. So erklart sich das ,endlose Streben“ des Menschen, von dem
Schopenhauer spricht (1997, 829, S.255).

Schopenhauer konnte — wenn die Wirklichkeit des individuellen Bewusstseins blof3er
Schein wére, dem keine Realitat zugrunde liegt — nicht von der ,,dem Willen wesent-
lichen Entzweiung mit sich selbst* (1997, §27, S. 231) sprechen, wie sie sich vom indi-
viduellen Bewusstsein aus darstellt. Die Selbstentzweiung des Willens ist dariber hin-
aus der zentrale Ausgangspunkt seiner Ethik, in der als einer Lehre vom richtigen Leben
seine Philosophie gipfelt.

22



erlangtes Objekt des Wollens geben kann: sondern es gleicht immer nur dem
Almosen, das dem Bettler zugeworfen, sein Leben heute fristet, um seine Qual
auf Morgen zu verldngern.” Das kosmische Bewusstsein des Heiligen hin-
gegen kennt kein Leiden mehr, weil es sein Wollen vergessen hat. Schopen-
hauers Ethik als Lehre vom richtigen Leben (4. Buch der Welt als Wille und
Vorstellung) zielt auf dieses kosmische Bewusstsein des Heiligen, weil mit
ihm die Grinde, das menschliche Leben pessimistisch zu verurteilen und
abzulehnen, aufgehoben sind.

Nietzsche nun — und das soll im Folgenden nachgewiesen werden — macht
sich in Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen im Zusammen-
hang mit seiner Auseinandersetzung mit Anaximander und Heraklit wesent-
liche Aspekte von Schopenhauers Metaphysik zu eigen®. Die tragisch-philoso-
phische Weltkonstruktion — wie er sie in dem Anaximander und Heraklit
gewidmeten Abschnitt seines Aufsatzes entwirft — ist es auch, die sich seiner
gesamten friihen Philosophie und vor allem seiner Philosophie in der Geburt
der Tragddie zugrundelegen lasst. Mein Interpretationsansatz, sie als Anver-
wandlung der Metaphysik Schopenhauers zu lesen, griindet sich dabei nicht
nur darauf, dass er sich die Positionen Anaximanders und Heraklits mit Hilfe
von philosophischen Ansétzen Schopenhauers erarbeitet und Schopenhauer zu
diesem Zweck auch h&ufig wortwortlich — z.T. auch nicht eigens ausgewiesen
— zitiert. Wesentlicher Anhaltspunkt sind stattdessen zentrale Ubereinstim-
mungen, die Nietzsches tragisch-philosophische Weltkonstruktion im An-
schluss an Anaximander und Heraklit mit der Metaphysik Schopenhauers teilt.

Nietzsche bleibt dem fiir Schopenhauer theoriebildenden Paradigma des
Tragischen, dem Spruch des Anaximander — der von der von Schopenhauer
als Konsequenz der Selbstentzweiung des Willens beschriebenen Negativitat
der Situation des Menschen Zeugnis ablegt — treu, was er mit seiner
Ubersetzung des Anaximander bekundet (1994, S. 21f.):

»Woher die Dinge ihre Entstehung haben, dahin missen sie auch zu Grunde gehen,
nach der Notwendigkeit; denn sie missen BuRe zahlen und fiur ihre Ungerechtigkeit
gerichtet werden, gemaR der Ordnung der Zeit.”

Nietzsche zitiert zur Verdeutlichung dieses Satzes Schopenhauer, von dem
er sagt, dass er als ,,der einzige ernstgesinnte Sittenlehrer unseres Saeculums
uns (...) eine dhnliche Betrachtung ans Herz legt” (1994, S. 22):

,»Der rechte Malistab zur Beurteilung eines jeden Menschen ist, dass er eigentlich ein
Wesen ist, welches gar nicht existieren sollte, sondern sein Dasein abbift durch

Vgl. auch Apostolopoulou (1982).

23



vielgestaltetes Leiden und Tod: was kann man von einem solchen erwarten? Sind wir denn
nicht alle zum Tode verurteilte Stnder? Wir bif3en unsere Geburt erstlich durch das Leben
und zweitens durch das Sterben ab.” (1994, S. 22)

Die Intention dieser Aussage ist klar: Schopenhauer zufolge besteht das
Tragische in der Selbstzerstorung und Selbstverneinung des Willens. Der
Wille objektiviert sich im menschlichen Individuum und hebt es aber, insofern
er sich zugleich in anderen Individuen objektiviert, in dem Kampf, den diese
Individuen gegeneinander mit dem Ziel der Verwirklichung ihrer Idee fiihren,
schlie3lich selbst wieder auf, weil die Materie, deren sie sich zu ihrer Ver-
wirklichung beméchtigen, begrenzt ist. Die Tragddie zeugt nach Schopen-
hauer von diesem tragischen Geschehen: Die Leiden des tragischen Helden
entspringen nicht seiner eigenen schuldhaften Handlung, fur die er bestraft
wird, sondern sind die BuBe fur die unverschuldete Schuld seiner blof3en
Existenz, d.h., er hat sein Entstehen aufgrund der Selbstentzweiung des
Willens mit seinem Vergehen zu bifen (vgl. Schopenhauer 1997, 851, S.
375). Dieselbe Urentzweiung macht Nietzsche nun auch bei Anaximander aus,
der ,alles Werden wie eine strafwirdige Emanzipation vom ewigen Sein*
ansieht, ,als ein Unrecht, das mit dem Untergange zu bifRen“ sei, wie
Nietzsche schreibt (1994, S. 22). Das ,,ewige Sein*“ des Anaximader aber stellt
flr Nietzsche das ,,kantische Ding-An-Sich* (1994, S. 23) dar, was wiederum
darauf schlielRen l&sst, dass er es zugleich auch mit dem Willen Schopenhauers
identifiziert, der den Willen ja auch als das Ding-An-Sich Kants ausgewiesen
hatte. Die sich fiir Nietzsche anschliefende Frage (1994, S. 25), ,wie (...)
doch, wenn es berhaupt eine ewige Einheit gibt, jene Vielheit moglich* sei,
beantwortet er sich mit Hilfe des Schemas der schopenhauerschen Meta-
physik, die das Problem, wie aus einem Willen die Vielheit der Welt entstehen
kann, ohne dass die Vielheit der Welt die Einheit des Willens sprengt, mit der
Polaritat des Willensgeschehens l6st. Der eine Wille entzweit sich in zweli
(oder mehr) entgegengesetzte Qualitaten, die schliel3lich zur Wiedervereini-
gung streben. Anaximander entnimmt die Antwort — wie Nietzsche schreibt
(1994, S. 25) — entsprechend dem ,,widerspruchsvollen, sich selbst aufzeh-
renden und verneinenden Charakter dieser Vielheit.*

Nietzsche lasst die Philosophie Heraklits an diesem Punkt einsetzen:
Anstelle des ewigen Seins, das von Heraklit geleugnet wird, geht dieser von
einem ewigen Werden aus. Nietzsche deutet sich die Wirklichkeit Heraklits
nicht nur in der Terminologie Schopenhauers, indem er das Sein der Materie
in ihrem Wirken verortet (vgl. 1994, S. 28), sondern erklart mit dem Begriff
der ,Polaritat” (1994, S. 28) — den er Schopenhauer entlehnt (1997, 827, S.

24



227)° — auch die GesetzmaRigkeit im Werden, von der Heraklit ausgeht: So
»entzweit sich eine Qualitat mit sich selbst und scheidet sich in ihre
Gegensatze: fortwahrend streben diese Gegensatze wieder zu einander hin®
(1994, S. 28). Die Wirklichkeit des Heraklit wird von Nietzsche — indem er
dessen Werden ,,aus dem Krieg des Entgegengesetzten* entstehen l&sst (1994,
S. 29) — mit der Wirklichkeit, so wie Schopenhauer sie fir das Individuum
(das individuelle Bewusstsein) beschrieb, identifiziert, wenn dieser schreibt,
dass ,,durch die gesamte Natur sich dieser Streit verfolgen lasst, ja, sie (...)
eben wieder nur durch ihn* (1997, 827, S. 231f.) bestehe.

Nietzsche fasst die ,,Ubereinstimmung“ (1994, S. 33) der Lehren Ana-
ximanders und Heraklits zusammen, indem er die sich aus ihren Philosophien
speisende Weltkonzeption vorstellt':

»Er (Anaximander —A.d.V.) glaubt wie jener (Heraklit — A.d.V.) an einen periodisch
sich wiederholenden Weltuntergang und an ein immer erneutes Hervorsteigen einer
anderen Welt aus dem alles vernichtenden Weltbrande. Die Periode, in der die Welt jenem
Weltbrande und der Aufldsung ins reine Feuer entgegeneilt, wird von ihm in hochst
auffallender Weise als ein Begehren und Bedirfen charakterisiert, das volle
Verschlungensein im Feuer als die Sattheit; und es bleibt uns die Frage brig, wie er den

neuen erwachenden Trieb der Weltbildung , das SichausgielRen in die Formen der Vielheit
verstanden (...) hat” (1994, S. 33).

Diese Frage, ,,woher der immer erneute Strom des Werdens®“ komme
(1994, S. 25), lasst die Philosophie des Anaximander offen. Nietzsche
spekuliert, dass gemaR eines ,,griechische(n) Sprichwort(es)“ die ,,Sattheit den
Frevel (die Hybris) gebiert* und moglicherweise ,,jene Riickkehr zur Vielheit
aus der Hybris* herzuleiten sei (1994, S. 33). Diese Antwort scheint ihm aber
nicht in sein Bild des Heraklit zu passen, als dass fir ihn ,,das stolze Leuchten
seiner (Heraklits — A.d.V.) Augen“ (1994, S. 33) — dachte dieser so —
erléschen wiurde. Seinem Heraklit-Bild angemessener ist fir Nietzsche
stattdessen die Antwort, die Heraklit aus folgendem ,,erhabene(n) Gleichnis*
entwickelt (1994, S. 34):

% An dieser Stelle zitiert Nietzsche Schopenhauer sogar wortwdrtlich, ohne es eigens aus-

zuweisen (vgl. Nietzsche 1994, S. 28 mit Schopenhauer 1997, 827, S. 227).

1 Die Tatsache, dass Nietzsche an dieser Stelle — wo er die tragisch-philosophische Welt-
konstruktion vorstellt — von einer ,weitere(n) Ubereinstimmung“ (1994, S. 33)
zwischen Anaximander und Heraklit spricht, und dass er eine Frage, die die Philosophie
Anaximanders offen lasst, durch Heraklit beantworten lasst (siehe unten), fuhrt zu dem
hier leitenden Interpretationsansatz, Nietzsches Auseinandersetzung mit diesen beiden
Philosophen als die Arbeit an einer tragisch-philosophischen Weltkonstruktion zu
verstehen, die wiederum im Kern eine Anverwandlung der Metaphysik Schopenhauers
darstellt, was im folgenden zu zeigen sein wird.

25



»Ein Werden und Vergehen, ein Bauen und Zerstéren, ohne jede moralische
Zurechnung, in ewig gleicher Unschuld, hat in dieser Welt allein das Spiel des Kdnstlers
und des Kindes. Und so, wie das Kind und der Kinstler spielt, spielt das ewig lebendige
Feuer, baut auf und zerstort, in Unschuld — und dieses Spiel spielt der Aeon mit sich. (...)
Ein Augenblick der Sattigung: dann ergreift ihn von Neuem das Bedurfnis, wie den
Kinstler zum Schaffen das Bedirfnis zwingt. Nicht Frevelmut, sondern der immer neu
erwachende Spieltrieb ruft andere Welten ins Leben.*

Nietzsche grenzt diese heraklitische Auffassung des Willensgeschehens als
,Spiel des Aeon“** — um zur hier vertretenen These von der Anverwandlung
der Metaphysik Schopenhauers durch Nietzsche zuriickzukommen — nun klar
von der Auffassung Schopenhauers ab: Der ,,Krieg des Entgegengesetzten*
(1994, S. 29), aus dem — wie oben schon gezeigt — bei Heraklit wie bei
Schopenhauer alles Werden hervorgeht, wird Nietzsche zufolge bei Schopen-
hauer nicht im Sinne des ,,Wettkampfgedanke(ns) de(r) Griechen* (1994, S.
29) begeistert begrift. Der ,,Grundton (der) Schilderungen® Schopenhauers
bleibe ,,ein anderer (...) als bei Heraklit, sofern der Kampf fur Schopenhauer
ein Beweis von der Selbstentzweiung des Willens zum Leben, ein An-sich-
selber-Zehren dieses finsteren dumpfen Triebes ist, als ein durchweg
entsetzliches, keineswegs beglickendes Phanomen* (1994, S. 30). Wenn man
sich nun aber ansieht, dass fur Nietzsches Heraklit die Bedingung der
Maglichkeit, das Leiden des Individuums aufzuheben und die Welt als Spiel
wahrzunehmen, die Aufhebung der individuellen Beschranktheit des Men-
schen ist, dann wird die Ubereinstimmung zur Philosophie Schopenhauers
offenkundig:

,Gibt es Schuld, Ungerechtigkeit, Widerspruch, Leid in dieser Welt? Ja, ruft Heraklit,
aber nur fur den beschrankten Menschen, der auseinander und nicht zusammen schaut,
nicht fur den contuitiven Gott; fir ihn lauft alles Widerstrebende in einer Harmonie

zusammen, unsichtbar zwar fur das gewdhnliche Menschenauge, doch dem verstéandlich,
der, wie Heraklit, dem beschaulichen Gotte &hnlich ist.* (1994, S. 34)

Schopenhauer und Nietzsches Heraklit treffen sich in der Auffassung, dass
die Wirklichkeit — wie sie sich vom individuellen Bewusstsein aus darstellt —
Kampf und Leiden bedeutet, dass sich aber — vom kosmischen Bewusstsein
Schopenhauers bzw. vom Bewusstsein des contuitiven Gottes Heraklits aus
betrachtet — ein anderes Bild der Wirklichkeit bietet. Die Aufhebung der
Beschrénktheit des Menschen — wie sie Nietzsches Heraklit empfiehlt — ent-
spricht der Aufhebung des principium individuationis Schopenhauers, fur die
Schopenhauer folgendes feststellte: Die Vielheit der Individuen verwandelt
sich in eine Vielheit von Ideen, die, insofern sie jeweils als ,,Reprasentant des
Ganzen* (1997, 836, S. 280) alle anderen mdglichen ldeen potentiell in sich

1 Nietzsches Schreibweise ,,Aeon” wird in dieser Arbeit durch die Schreibweise ,,Aion*

von Theunissen (1992, S. 301 — vgl. S. 86 dieser Arbeit) ersetzt.

26



tragen, auf die Weltidee hin transparent werden, die wiederum auf den einen
sich in ihr objektivierenden Willen durchsichtig ist. Die Verwandlung des
Bewusstseins vom individuellen zum kosmischen Bewusstsein (Schopen-
hauer) bzw. die Aufhebung der Beschranktheit des Menschen (Nietzsches
Heraklit) fuhrt also zu einer Wirklichkeitswahrnenmung, in der ein Wille sich
in unterschiedlichen, immer neuen Weltideen objektiviert, die als Ideen in sich
vollendet sind™.

Die Frage, die sich nun aber stellt, ist, wie Nietzsches Heraklit dazu
kommt, das Willensgeschehen als Spiel auszulegen? Nietzsche unterstellt
Heraklit, dass er das Willensgeschehen in Analogie zum Spiel des Kiinstlers
und Kindes als Spiel beurteilt. ,,Ein Werden und Vergehen“ — so schreibt
Nietzsche (1994, S. 34) — ,.ein Bauen und Zerstéren, ohne jede moralische
Zurechnung, in ewig gleicher Unschuld, hat in dieser Welt allein das Spiel des
Kinstlers und des Kindes.* Was sind die Charakteristika dieses Spiels? Worin
besteht die Unschuld? Unschuldig ist eine Téatigkeit, die ihren Zweck in sich
selbst hat, die aus Freude an der Sache vollzogen wird, ohne darauf zu achten,
einem Ubergeordneten Prinzip Geniige zu verschaffen. Das Willensgeschehen
ist solch eine Tatigkeit: Es fehlt ihm jeder transzendente Sinn, der es
rechtfertigen konnte oder den es zu erfiillen sucht, sondern es hat seinen
Zweck rein in sich selbst, ist ganz Tatigkeit des Hervorbringens und
Wiedereinziehens von Weltideen: ein Mangel, den Nietzsche als Begehren
und Bedurfen fasst, ein daraus erwachender Spiel- bzw. Schaffenstrieb, eine
Séttigung in der hervorgebrachten Weltidee, die sich schlieBlich wieder in
einen Mangel wandelt, der den Vorgang von Neuem anheben lasst. Der
Analogieschluss vom menschlichen Spiel — das im weiteren Verlauf der
Arbeit aufgearbeitet und der Philosophie Schopenhauers und des friihen
Nietzsches zugrundegelegt werden soll — auf das Willensgeschehen scheint
aufgrund der Ubereinstimmenden Charakteristika gerechtfertigt. Dorflinger
stellt folgende Definition des Spielens in Abgrenzung zum Streben des
Willens auf:

»Eine Tatigkeit als Spiel entspricht den Erfordernissen des Willens nicht. Sie ist
selbstgendigsam, ist auf nichts als ein Ziel auRerhalb ihrer selbst abgezweckt, sondern erhélt
sich in sich selbst. Spiel ist als ein Wirken gedacht, das kein Streben ist. (...) In der

harmonisch spielerischen Tétigkeit liegt kein Grund, den Zustand zugunsten eines anderen
aufzugeben. Spiel ist Tatigkeit als Ruhe* (1990, S. 76).

2 Die Madglichkeit, das makrokosmische Willensgeschehen im Mikrokosmos einer einzel-

nen Idee unter den Bedingungen des kosmischen Bewusstseins des Heiligen anzuschau-
en, soll spater ausfihrlich erdrtert werden.

27



Das Spielen als Tétigkeit wird hier klar vom Streben des Willens
abgegrenzt und scheint damit auf das Willensgeschehen des Hervorbringens
und Wiedereinziehens von Weltideen nicht anwendbar. Dies trifft jedoch nicht
zu. Schopenhauer hatte herausgearbeitet, dass der Wille — wenn der Blick
durch den Schleier der Maya getriibt, d.h. durch das principium indivi-
duationis geprégt ist — als rastlos strebender, nie Erflillung oder Aufhebung
seines Leidens erreichender Wille erscheint, und dass das Individuum — eben
aufgrund seiner Wirklichkeitswahrnehmung — in einen Kampf um Selbst-
behauptung verstrickt ist. Das dem Willen unter den Bedingungen des
principium individuationis inhérente Streben ist fur das kosmische Bewusst-
sein des Heiligen aber aufgehoben, weil es kein Wollen mehr gibt, und die
Tatigkeit des Willens stellt sich fur dieses Bewusstsein als eine spielerische
Tatigkeit dar, insofern sie nicht auf einen unersattlichen Mangel*® und einem
daraus entstehenden Willensdruck zuriickgeht, sondern aus freien Stlicken
tatig ist und in ihrer Tétigkeit aufgeht. Schopenhauer kommt auf den
Spielcharakter des Willens — wie er vom kosmischen Bewusstsein aus wahr-
genommen wird — selber ausdriicklich zu sprechen:

»Jedes Individuum, jedes Menschengesicht und dessen Lebenslauf ist nur ein kurzer
Traum mehr des unendlichen Naturgeistes, des behaarlichen Willens zum Leben, ist nur ein
fliichtiges Gebilde mehr, das er spielend (Hervorhebung von mir) hinzeichnet auf sein
unendliches Blatt, Raum und Zeit, und eine gegen diese verschwindend kleine Weile
bestehen lasst, dann ausldscht, neuen Platz zu machen* (1997, 858, S. 472).

Die These von der Anverwandlung der schopenhauerschen Metaphysik
durch Nietzsche in Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen hat
sich also bestatigt. Das Bild der Wirklichkeit hangt bei Schopenhauer und
Nietzsche von der Sichtweise ab: Das individuelle Bewusstsein ist in ein
Willensgeschehen verstrickt, in dem der Wille als rastloses Streben, das nie
Befriedigung zu erreichen vermag, erscheint, wahrend das kosmische
Bewusstsein einen spielerisch tatigen Willen oder — wie Nietzsche sich
ausdrickt — das ,,Spiel des Aeon* fiir die Wirklichkeit halt. Der Wille wird
von Nietzsche — unter einem Absehen von der individuellen Perspektive — als
anthropomorpher, dem Schema des Kiinstlers bzw. Kindes nachgeahmter Gott
vorgestellt, der ganz im Spielen aufgeht. Sein Geisteszustand entspricht dabei
wie der des Kunstlers bzw. Kindes dem kosmischen Bewusstsein des
Heiligen, wie es Schopenhauer entworfen hat (, das an spéaterer Stelle noch
genau aufarbeitet wird). Der Geburt der Tragddie — um diese Auffassung des

B Sie empféangt Sattigung in der Objektivation der Idee, insofern die Idee — im Gegensatz

zu den Willensobjektivationen, wie sie vom individuellen Bewusstsein wahrgenommen
werden — in sich vollendet ist und ihre Anschauung Ruhe und Erfillung gewéhrt. Hier-
auf werde ich spater noch genauer eingehen.

28



Willensgeschehens dem gesamten friihen Nietzsche unterstellen zu kénnen —
liegt eine Konzeption von Wirklichkeit zugrunde, die genauso davon ausgeht,
»,dass“ — wie ,der tragische Mythus zu Uberzeugen® sucht — ,selbst das
Hassliche und Disharmonische ein kiinstlerisches Spiel ist, welches der Wille,
in der ewigen Fiille seiner Lust, mit sich selbst spielt* (2003, S. 152).

3 Der Pessimismus Schopenhauers und seine Aufnahme
durch Nietzsche

Der gewohnliche Bewusstseinszustand, dem der Mensch von Geburt an
erst einmal verhaftet ist, ist der des individuellen Bewusstseins. Er ist — soviel
war dem letzten Abschnitt schon zu entnehmen — ein Zustand des Leidens.
Dieses Kapitel wird nun versuchen, das Leiden des Individuums im Sinne
Schopenhauers bzw. Nietzsches in allen seinen Facetten ans Licht zu bringen.
Schopenhauer folgert aus seinen die Situation des Individuums durchleuchten-
den, vernichtenden Analysen seinen Pessimismus, fur den er allgemein
bekannt ist. Die These dieses Kapitels wird sein, dass der friilhe Nietzsche die
Analysen Schopenhauers in seinen Schriften nachvollzieht und Schopenhauers
Aussagen Uber die Situation des Menschen (bernimmt, d.h., dessen
Pessimismus als Ausgangspunkt seiner Philosophie teilt. Einen ersten Hinweis
flr diese These gibt Nietzsche selbst, wenn er sich in einem nachgelassenen
Fragment von 1884 als ,ernsthafte(n) Fortsetzer des Schopenhauerschen
Pessimismus* versteht (KSA XI 1988, S. 294).

3.1 Das endlose Streben und die Unmdglichkeit von Glick

Der Mensch ,,unterhalt” — wie Schopenhauer schreibt (1997, 8§27, S. 230) -
»einen fortdauernden Kampf mit der Schwere.” Die h6heren Willensobjektiva-
tionen wie der Mensch kdnnen nur durch ,,uberwéltigende Assimilation*
(1997, 827, S. 230) der niederen hervortreten, ,welche, wenn gleich zur
Dienstbarkeit gebracht, doch immer noch streben, zur unabhéngigen und
vollstandigen Aeulierung ihres Wesens zu gelangen® (1997, 827, S. 230). Das
Aufrechterhalten der Herrschaft tber die niederen Willensobjektivationen der
chemischen und physikalischen Krafte zur Objektivation der lIdee des
Menschen verursacht eine ,,Unbehaglichkeit, welche aus dem Widerstand
jener Krafte hervorgeht, und wodurch schon der vegetative Theil unseres
Lebens mit einem leisen Leiden bestéandig verkndpft ist“ (1997, 827, S. 230f.).
Schopenhauer kann so die ,,Last des physischen Lebens, die Nothwendigkeit
des Schlafes und zuletzt des Todes* begriinden, indem ,endlich (...) jene
unterjochten Naturkréafte dem, selbst durch den steten Sieg ermideten Orga-

29



nismus die ihnen entrissene Materie wieder abgewinnen, und zur ungehin-
derten Darstellung ihres Wesens gelangen® (1997, 827, S. 231).

Dieses vegetative Leiden kdnnte unterschwellig bleiben, wenn das Streben
des Menschen ein Ziel hatte, vor dessen Perspektive es zu vergessen ware.
Dem ist leider nicht so: Der Wille als das letzte Prinzip der schopen-
hauerschen Metaphysik ist schlechthin ,,grundlos* (1997, 829, S. 254). Das
Fehlen eines Grundes impliziert fir Schopenhauer auch die Ziellosigkeit. Wo
es kein ,,woher* gibt, kann es auch kein ,,wohin* geben: ,,In der That gehort
Abwesenheit eines Zieles, aller Granzen, zum Wesen des Willens an sich, der
ein endloses Streben ist“ (1997, 829, S. 255). An anderer Stelle schreibt
Schopenhauer noch pointierter:

»(...) der Wille (...), eines letzten Zieles und Zweckes entbehrt, immer strebt, weil
Streben sein alleiniges Wesen ist, dem kein erreichtes Ziel ein Ende macht, das daher

keiner endlichen Befriedigung féhig ist, sondern (...) ins Unendliche geht* (1997, 856, S.
454).

Zwar lasst sich fiir jeden einzelnen Akt des menschlichen Willens ein
entsprechendes Motiv ausfindig machen (, auf dessen pessimistische
Beurteilung durch Schopenhauer weiter unten eingegangen wird), das Wollen
selbst aber ist von daher nicht zu erklaren. So ,hat* — wie Schopenhauer
schreibt (1997, 829, S. 254) — zwar ,,jeder Mensch bestandig Zwecke und
Motive, nach denen er sein Handeln leitet, und weill von seinem einzelnen
Thun allezeit Rechenschaft zu geben: aber wenn man ihn fragte, warum er
uberhaupt will, oder warum er (berhaupt daseyn will, so wiirde er keine
Antwort haben.” Dem Menschen ist seine voluntative Verfassung so tief
eingeschrieben, sie ist so sehr innerstes Prinzip seines Wesens, dass es ihm
schwer fallt, fir sie selbst noch einen tieferen Grund angeben zu kénnen: Dass
man leben will, wird fur gewohnlich einfach hingenommen, und die Geister
scheiden sich erst bei der Frage, was man will oder wie man leben sollte. Ein
Streben aber, dem kein Ziel mehr beschieden ist, wird zu einem endlosen und
wesenhaft unerfillten Streben. Streben — um es anders zu wenden — ist
Ausdruck einer Unvollkommenheit. Wenn Vollkommenheit — die man als Ziel
anvisieren konnte — aber grundsatzlich versagt bleibt, dann l&uft auch das
Streben leer. Die Vollkommenheit aber ist daher grundsatzlich versagt, als sie
— solange man innerhalb des Willenszusammenhanges steht — nur eine relative
GroRe darstellt: Man kann sich, insofern der Zustand des Leidens die
Ausgangssituation darstellt, an den jeder positivere Zustand negativ gebunden
bleibt, dem er abgetrotzt werden muss, der also auch in jedem voll-
kommeneren Zustand spurenhaft vorhanden bleibt, immer einen noch
vollkommeneren Zustand vorstellen. Ein relatives Ziel des Strebens konnte in
Anschluss an Schopenhauers Verdikt vom ,fortdauernden Kampf mit der

30



Schwere* (1997, 827, S. 230) bspw. im Leicht-Sein bestehen. Dieses mogliche
Ziel lieRe sich aber immer nur relativ zu dem bestédndigen Geflhl der Schwere
erreichen, lasst sich also auch nicht als eine das ganze Wesen des Menschen
ergreifende Seligkeit erfahren und taugt daher nicht als Zielbestimmung,
insofern keine Grenze bestimmbar ist, nach deren Uberschreiten es als erfillt
zu betrachten wére. Schopenhauer schreibt daher:

»(...) alles Streben entspringt aus Mangel, aus Unzufriedenheit mit seinem Zustande, ist
also Leiden, so lange es nicht befriedigt ist; keine Befriedigung aber ist dauernd, vielmehr
ist sie stets nur der Anfangspunkt eines neuen Strebens. Das Streben sehen wir Uberall
vielfach gehemmt, tberall k&mpfend; so lange also immer als Leiden: kein letztes Ziel des
Strebens, also kein Maal? und Ziel des Leidens* (1997, 856, S. 455).

Die Versagung des Zieles der Vollkommenheit — so kénnte man meinen —,
bedeutet doch aber noch nicht unbedingt, dass es nicht teilweise Erfillung
geben konnte. Der Mensch kann sich doch — was er ja auch macht —, Ziele
setzen, die erreichbar sind und ihm insofern Befriedigung gewahren. Er sucht
nach Motiven seines Handelns, von deren Erreichen er sein Glick abhangig
macht. Aber auch diese Mdoglichkeit schneidet Schopenhauer ab. Nicht nur der
Wille als solcher, nicht nur das Streben in seiner Gesamtheit, sondern auch die
einzelnen Winsche und Begierden finden keine Erflllung, die ihren Namen
verdiente:

,»Alle Befriedigung, oder was man gemeinhin Glick nennt, ist eigentlich und wesentlich
immer nur negativ und durchaus nie positiv. Es ist nicht eine urspriinglich und von selbst
auf uns kommende Begluckung, sondern muss immer die Befriedigung eines Wunsches
seyn. Denn Wunsch, d.h. Mangel, ist die vorhergehende Bedingung des Genusses. Mit der
Befriedigung hort aber der Wunsch und folglich der Genuf? auf. Daher kann die
Befriedigung oder Begluckung nie mehr seyn, als die Befreiung von einem Schmerz, von
einer Noth (...). Nun aber ist es so schwer, irgend etwas zu erreichen und durchzusetzen:
jedem Vorhaben stehen Schwierigkeiten und Bemiihungen ohne Ende entgegen, und bei
jedem Schritt haufen sich die Hindernisse. Wann aber endlich Alles Gberwunden und
erlangt ist, so kann doch nie etwas Anderes gewonnen seyn, als dass man von irgend einem
Leiden, oder einem Wunsche, befreit ist, folglich nur sich so befindet, wie vor dessen
Eintritt. — Unmittelbar gegeben ist uns immer nur der Mangel, d.h. der Schmerz. Die
Befriedigung aber und den GenuR kdnnen wir nur mittelbar erkennen, durch Erinnerung an
das vorhergegangene Leiden und Entbehren, welches bei seinem Eintritt aufhoérte. Daher
kommt es, dass wir die Guter und Vortheile, die wir wirklich besitzen, gar nicht recht inne
werden, noch sie schétzen, sondern nicht anders meynen, als eben es misse so seyn: denn
sie beglicken immer nur negativ, Leiden abhaltend. Erst nachdem wir sie verloren haben,
wird uns ihr Werth fahlbar: denn der Mangel, das Entbehren, das Leiden ist das Positive,
sich unmittelbar Ankiindigende* (1997, 858, S. 468f.).

Denselben Sachverhalt fasst Schopenhauer an anderer Stelle noch
pointierter:

,Der Wunsch ist, seiner Natur nach, Schmerz: die Erreichung gebiert schnell Sattigung:
das Ziel war nur scheinbar: der Besitz nimmt den Reiz weg: unter einer neuen Gestalt stellt

31



sich der Wunsch, das Bedurfnis wieder ein: wo nicht, so folgt Oede, Leere, Langeweile,
gegen welche der Kampf ebenso qualend ist, wie gegen die Noth* (1997, 857, S. 461).

Schopenhauer sagt hier, dass die Erfiillung eines Wunsches nicht genossen
werden kann, weil der Wunsch, die Spannung des Begehrens, die das
Begehrte (berhaupt erst interessant macht, im Moment seiner Erfillung
verschwindet. Man kennt dieses Phanomen vom Betteln eines Kindes, das das
Erbettelte, ist es gewonnen, keines Blickes mehr wirdigt. Das zu GenieRende
muss sich vor dem Hintergrund seines Ermangelns abzeichnen, soll es
genossen werden konnen, weil die positive Qualitdt des Erwiinschten nur in
Kontrast zu ihrem Ermangeln wahrgenommen werden kann, es in einer
Situation, die durch eine allgemeine Bedurftigkeit und einen allgemeinen
Mangel gekennzeichnet ist, Uberhaupt nur von Interesse ist, wenn es diese
Bedirftigkeit oder diesen Mangel zu kompensieren verspricht. Der Ursprung
des Wunsches ist Mangel, der beseitigt werden will und also mit der
Beseitigung aufhort, und nicht freies Begehren einer Qualitat um ihrer selbst
willen, wie es aus einer Situation allgemeiner Befriedetheit und Erfilltheit
hervorgehen konnte, wo man nicht stdndig nach Kompensation seines Leidens
sucht, sondern sich den Dingen rein um ihrer selbst willen widmen konnte.
Die Qualitat der Sache zergeht im Moment ihres Habhaftwerdens zu nichts,
wo sie sich einzig aus der Spannung von Ermangeln und Begehren bildet, und
wegen der allgemeinen Situation der Not, in der man den Dingen keine freie
Aufmerksamkeit entgegen bringen kann, nicht von sich aus einen Reiz
entfalten kann, der sich Gber das Habhaftwerden hinaus genieRen lieRe. Doch
damit nicht genug: Schopenhauer stellt weitergehend fest, dass, ,,sobald Noth
und Leiden dem Menschen eine Rast vergonnen, die Langeweile gleich so
nahe ist, dass er des Zeitvertreibes nothwendig bedarf* (1997, 857, S. 460).
Die Langeweile, die nicht ,,zuletzt wahre Verzweiflung auf das Gesicht malt*
(1997, 857, S. 460), entsteht, sobald der Mensch aus dem vitalen Zusammen-
hang von Begehren, Erfullung und erneutem Begehren herausféllt und keine
Bedlrfnisspannung, die ihm die Dinge der Welt interessant erscheinen lasst,
splrbar ist. Aber auch damit ist der Leidenszusammenhang des menschlichen
Daseins nach Schopenhauer noch nicht durchmessen: Quellen infolge des
endlosen Strebens des Willens, der sich immer neue Motive sucht, wieder
neue Winsche im Menschen auf, die die Langeweile vertreiben, findet er sich
sofort wieder in die genusslose Abfolge von Begehren und Erfillung
eingespannt, bei der die Erfillung eines Wunsches - insofern sie nicht
genolisen werden kann — zugleich zehn neue Winsche ins Bewusstsein treten
l&sst™:

14 Schopenhauer vergleicht das Motiv des Handelns auch mit der mythischen Figur des

»vielgestaltigen Proteus®: ,,Es verspricht stets vollige Befriedigung, Léschung des Wil-

32



»Alles Wollen entspringt aus Bedurfni3, also aus Mangel, also aus Leiden. Diesem
macht die Erflllung ein Ende; jedoch gegen einen Wunsch, der erflllt wird, bleiben
wenigstens zehn versagt: ferner, das Begehren dauert lange, die Forderungen gehen ins
Unendliche; die Erfullung ist kurz und karglich gemessen. Sogar aber ist die endliche
Befriedigung selbst nur scheinbar: der erflllte Wunsch macht gleich einem neuen Platz:
jener ist ein erkannter, dieser noch ein unerkannter Irrthum. Dauernde, nicht mehr
weichende Befriedigung kann kein erlangtes Objekt des Wollens geben: sondern es gleicht
immer nur dem Almosen, das dem Bettler zugeworfen, sein Leben heute fristet, um seine
Quaal auf Morgen zu verlangern® (1997, 838, S. 295).

Momenthaftes Glick gleicht wie das Almosen, das dem Bettler zu-
geworfen wird, einer falschen Medikation fir die Krankheit wesenhaften
Leidens, insofern es die falsche Hoffnung auf eine letzte Befreiung von
Mangelempfinden und endlosem Streben aufrechterhélt, anstatt den Bruch mit
der voluntativen Grundstruktur menschlichen Seins vorzubereiten. Standig
erfahrt der Mensch die Fragilitat von Glickszustanden. Das Bewusstmachen
des pausenlosen Hin und Her von Gluckserwartung und Gliicksenttauschung
soll den Menschen zur Einsicht in das grundsatzliche Nichtgelingen des
Glicksstrebens fiihren. Dieses von Schopenhauer mit diesen Analysen
vorbereitete Verstandnis der Unerflllbarkeit von Gluck in dieser Welt, also
der Pessimismus, soll den Menschen zur Willensverneinung hinleiten™.

Nietzsche nun widmet diesen Phdnomenen keine ausfihrlichen Analysen.
Im Zarathustra spielt er auf den von Schopenhauer thematisierten
»fortdauernden Kampf mit der Schwere* (1997, 827, S. 230) mit dem ,,Geist
der Schwere* (1960, S. 466) an. Dass er sich auch mit den anderen Analysen
einverstanden erklaren wirde, sieht man an seiner Anverwandlung der
Zeitphilosophie Schopenhauers, die die eben wiedergegebene Problematik des
endlosen Strebens und der aus ihm folgenden Unmdglichkeit von Gliick
ebenso wie Schopenhauer als melancholisches Leiden unter der Herrschaft der
chronologischen Zeit darlegt.

3.2 Das melancholische Leiden unter der Herrschaft der Zeit

Die voluntative Verfassung des Menschen, die ihre Dynamik aus dem
Anzielen eines Zustandes volliger Mangellosigkeit empféangt, treibt die Welt
als Vorstellung aus dem Menschen hervor: Sie ist ,,zu seinem (des Willen —
A.d.V.) Dienst bestimmt“ und nicht mehr als Mittel zum Zweck der
»Erhaltung eines vielfache Bedirfnisse habenden Wesens* (1997, 833, S.

lensdurstes; ist es aber erreicht, so steht es gleich in andrer Gestalt da und bewegt in
5 dieser aufs Neue den Willen (...)* (1997, § 60, S. 480).
Vgl. Schondorf (1986, S. 55ft.).

33



269). Der Zweck der Selbsterhaltung bzw. der Erfullung vielfacher Be-
durfnisse — zu der die Welt als Vorstellung das Mittel ist — erfordert, das, was
den Menschen umgibt, in Beziehung zu ihm zu setzen. Die Welt als
Vorstellung wird also durch ein Prinzip bestimmt sein, dass diesem Bedurfnis
geniigt, dem Satz vom Grunde, ,,der die Objekte in diese Beziehung zum
Leibe (zum Menschen — A.d.V.) (...) stellt“, d.h., ,jihren mannigfaltigen
Beziehungen in Raum, Zeit und Kausalitit nachgeht* (1997, 8§33, S. 269). Die
dem Willen dienende Erkenntnis erkennt aus diesem Grunde

,von den Objekten (...) nichts weiter als ihre Relationen, erkennt die Objekte nur, sofern
sie zu dieser Zeit, an diesem Ort, unter diesen Umstanden, aus diesen Ursachen, mit diesen
Wirkungen dasind, mit einem Wort, als einzelne Dinge: und hébe man alle diese
Relationen auf, so wéren ihr auch die Objekte verschwunden, eben weil sie tbrigens nichts
an ihnen erkannte (1997, 833, S. 269).

»,Das Wirkliche,” — schreibt Hihn (2002, S. 172) — ,weit gefehlt, das
qualitativ in sich bestimmte, konkrete Seiende zu sein, wird ganz und gar
aufgeldst in ein nur relatives Daseyn.” Die entscheidende Ursache fur dieses
Problem ist die mit der Welt als Vorstellung eingeftihrte Anschauungsform
der Zeit, die ein Ausgeliefertsein an das Prinzip der Endlichkeit mit sich
bringt. Von sich aus zeigt das in der Zeit vorkommende Sein den stdndigen
Fall ins potentielle Nichtsein. Was am Sein ndmlich als seiend erscheint, wird
nicht gehalten von einem im absoluten Sinne Seienden, vielmehr ist das je als
seiend Erscheinende selbst von einem Seienden gehalten, das in einer
»unabschlielbaren Kette haltlos Gehaltener (Malter 1988, S. 104) steht und
darin vom stadndigen Abgleiten ins Nichtsein bedroht ist. Seiend im Sinne
eines Bestandteiles der Welt als Vorstellung ist etwas nur, solange wir es
wahrnehmen. Insofern das Subjekt des Wollens aber nicht in der Wahr-
nehmung einer Sache aufgeht, sondern durch den Willen weiter getrieben wird
und seine Aufmerksamkeit abwendet, fallt das eben noch als seiend Wahr-
genommene dem Nichtsein anheim. Schopenhauer schreibt:

»Wie in ihr (der Zeit — A.d.V.) jeder Augenblick nur ist, sofern er den vorhergehenden,
seinen Vater, vertilgt hat, um selbst wieder eben so schnell vertilgt zu werden; wie
Vergangenheit und Zukunft (abgesehen von den Folgen ihres Inhalts) so nichtig als irgend
ein Traum sind, Gegenwart aber nur die ausdehnungs- und bestandslose Granze zwischen
beiden ist; eben so werden wir dieselbe Nichtigkeit auch in allen andern Gestalten des
Satzes vom Grunde wiedererkennen und einsehen, dass wie die Zeit, so auch der Raum,
und wie dieser, so auch Alles, was in ihm und der Zeit zugleich ist, Alles also, was aus
Ursachen und Motiven hervorgeht, nur ein relatives Daseyn hat, nur durch und fir ein
Anderes, ihm gleichartiges, d.h. wieder nur eben so bestehendes, ist“ (1997, 83, S. 39).

34



Die Herrschaft der Zeit bringt den Menschen um die Erfahrung des
asthetischen Lichts'® der Dinge, das sie in dem Moment ausstrahlen, wo man
sie um ihrer selbst willen (und nicht im Zusammenhang willentlichen
Interesses, dem es letztlich um die Erfillung seiner Bedirfnisse geht) und so,
wie sie sich von sich aus zeigen (und nicht in einem Verweisungszusammen-
hang, wo man an ihnen nur erkennt, dass sie in einer Relation zu anderen
Dingen stehen, und sich von ihnen 10st, insofern sie ihrerseits auf anderes
verweisen), wahrnimmt, wie es Schopenhauer mit Hilfe der Kontemplation
(siehe unten) einzuldsen sucht. Das endlose Streben des Willens treibt die
Welt als Vorstellung und mit ihr die Zeit aus sich hervor, und verhindert, dass
der Mensch in eine zeitlose, vollendete Gegenwart — die den Augenblick
gleichsam auf die Ewigkeit transparent werden l&sst — eintritt, die ihm ein
Verweilen bei den Dingen und bei sich selbst ermdglichen wirde. Die
Willensgetriebenheit und die aus ihr hervorgehende Herrschaft der Zeit macht,
dass jeder Augenblick nur in Bezug auf einen anderen Augenblick steht, ohne
in sich selbst ruhen zu kdnnen, dass er infolge der Unbefriedetheit des Willens
von einem neuen Augenblick abgeldst werden muss, von dem erhofft wird,
dass er die letztglltige Erfullung — die der letzte Augenblick nicht brachte —
bringe. ,,Die zeitlose Form einer in sich vollendeten Gegenwart*“ — schreibt
Huhn (2002, S. 149) — ,bleibt innerhalb des Zeitkontinuums unserer vor-
stellungsmaRig strukturierten Erfahrungswelt ein stets ausstehendes Ziel“, das
insofern nicht erreicht werden kann, als der Wille nicht befriedet ist, also
durch das Nicht-Verweilen-Konnen auf eine Zukunft ausgreift, die ihm die
Erfillung bringen soll, damit aber die Zeit ins Leben ruft, die — sich als
Anschauungsform verselbstandigend — nun die Erfullung von sich aus
zunichte macht, weil sie auszeichnet, dass in ihr jeder Moment, also auch jeder
erfillte Moment, vom nachfolgenden Moment verschlungen wird usw.. Hihn
schreibt weiter:

,Die zeitlose Form einer in sich vollendeten Gegenwart (...) ist jenem Zeitkontinuum
nicht &uBerlich im Sinne einer zweiten transzendenten Schicht aufgepfropft, es tritt auch
nicht akzidentiell hinzu, sondern wohnt ihm inne, ndmlich als treibender Impuls, aus
welchem heraus das stetige Immer-Weiter dieses Kontinuums seine Dynamik und
Ausrichtung empfangt. Dem intendierten, aber stets schon verfehlten Ausgriff auf dieses
Ziel ist offenbar von jeher das Versprechen einer Gliickserfahrung eingeschrieben — ein

Versprechen, das als stets schon gebrochenes uns gleichermaen maltratiert wie es die
Suche nach etwas unterhélt, worum wir uns in der praktischen Selbstverwirklichung

® Der Terminus &sthetisches Licht ist Baumgarten — dem Begriinder der Asthetik als

philosophischer Disziplin — entliehen, allerdings ohne damit einen systematischen Zu-
sammenhang herstellen zu wollen. Baumgarten verstand die Asthetik als ,,Anwalt der
Wahrheit des Individuellen® (Welsch 1996, S. 489).

35



unseres Daseins je aufs neue bringen, gerade weil und indem wir es als Ziel anvisierend
zudem selbstmadchtig herstellen und erzwingen wollen* (2002, S. 149).

Die vollendete Gegenwart bleibt — solange der Mensch vom endlosen
Streben des Willens bestimmt bleibt — ein Ziel, das man, indem man es
erreichen will, gerade verhindert, weil der Mensch, sich solcherart vom Willen
bestimmen lassend, nicht wahrnehmen kann, dass er es immer schon erreicht
hat, dass er es, anstatt sich in der Horizontalen auf seiner Suche zu verzehren,
in der Vertiefung des Moments in die Vertikale antrifft. Dazu eine Bild:
Vorgestellt, die vollendete Gegenwart befande sich im Inneren einer Kugel.
Sie strahlt auf den Menschen, der sich auf der Oberflache der Kugel befindet,
aus. Sie lasst ihn aber, wo er in die Logik des Willens eingelassen ist, der
immer von momentaner Unzufriedenheit gepeinigt wird, weil er als endloses
Streben unerfillt ist, sie also nicht in der Gegenwart vermuten wird, diese
Vollkommenheit in der Zukunft suchen. Diese Zukunft treibt er dadurch, dass
er die Vollkommenheit meint suchen zu missen und nicht gewahr wird, sie
bereits immer schon im Kontakt zur Mitte der Kugel gefunden zu haben,
Uberhaupt erst aus sich heraus. In seinem Bedirfnis nach dieser vollendeten
Gegenwart wird der Mensch sich nun auf dieser Kugeloberflache in
Bewegung setzten, sie in der Zukunft suchen und ihr so endlos auf der
Kugeloberflache in der Horizontalen nachjagen, ohne auf die Idee zu
kommen, seinen Willen aufzugeben und die Gegenwart zu vertiefen'’. Die
immer gesuchte, ihm aber — insofern er sie willentlich sucht — immer
entfliehende vollendete Gegenwart wirde sich dann von sich aus einstellen.
Die Ahnung bzw. gebrochene Erfahrung dieser vollendeten Gegenwart
unterhélt die Suche nach ihr, die aber, insofern das Subjekt des Wollens dem
Willen verhaftet ist, gemaR seiner Logik unternommen wird, d.h. versucht
wird, sie in der Zukunft zu finden. Wenn aber etwas, was nur in der
Gegenwart anzutreffen ist, immer in der Zukunft gesucht wird, kann es nicht
gefunden werden. Die zur neueren Gegenwart gewordene Zukunft stellt sich —
insofern die Willensgetriebenheit nicht nachldsst — auch als mangelhaft dar,
und wird in der Hoffnung auf eine bessere Gegenwart in der Zukunft hinter
sich gelassen. Die vollendete Gegenwart bleibt also — solange der Mensch

ol Schopenhauer findet ein dhnliches Bild fiir diesen Prozess, der im indischen Denkens

mit dem Rad der Wiedergeburt symbolisiert wird, bei dem das erlésende Nirwana im
Zentrum dieses Rades gedacht wird: ,,Vergleichen wir das Leben einer Kreisbahn aus
glihenden Kohlen, mit einigen kiihlen Stellen, welche Bahn wir unabldssig zu
durchlaufen hétten; so trostet den im Wahn Befangenen die kihle Stelle, auf der er jetzt
eben steht, oder die er nahe vor sich sieht, und er fahrt fort die Bahn zu durchlaufen.
Jener aber, der das principium individuationis durchschauend, das Wesen der Dinge an
sich und dadurch das Ganze erkennt, ist solchen Trostes nicht mehr empfanglich: er
sieht sich an allen Stellen zugleich, und tritt heraus“ (1997, 868, S. 552).

36



vom endlosen Streben des Willens bestimmt bleibt — ein Ziel, das man, in dem
Moment, wo man es erreicht hat, schon wieder verloren hat, insofern der Wille
nicht stillgestellt ist und nach einer vollkommeneren Form der Befriedigung
sucht, immer mehr will, und dadurch zum néchsten Moment drangt, ohne des
letzten wirklich vollkommen inne geworden zu sein. Das Leiden unter der
Herrschaft der Zeit ist daher ein melancholisches Leiden, weil es eine
Gliickserfahrung erinnert, die man in der Vergangenheit'® gemacht hat, weil
sie in dem Moment, wo man ihrer gewahr wird, schon wieder verloren ist,
d.h., die nur in der Form der Erinnerung existiert und die Gegenwart nicht
ausfullen kann. Das Vertrackte ist gerade, dass man das, was man erreichen
will, gerade dadurch, dass man es erreichen will, verhindert, weil man sich
damit, anstatt im Moment und dem Vorhandenen aufzugehen, wieder in die
Zeit ausspannt. Dieses Leben unter der Herrschaft der Zeit entspricht dem
Schema ,,schlechter Unendlichkeit* (Hihn 2002, S. 171), weil man das, was
man sucht, mit dieser Suche gerade verhindert, diesen Zusammenhang aber
nicht realisierend, sich das Gesuchte von der Zukunft verspricht, und sich
damit in den ewigen Kreislauf von Suche, Vorfreude des Findens und
letztlichem Entzug des Gesuchten einspeist. Schopenhauer ruft — um diesen
verhangnisvollen Zusammenhang, in dem das ,,Subjekt des Wollens* leidet,
zu illustrieren — nicht umsonst die mythologischen Bilder der schlechten
Unendlichkeit wie das ,,Rad des Ixion*“ und den ,,schmachtenden Tantalus*
auf (1997, 838, S. 296). Das Verhangnisvolle bzw. Fatale an diesem durch die
Zeiterfahrung sukzessiven Fortschreitens bestimmten Daseins ist, dass es —
wie Hihn schreibt (2002, S. 151) — an der ,,Nichtigsetzung der eigenen
Verfasstheit* baut bzw. sich in diesem Prozess verzehrt. Hihn schreibt tber
diese Zeit des Chronos, die heute unter dem Terminus der chronologischen
Zeit firmiert:

,Kronos, der die von ihm selbst erzeugten Kinder gleich wieder verschlingt, kommt zu

keinem Anfang, sondern verfallt der Dynamik eines aufRer Kontrolle geratenen Immer-
Weiter” (1994, S. 218).

Theunissen schreibt — diese Analyse unterstreichend —, dass ,,chronos eine
Herrschaft ausubt, die Leben tendenziell verstimmelt® (1992, S. 301).
Insofern das endlose Streben des Willens die Quelle dieser Form der Zeit ist,

 Die Gluckserfahrung des kurzen Aufblitzens der vollendeten Gegenwart wird je in der

je neuen Gegenwart gemacht, die aber, insofern man ihr dauerhaftes Strahlen in der
Zukunft sucht, gleich wieder Vergangenheit wird, was dazu flhrt, dass, insofern die
»Gegenwart nur die ausdehnungs- und bestandslose Granze zwischen beiden®
(Schopenhauer 1997, 83, S. 39) — Vergangenheit und Zukunft — ist, das Gluck nur
erinnert werden, man ihm aber nicht inne werden kann.

37



meint Schopenhauer mit ihm brechen zu mussen, um in der vollendeten
Gegenwart aufgehen zu kénnen.

Die vollendete Gegenwart ist auch fir Nietzsche in Vom Nutzen und
Nachtheil der Historie fiir das Leben der Zielpunkt seiner Uberlegungen. Der
Mensch beneidet ihm zufolge das ,,Glick™ der Tiere, die ,,kurz angebunden
mit ihrer Lust und Unlust (...) an den Pflock des Augenblickes und deshalb
weder schwermuthig noch Gberdrissig” (2003, S. 248) sind, d.h., in der
vollendeten Gegenwart aufgehen (vgl. 2003, S. 249). Als Vorzug des Tieres
gegeniiber dem Menschen macht er aus, dass dieses ,,vergessen“ (2003, S.
248) konne:

,»ES ist ein Wunder: der Augenblick, im Husch da, im Husch voruber, vorher ein Nichts,
nachher ein Nichts, kommt doch noch als Gespenst wieder und stort die Ruhe eines
spateren Augenblicks. Fortwahrend l6st sich ein Blatt aus der Rolle der Zeit, féllt heraus,
flattert fort — und flattert plotzlich wieder zurlick, dem Menschen in den Schooss. Dann sagt
der Mensch ,,Ich erinnere mich* und beneidet das Thier, welches sofort vergisst und jeden
Augenblick wirklich sterben, in Nacht und Nebel zurticksinken und auf immer erléschen
sieht” (2003, S. 249).

Der Mensch kann den Augenblick nicht Augenblick sein lassen, sondern
erinnert sich an ihn zu einem spéteren Zeitpunkt, was diesen spateren
Augenblick stort, den er aber auch nicht einfach vergessen kann, sondern der
wiederum einen folgenden Augenblick beeintrachtigt, usw., so dass die
Erinnerung eine ,,immer grossere Last des Vergangenen®“ (2003, S. 249)
anhduft und es wegen der Erinnerung zu keiner vollendeten Gegenwart
kommen kann. Waren die vergangenen Augenblicke, die die vollendete
Gegenwart des momentanen Augenblicks stéren, selber erfiillte Momente,
wirde sie den gegenwértigen Moment nicht weiter beeintrédchtigen, sondern
stattdessen eine sorglose Haltung verursachen, die es ermoglicht, sich ihm
wirklich widmen zu konnen. Dem ist aber nicht so: Das Leben ist seiner
allgemeinen Beschaffenheit nach und die meiste Zeit hindurch fur den
Menschen nach Nietzsche von ,lauter Unlust, Begierde und Entbehren® (2003,
S. 250) geprégt. Was erinnert wird, sind also auch immer Spuren des Leidens,
die das genielende Aufgehen in der Gegenwart unmdglich machen, weil sie
einen in Sorgen um Vergangenes verstricken. Nietzsches Analyse des Leidens
unter der Herrschaft der Zeit gipfelt in folgendem:

»Kampf, Leiden und Ueberdruss® lehren den Menschen, ,,was sein Dasein im Grunde
ist — ein nie zu vollendendes Imperfectum. Bringt endlich der Tod das ersehnte Vergessen,
so unterschlagt er doch zugleich dabei die Gegenwart und das Dasein und driickt damit das
Siegel auf jene Erkenntnis, dass Dasein nur ein ununterbrochenes Gewesensein ist, ein
Ding, das davon lebt, sich selbst zu verneinen und zu verzehren, sich selbst zu
widersprechen* (2003, S. 249).

38



Der Mensch ist ein nie zu vollendendes Imperfektum im Doppelsinn dieses
Ausdrucks (vgl. Fleischer 1972, S. 70). Imperfektum bezeichnet in der
Grammatik das Tempus der Vergangenheit. Der einzelne Mensch ist also eine
nie zu vollendende Vergangenheit. Sein Selbstverstdndnis setzt sich aus
Vergangenem zusammen, weil es — wo die Gegenwart durch den standigen
Rickbezug gestort wird — das einzige ist, was er von sich hat. Diese
Vergangenheit ist aber niemals abgeschlossen: In jedem Augenblick des
Lebens wird sie vermehrt. Daher wird der Mensch mit seiner Vergangenheit
niemals fertig. Aus diesem Grund ist der Mensch ein nie zu vollendendes
Imperfektum auch im zweiten Sinn: Er ist ein Unvollkommenes, das nie zur
Vollkommenheit gelangt, weil sich das Material, das er zu seiner
Vervollkommnung zu integrieren hat, infolge des unaufhaltsamen Fort-
schreitens der Zeit immer wieder vermehrt, die Integrationsarbeit also zu
keinem Abschluss gebracht werden kann. Das Nicht-Vergessen-Kénnen
macht, dass der Mensch nie wirklich in der Gegenwart leben kann, weil sie
immer von Erinnerungen an die Leiden der Vergangenheit durchtrénkt ist, und
er also damit vorlieb nehmen muss, in der VVergangenheit zu leben, auch wenn
dieser Daseinsform zeitlebens der Charakter des Unvollendeten anhaftet.
Dieses ununterbrochene Gewesensein ndhrt sich dartber hinaus in seinem
Prozesscharakter daraus, dass es die Wirklichkeit des je neuen Augenblicks
verzehrt, dass es jede vollendete Gegenwart zunichte macht, damit aber auch
das eigentliche ,,Sein* (Nietzsche 2003, S. 250) des Menschen aushohlt,
insofern es in dieser vollendeten Gegenwart sein einziges Zuhause hat.
Nietzsche schreibt daher:

»Wer sich nicht auf der Schwelle des Augenblicks, alle Vergangenheiten vergessend,
niederlassen kann, wer nicht auf einem Punkte wie eine Siegesgéttin ohne Schwindel und
Furcht zu stehen vermag, der wird nie wissen, was Glick ist (...). Denkt euch das &usserste
Beispiel, einen Menschen, der die Kraft zu vergessen gar nicht besésse, der verurtheilt
waére, Uberall ein Werden zu sehen: ein Solcher glaubt nicht mehr an sein eigenes Sein,
glaubt nicht mehr an sich, sieht alles in bewegte Punkte auseinander fliessen und verliert
sich in diesem Strome des Werdens (...). Zu allem Handeln gehdrt Vergessen: wie zum
Leben alles Organischen nicht nur Licht, sondern auch Dunkel gehort* (2003, S. 250).

Das Aufgehen in der vollendeten Gegenwart wird hier an die Kraft zu
vergessen geknulpft. Die Frage, die sich dann stellt, ist allerdings, inwiefern
sich der in der vollendeten Gegenwart aufgehende Mensch vom Tier unter-
scheidet, wenn zu ihr notig ist, alle VVergangenheiten zu vergessen? Zu der
Kraft des Vergessens muss sich nach Nietzsche daher die ,,plastische Kraft®
hinzugesellen, ,jene Kraft, aus sich heraus eigenartig zu wachsen, Ver-
gangenes und Fremdes umzubilden und einzuverleiben, Wunden auszuheilen,
Verlorenes zu ersetzen, zerbrochene Formen aus sich nachzuformen* (2003,
S. 251). Nietzsche ist hier — wenn man versucht, die plastische Kraft phano-
menologisch zu deuten — meiner Ansicht nach etwas ungenau: Ihm zufolge

39



stent die Kraft des Vergessens in einem erganzenden Verhaltnis zur
plastischen Kraft. ,,Das was eine solche (mit der plastischen Kraft begabte —
A.d.V.) Natur nicht bezwingt, weiss sie zu vergessen*“ — schreibt Nietzsche.
Die plastische Kraft wirde ,alles Vergangene (...) gleichsam zu Blut
umschaffen®, und das, was sie nicht zu integrieren verstiinde, misste dann
erganzend vergessen werden, um in der vollendeten Gegenwart aufzugehen.
Man musste dagegen die plastische Kraft im Sinne dieser Arbeit als sekun-
dares Vermogen verstehen, dass aller erst auf der Grundlage eines vor-
hergehenden Vergessens aktiv werden kann, um dann — wird sie ihrer selbst
bewusst — Vergangenes integrieren zu konnen. Wie auch immer man dieses
Verhéltnis versteht (darauf wird im Laufe der Arbeit wieder zuriickzukommen
sein), so bleibt festzuhalten, dass die Wirkungsweise der plastischen Kraft von
Nietzsche nach dem Muster organischen Wachstums'® verstanden wird. Wie
ein Baum Ring um Ring seinen Stamm erweitert, so soll auch der Mensch
gleichsam in die Keimzelle seiner Entwicklung zurlickgehen, um von dort aus
die sich zeitlich anschlieBenden Daten der Vergangenheit wie um dieses
Zentrum herum anzuordnen und zu integrieren®’. Und wie die auBerste Rinde
des Baumes in der vollendeten Gegenwart aufgeht, insofern sie das ist, was
vom Baumstamm je présent ist, so soll auch der Mensch fir die vollendete
Gegenwart offen sein. Die plastische Kraft lasst den Menschen gleichsam
nach dem Muster des organischen Lebens nicht nach der aufoktroyierten,
chronologischen Zeit der Uhr, sondern in Eigenzeit, also der Zeit, die er selber
zum Wachsen braucht, wachsen und die Geschehnisse des Lebens jeweils in
dem Moment, wo sie ihm widerfahren, integrieren, so dass er in jedem
Augenblick an der Spitze seiner eigenen Entwicklung steht. Solcherart zu
leben wirde bedeuten, dass man sich um nichts Vergangenes sorgen braucht,
weil man es immer schon eingearbeitet hat. Dabei ist entscheidend, dass es die
plastische Kraft im Rickgang auf den Keim des eigenen Wachstums vermag,
»Wunden auszuheilen® (2003, S. 251): So kann gerade das, was die

Y Die Metaphern — mit denen Nietzsche die Wirkungsweise dieser plastischen Kraft

beschreibt — deuten darauf hin: So spricht er von Wachsen, Einverleiben, Ausheilen,
Zu-Blut-Umschaffen, usw. (vgl. 2003, S. 251).

2 Figal macht darauf aufmerksam, dass Nietzsche den Begriff der plastischen Kraft von
Burckhardt aus dessen Buch Die Kultur der Renaissance in Italien entliehen hat, mit
dem dieser die Fahigkeit meint, ,,jede Stérung der inneren Harmonie* ausgleichen zu
kdnnen und so mit sich selbst eins zu sein (1999, S. 52). Auch Burckhardts Begriff der
Harmonie deutet auf eine Anordnung der Teile um ein undefinierbares Zentrum hin.
Auf das Vermogen der plastischen Kraft wird im Laufe der Arbeit wieder zu sprechen
gekommen.

40



Gegenwart stort, namlich das vergangene Leiden, integriert werden®. Dem
Aufgehen in der vollendeten Gegenwart stiinde nichts mehr entgegen.

Schopenhauer und Nietzsche — um nun zum Nachweis der tiefliegenden
Parallelen zu kommen — ndhren sich der angestrebten vollendeten Gegenwart
je von unterschiedlichen Seiten: Nietzsche kann das Vergangene nicht ver-
gessen, wodurch fur ihn das Aufgehen in der Gegenwart verhindert wird,
wéhrend Schopenhauer dem Ausgreifen auf die Zukunft nicht Einhalt gebieten
kann, das fur ihn das Aufgehen in der Gegenwart unmoglich macht. Beide
stort — genau besehen und paradoxerweise — die Unvollendetheit bzw. Un-
befriedigtheit des Willens in der Gegenwart, die sich nur unterschiedlich
auswirkt: Bei Nietzsche storen die leidvollen Momente der ehemaligen
Gegenwart als Vergangenheit die aktuelle Gegenwart, und bei Schopenhauer
zwingen die leidvollen Momente der Gegenwart zu einem Ausgreifen in die
Zukunft. Der Mensch findet sich aufgrund des endlosen Strebens des Willens
in einer unvollendeten bzw. unbefriedigten Gestalt in der Gegenwart vor, die
so je nur als leidvoll wahrgenommen werden kann, anstatt sich — indem man
den Willen vergisst (Nietzsche) bzw. verneint (Schopenhauer) — zu ihrer
vollendeten Form auf die Ewigkeit hin zu 6ffnen. Diese vollendete Gegenwart
wadre in beiden Fallen erfillt, wenn der Mensch in der Gegenwart zu einer
vollendeten bzw. befriedigten Ganzheit fande. Nietzsches Ganzheit ist nicht
herzustellen, weil ihr durch das willensgetriebene Fortschreiten in der Zeit mit
jedem neuen Moment wieder eine neue Aufgabe der Integration gestellt ist, so
dass ihr VVollendung immer nur in der je verstrichenen Gegenwart moglich ist
(es sei denn, sie lebt die Gegenwart als momentanes Integrieren, was aber nur
durch einen Bruch mit der voluntativen Struktur des Menschen zu haben ist,
insofern vergessen werden muss), wahrend Schopenhauers Ganzheit nicht
herzustellen ist, weil die Befriedigung in dem Moment, wo sie gewonnen ist,
durch das willensgetriebene Fortschreiten in der Zeit auch schon wieder
zerronnen ist, sich also ebenfalls nur in der Vergangenheit wahrnehmen lasst.
Dieses Phdnomen — dass Gliick einzig als schon vergangenes Glick erlebbar
Ist — macht beide Formen des Leidens unter der Herrschaft der Zeit zu einem
melancholischen Leiden. Die innere Ubereinstimmung beider Varianten des

21 Nietzsche greift hier dem Modell des Heilens — wie es im Anschluss an Freud u.a. von

Grof (vgl. 1993, S. 41) fur das seelische Leiden entwickelt wurde — vorweg: Der
Mensch geht gleichsam in seine Vergangenheit — und zwar in eine Vergangenheit, die
noch ohne das Leiden war, im extremsten Fall bis in das Mutterbauchstadium — zurick,
um ausgehend von dieser positiven Erfahrung die Leiden verursachende Situation, mit
der er damals nicht fertig geworden ist, noch mal zu erleben, um sie gleichsam mit der
positiven Energie aus der vorhergehenden positiven Vorerfahrung von innen her zu
durchstrahlen und so integrieren zu kénnen.

41



Leidens l&sst sich dann auch daraus schliel}en, dass der Versuch, ihm zu
entkommen, sich &hnelt: Schopenhauer will den Willen verneinen, wo
Nietzsche ihn vergessen will%.

3.3 Die Determiniertheit menschlichen Handelns

Schopenhauer zufolge objektiviert sich der an sich freie Wille in den Ideen,
die sich dann wiederum als Erscheinungen in Zeit, Raum und Kausalitat
ausbuchstabieren. Die lIdee des Menschen ist sein ,intelligible(r) Charakter*
(1997, 828, S. 244), die als ein ,aullerzeitlicher untheilbarer Willensakt*
(ebd.) anzusehen ist, aus dem nun die ,,Motive* — und damit stoft
Schopenhauer ins Zentrum der Freiheitsproblematik vor — ,,seine Handlungen
hervorrufen, (und zwar —-A.d.V.) mit Notwendigkeit* (1997, 855, S. 425).
Schopenhauer wendet sich damit aufs deutlichste gegen den ,,Schein einer
empirischen Freiheit des (individuellen — A.d.V.) Willens* (1997, 855, S.
429). Diese Aussage muss sich gegen einen ersten Einwand des ,,gesunden
Menschenverstandes* behaupten kénnen: Ihm zufolge meint man, dass einem
in einer gegebenen Situation mehrere Handlungsmaoglichkeiten offen stehen,
zwischen denen man sich entscheiden kann. Dieser Schein der Wahlfreiheit
entsteht nach Schopenhauer dadurch, dass man geneigt sei, das Wesen des
Menschen in seiner Seele verankert zu sehen und ihn als primér erkennendes
und erst sekundar wollendes Wesen zu verstehen, wéhrend es sich genau
umgekehrt verhalte, d.h. der Intellekt dem Willen nachgeordnet sei:

,Der Intellekt ndmlich erfahrt die Beschlisse des Willens a posteriori und empirisch.
Demnach hat er, bei einer vorliegenden Wahl, kein Datum darlber, wie der Wille sich
entscheiden werde. Denn der intelligible Charakter, vermdge dessen, bei gegebenen
Motiven, nur eine Entscheidung mdglich und diese demnach eine nothwendige ist, fallt
nicht in die Erkenntnif des Intellekts, sondern blofl3 der empirische wird ihm, durch seine
einzelnen Akte, sukzessiv bekannt. Daher also erscheint es dem erkennenden Bewul3tseyn
(Intellekt), dass, in einem vorliegenden Fall, dem Willen zwei entgegengesetzte Ent-
scheidungen gleich mdglich waren. Hiemit aber verhélt es sich gerade so, wie wenn man,
bei einer senkrecht stehenden, aus dem Gleichgewicht und ins Schwanken gerathenen
Stange, sagt ,,sie kann nach der rechten, oder nach der linken Seite umschlagen®, welches
»kann“ doch nur eine subjektive Bedeutung hat und eigentlich besagt ,,hinsichtlich der uns

22 Nietzsche spricht nicht eigens davon, den Willen vergessen zu wollen, sondern

stattdessen davon, dass ,,das Vergangene vergessen werden muss“ (2003, S. 251). Hier
gilt es aber folgendes zu bedenken: Das, was Nietzsche am Vergangenen vergessen will,
ist sein leidvoller Aspekt, der ihm sich um ihn sorgend die Gegenwart verdirbt. Das
Leidvolle der Vergangenheit ist aber das leidvolle einer ehemaligen Gegenwart, die
wiederum deshalb leidvoll war, weil sie aufgrund des endlosen Strebens des Willens
sich nicht zu einer vollendeten Gegenwart weiten konnte, sondern in ihr von ihm
verursachte ,,Unlust, Begierde und Entbehren* (2003, S. 250) rumorten.

42



bekannten Data“: denn objektiv ist die Richtung des Falls schon nothwendig bestimmt,
sobald das Schwanken eintritt. So demnach ist auch die Entscheidung des eigenen Willens
bloR flr seinen Zuschauer, den eigenen Intellekt, indeterminirt, mithin nur relativ und
subjektiv (...); hingegen an sich selbst und objektiv ist, bei jeder dargelegten Wahl, die
Entscheidung sogleich determinirt und nothwendig“ (1997, 855, S. 429f.).

Man koénnte meinen, dass Schopenhauer damit den Menschen dem Tiere
gleichstellt, dem eine Freiheit des Willens mit Hinweis auf die Determination
durch seine Triebe abgesprochen wird. Dem ist aber nicht so: Ihm zufolge hat
der Mensch zwar keine Wabhl, was er will, aber sehr wohl, wie er es will. Der
Grund dafir liegt in der Erkenntnisfahigkeit des Menschen:

,Da die Motive, welche die Erscheinung des Charakters, oder das Handeln, bestimmen,
durch das Medium der Erkenntni3 auf ihn einwirken, die Erkenntnif3 aber verénderlich ist
(...); so kann die Handlungsweise eines Menschen merklich veréndert werden, ohne dass

man daraus auf eine Veranderung seines Charakters zu schlielen berechtigt wére* (1997,
855, S. 434).

Die Motive, d.h. die &uBeren Anlasse, seinem intelligiblen Charakter
gemaR zu handeln, kénnen sich &ndern, insofern der Mensch das, was er will,
auf einem intellektuell gewahlten Weg suchen kann, sich bspw. — um seinem
angeborenen Egoismus zu entsprechen — altruistisch verhalten, wenn er sich
intellektuell erschlossen hat, dass eine Wohltat im Diesseits im Jenseits
vergolten wird, kann genauso gut aber — wenn ihn dieser Gedanke nicht
Uberzeugt — im Diesseits andere ausbeuten (vgl. Schopenhauer 1997, 855, S.
436). Diese Wahlmaglichkeit hinsichtlich des Wie seines mit Notwendigkeit
erfolgenden Was des Wollens macht den Menschen — wie Schopenhauer
betont — ,,aber nur zum Kampfplatz des Konflikts der Motive (...), ohne ihn
ihrer Herrschaft zu entziehen* (1997, 855, S. 443). Der ,ethische Gehalt
unseres Lebenswandels* (1997, 855, S. 444) ist vorherbestimmt, und nur die
Art und Weise, wie er sich in der Welt der Erscheinungen als empirischer
Charakter ausdrickt, ist gemaR der veranderbaren intellektuellen Einstellung
auf spezifische Motive beeinflussbar. Die gewéhlten Motive wirken wiederum
mit dem Zwang der Notwendigkeit. Das einzige im Sinne einer Lebenskunst
anzustrebende Ziel ist es, herauszufinden, wer man ist, sich selber auf die
Schliche zu kommen, um nicht zu ,,irrlichterliren® (1997, 855, S. 447), d.h.
immer erst a posteriori sich selbst kennen zu lernen, sondern im vorhinein
durch genaue Introspektion und Selbstbeobachtung seinen — wie Schopen-
hauer es nennt — Charakter zu erwerben (vgl. 1997, 855, S. 446ff.). Zu wissen,
wer man unabanderlich zu sein hat, ist die VVoraussetzung daftir, nicht mit sich
selbst unzufrieden zu sein, weil man VVermessenheiten vermeiden kann. Man
kann hier — das sei vorwegnehmend schon gesagt — erahnen, wie Schopen-
hauer diesem universalen Zwangszusammenhang zu entkommen trachtet: Die
Erkenntnis, der er auch in diesem erorterten Zusammenhang schon die
Fahigkeit zugesprochen wird, immerhin die Art und Weise der Verwirk-

43



lichung seines vorherbestimmten, intelligiblen Charakters zu bestimmen,
kdnnte die Unfreiheit so sehr durchschauen, dass ihr — gleichsam im Moment
hochster Verzweiflung — die Gnade der Freiheit vom Willen und damit die
Aufhebung des Charakters zuteil wird (vgl.1997, §70).

Nietzsche hat sich diese schopenhauersche Interpretation der Situation des
Menschen, determiniert und unfrei zu sein, in Die Philosophie im tragischen
Zeitalter der Griechen zu eigen gemacht, wo er schreibt:

,Der Mensch ist bis in seine letzte Faser hinein Nothwendigkeit und ganz und gar
»unfrei — wenn man unter Freiheit den nédrrischen Anspruch, seine essentia nach Willkur

wie ein Kleid wechseln zu kénnen, versteht, einen Anspruch, den jede ernste Philosophie
bisher mit dem gebuhrenden Hohne zuriickgewiesen hat* (1994, S. 35).

Diese Aussage ist so deutlich, dass sie zweifelsohne als Beleg fur die tiefe
Ubereinstimmung zwischen Schopenhauer und dem frilhen Nietzsche in
Bezug auf die Problematik der Determiniertheit des Menschen ausreicht.

3.4 Die Gefahrdung des Gemeinsinns

Das (gewdhnliche) Bewusstsein des Individuums fuhrt nach Schopenhauer
zur Wahrnehmung der Wirklichkeit als eines Kampfes um die Selbstver-
wirklichung der je eigenen Idee, in den man schon ganz grundlegend mit den
anderen Objektivationen des Willens verstrickt ist, weil man mit ihnen um die
zur Selbstverwirklichung der Idee in Zeit und Raum nétigen Materie
konkurriert:

,»S0 sehen wir in der Natur tberall Streit, Kampf und Wechsel des Sieges, und werden
eben darin weiterhin die dem Willen wesentliche Entzweiung mit sich selbst deutlicher
erkennen. Jede Stufe der Objektivation des Willens macht der andern die Materie, den
Raum, die Zeit streitig. Bestandig muss die beharrende Materie die Form wechseln, indem,
am Leitfaden der Kausalitdt, mechanische, physische, chemische, organische Erschei-
nungen, sich gierig zum Hervortreten drangend, einander die Materie entreil3en, ja jede ihre

Idee offenbaren will. Durch die gesamte Natur lasst sich dieser Streit verfolgen, ja, sie
besteht eben wesentlich nur durch ihn (...).* (1997, § 27, S. 231f)

Dieser pausenlose Kampf zur Selbsterhaltung und Selbstverwirklichung
erstreckt sich auch auf die zwischenmenschlichen Verhéltnisse: Schopenhauer
zitiert zur Veranschaulichung dieses Phdanomens Hobbes Satz vom ,,bellum
omnium contra omnes* (1997, 861, S. 488) und an anderer Stelle das alte
antike Sprichwort ,,homo homini lupus est“ (1997, § 27, S. 232). Der
Ausgangspunkt dieses Kampfes und die Bedingung der Mdoglichkeit, ihn
erfolgreich zu bestehen, ist der jedem Menschen von Natur aus mitgegebene
Egoismus, dem gemaR er ,seine eigene Existenz und Wohlseyn vor allem
Andern berucksichtigt, ja, auf dem natlrlichen Standpunkte, alles Andere

44



dieser aufzuopfern bereit ist“ (1997, 8 61, S. 486f.). Die Menschen mdgen sich
zwar aus jeweils egoistischem Kosten-Nutzen-Kalkul und zur sichereren und
einfacheren Verfolgung ihrer je eigenen Interessen eine staatliche Ordnung
geben, die dem Krieg aller gegen alle Grenzen setzt — der grundlegende
Egoismus der menschlichen Natur, der im Zweifelsfall auch ,,iber Leichen
geht*, ist damit allerdings nicht aufgehoben. Moral und ein mitfiihlendes,
besorgtes, mitleidendes Miteinander der Menschen setzt nach Schopenhauer
daher die revolutionierende Selbsterkenntnis des Willens, in allen Erschei-
nungen ein und derselbe Wille zu sein und so seine innere, ihn in Kampf und
Leiden verstrickende Selbstentzweiung zu erkennen, voraus, die zum Bruch
mit der voluntativen Struktur menschlichen Daseins, wie sie im Egoismus
kulminiert, der wiederum fir die Selbstentzweiung verantwortlich ist, flhrt.

Nietzsche teilt meiner Ansicht nach diese schopenhauersche Analyse der
egoistischen Natur des Menschen und des daraus folgenden Kampfes aller
gegen alle, wenn er als positive Wirkung der Tragddie die Versdhnung
zwischen den Menschen und zwischen Mensch und Natur hervorhebt, deren
die Menschen zuvor also entbehrt haben missen:

,unter dem Zauber des Dionysischen schlieit sich nicht nur der Bund zwischen
Mensch und Mensch wieder zusammen: auch die entfremdete, feindliche oder unterjochte
Natur feiert wieder ihr Versohnungsfest mit ihrem verlorenen Sohne, dem Menschen*
(2003, S. 29).

3.5 Der Schrecken als Motiv des Immer-Weiter

Die Frage nach der ,, Triebfeder, die den Menschen zu einer, allen jenen tief
in seiner Natur wurzelnden Neigungen* — die alle in der voluntativen Struktur
des menschlichen Daseins grinden - ,entgegengesetzten Handlungsweise
bewegen konnte*, beantwortet Schopenhauer mit dem Hinweis auf ,,Leiden,
Noth, Angst und Schmerzen® (Zitat nach Wischke 1994, S. 19). Die Analysen
der Ursachen fiir Leiden, Not und Schmerzen wurden oben reflektiert — nun
sollen die Griinde fur die Angst untersucht werden. Dazu gilt es, das folgende,
berihmte Bild Schopenhauers fir die Situation des dem individuellen
Bewusstsein verhafteten, vom ,,Schleier der Maja“ umhillten Menschen genau
auszudeuten (1997, 863, S. 515f.):

,Denn, wie auf dem tobenden Meere, das, nach allen Seiten unbegréanzt, heulend
Wasserberge erhebt und senkt, auf einem Kahn ein Schiffer sitzt, dem schwachen Fahrzeug
vertrauend; so sitzt, mitten in einer Welt von Quaalen, ruhig der einzelne Mensch, gestutzt
und vertrauend auf das principium individuationis, oder die Weise wie das Individuum die
Dinge erkennt, als Erscheinung. Die unbegranzte Welt, voll Leiden tberall, in unendlicher
Vergangenheit, in unendlicher Zukunft, ist ihm fremd, ja ist ihm ein Mahrchen: seine
verschwindende Person, seine ausdehnungslose Gegenwart, sein augenblickliches Behagen,

45



dies allein hat Wirklichkeit fur ihn: und dies zu erhalten, thut er Alles, solange nicht eine
bessere Erkenntnis ihm die Augen 6ffnet. Bis dahin lebt blof3 in der innersten Tiefe seines
BewuBtseyns die ganz dunkle Ahnung, dass ihm jenes Alles doch wohl so fremd nicht ist,
sondern einen Zusammenhang mit ihm hat, vor welchem das principium individuationis ihn
nicht schitzen kann. Aus dieser Ahnung stammt jenes so unvertilgbare und allen Menschen
(...) gemeinsame Grausen, das sie plétzlich ergreift, wenn sie, durch irgend einen Zufall,
irre werden am principium individuationis, indem der Satz vom Grunde (...) eine Ausnahme
zu erleiden scheint (...). Das ungeheure Entsetzen tber so was grindet sich darauf, dass sie
plétzlich irre werden an den Erkenntnif3formen der Erscheinung, welche allein ihr eigenes
Individuum von der tbrigen Welt gesondert halten.”

Die Grund- und Ausgangssituation des Menschen in einer durch die Selbst-
entzweiung des Willens bestimmten Wirklichkeit, die ihn jederzeit durch
Ausléschung und Vernichtung bedroht, ist die der Angst”: Das von
Schopenhauer gewahlte Bild fur die Situation des Menschen — inmitten eines
tobenden Meeres in einem schwachen Boot zu sitzen — evoziert in uns
automatisch diese Befindlichkeit der Angst und des Schreckens. Sie lasst den
als Schiffer versinnbildlichten Menschen im principium individuationis seine
Zuflucht suchen: Fir sein Selbstverstandnis, als Subjekt einer am Leitfaden
des Satzes vom Grunde erkennbaren Welt der Objekte gegenuberzustehen,
»thut er” — wie Schopenhauer schreibt — ,,Alles®. Das principium individua-
tionis ermdglicht mit seinem leitenden Prinzip des Satzes vom Grunde
ndmlich die Herrschaft Gber eine ansonsten chaotisch auf den Menschen
einstirmenden Wirklichkeit, indem es jedes Geschehnis als Folge einer
Ursache zu identifizieren hilft. Der Mensch erreicht mit Hilfe dieses
principium individuationis, sich nicht als unabgegrenzter Teil eines grausigen,
chaotischen Willensgeschehens verstehen zu missen, sondern — indem er in
jeder die Ursache zur Folge identifizierenden Operation eine Grundunter-
scheidung von sich (als Subjekt) und den ihn umgebenden Dingen (als
Objekte) eintragt — sich von diesem Willensgeschehen zu unterscheiden, sich
gleichsam als reine Erkenntnisinstanz herauszunehmen. Das Erkannte wie-
derum ist aber zugleich das potentiell Beherrschbare, als es seiner Un-
berechenbarkeit beraubt ist. Der Mensch ist sich seiner selbst als abgetrenntes
Wesen nur solange sicher, als er sich immer wieder als diese Erkenntnis-
instanz, also in der identifizierenden Herrschaft Uber die Dinge, selbst erfahren
kann. Scheint der Satz vom Grunde eine Ausnahme zu erleiden, ruft es in ihm
ein Grausen hervor. Dieses Grausen entsteht in dem Moment, wo die
Herrschaft Giber die Dinge zu zerbrechen scheint, weil damit seine Illusion der
Abgetrenntheit von Dingen zunichte geht und er sich in das chaotische
Willensgeschehen eingetaucht sieht.

2 Auch fir Heidegger stellt das ,,Ph&nomen der Angst eine ausgezeichnete Befind-

lichkeit* dar (1993, S. 188).

46



Nietzsche nun greift dieses schopenhauersche Bild fiir die Situation des
Menschen in der Geburt der TragOdie auf, wenn er schreibt, dass ,,der
Einzelne zur Erzeugung der erlosenden (apollinischen — A.d.V.) Vision
gedrangt werde und dann, ins Anschauen derselben versunken, ruhig auf
seinem schwankenden Kahne, inmitten des Meeres, sitze* (2003, S. 39f.)*.
Die Fahigkeit zur apollinischen Vision griindet dabei in der formgebenden
Kunst des Apollon, der die , Verg6ttlichung des principii individuationis*
(2003, S. 39) ist. Das ,,Apollinische der Maske* gilt ihm als ,,nothwendige
Erzeugung eines Blickes in"s Innere und Schreckliche der Natur, gleichsam
leuchtende Flecken zur Heilung des von grausiger Nacht versehrten Blickes®
(2003, S. 65). Dieselbe Grundkonstellation, dass der Mensch durch das
individuelle Bewusstsein vor dem Anblick des Inneren der Natur — das ihn
ansonsten in Angst und Schrecken erstarren lieBe — geschiitzt ist, findet sich
auch noch in Nietzsches spaterem Text Ueber Wahrheit und Lige im
aussermoralischen Sinne wieder:

»Was weiss der Mensch eigentlich von sich selbst! (...) Verschweigt die Natur ihm nicht
das Allermeiste (...), um ihn (...) in ein stolzes Bewusstsein zu bannen und einzuschliessen!
Sie warf den Schlissel weg: und wehe der verhdangnisvollen Neubegier, die durch eine
Spalte einmal aus dem Bewusstseinszimmer heraus und hinab zu sehen verméchte und die
jetzt ahnte, dass auf dem Erbarmungslosen, dem Gierigen, dem Unerséttlichen, dem
Maorderischen der Mensch ruht, in der Gleichgultigkeit seines Nichtwissens, und gleichsam
auf dem Ricken eines Tigers in Traumen hangend* (2003, S. 877).

Das Sich-AbschlieRen des individuellen Bewusstseins vor der Wahr-
nehmung der Natur ist — wie wir bei Schopenhauer gesehen hatten — immer
auch ein Versuch des Menschen, seiner Angst und seinem Schrecken vor der
Natur auszuweichen. Seine Versuche, die Wahrheit der Wirklichkeit zu
erkennen, sind keine wahrhaften Erkenntnisversuche, sondern im Gegenteil
Versuche, ihr Chaos und ihre Unberechenbarkeit fir seine Zwecke zu-
zurichten, mit Hilfe der Herrschaft des Intellekts sich vor ihrer Wahrheit zu
schiitzen?. Nietzsche kritisiert die Versuche des Menschen, der Angst vor der
Natur durch die Herrschaft Gber die Natur zu entkommen, in der Geburt der
Tragddie als

»eine tiefsinnige Wahnvorstellung, welche zuerst in der Person des Sokrates zur Welt
kam, jener unerschditterliche Glaube, dass das Denken, an dem Leitfaden der Causalitét, bis

24 Nietzsche zitiert den zentralen Auszug aus der zuletzt genannten Textstelle Schopen-
hauers sogar wortlich (2003, S. 28).

Vgl. dazu auch Nietzsches Ueber Wahrheit und Llge im aussermoralischen Sinne,
dessen Thema gerade die Dekonstruktion des traditionellen, reprasentationalistischen
Wahrheitsbegriffes ist, um stattdessen den dsthetisch-fiktionalen Charakter der
menschlichen Wirklichkeitsentwirfe herauszustellen.

25

47



in die tiefsten Abgrinde des Seins reiche, und dass das Denken das Sein nicht nur zu
erkennen, sondern sogar zu corrigiren im Stande sei* (2003, S. 99).

Der sokratische ,,Geiste der Wissenschaft* sei durch ,,jenen (...) Glauben an
die Ergrindlichkeit der Natur und an die Universalheilkraft des Wissens*
ausgezeichnet®. Dieser Glaube offenbart noch mal die Funktion der Wissen-
schaft, dem Menschen die Angst zu nehmen: Denn erst, wo davon aus-
gegangen wird, dass die Natur sich mit den Mitteln der Wissenschaft
ergriinden lasse, was nur als eine Frage der Zeit zum Forschen angesehen
wird, kann sie dem Menschen suggerieren, die Natur mithilfe dieses
instrumentellen Wissens irgendwann vollends kontrollieren zu kdnnen und
ihre Unberechenbarkeit zu tilgen. Der Kritik des ,,Optimismus® (2003, S. 101)
dieser Kultur der Wissenschaft und der Rekonstruktion der tragische Kultur
der Hellenen, die im Gegensatz zu ersterer vor dem Schrecklichen der Natur
nicht flieht, sondern durch es zur Produktion des schonen Scheins motiviert
wird, der die grausame Wirklichkeit ertraglich macht, wie wir im Verlauf der
Arbeit sehen werden, dient die Geburt der Tragddie.

Den Kreis der ,,Dialektik der Aufklarung“ ?” — wie er von Horkheimer/
Adorno nicht zuletzt im Anschluss an Schopenhauer und Nietzsche gezogen

%% Der Glaube an die »Ergrindlichkeit der Natur* hat nicht nur Nietzsche, sondern vor ihm

schon Schopenhauer als Illusion gebrandmarkt. Nietzsche schreibt: ,,Nun eilt aber die
Wissenschaft, von ihrem kraftigen Wahne angespornt, unaufhaltsam bis zu ihren
Grenzen, an denen ihr im Wesen der Logik verborgener Optimismus scheitert. Denn die
Peripherie des Kreises der Wissenschaft hat unendlich viele Punkte, und wahrend noch
gar nicht abzusehen ist, wie jemals der Kreis vollig ausgemessen werden kodnnte, so
trifft doch der edle und begabte Mensch (...) auf solche Grenzpunkte der Peripherie, wo
er in das Unaufhellbare starrt” (2003, S. 101). Schon Schopenhauer hatte den Glauben
an die Erkennbarkeit des letzten Grundes der Welt fir den dem principium
individuationis verhafteten Menschen abgewiesen: ,,(...) die dem Willen dienende
Erkenntnis* erkennt ihm zufolge ,,von den Objekten eigentlich nichts weiter als ihre
Relationen* (1997, 833, S. 269). Nietzsches Metapher vom Kreis der Wissenschaft
spielt auf diesen relationalen Charakter der wissenschaftlichen Erkenntnis an, ,,deren
letztes Ziel* — wie Schopenhauer schreibt — ,,immer die Relation zum eigenen Willen
ist* (1997, 834, S. 271). Die Wissenschaft verféhrt also schon nach Schopenhauer
prinzipiell so, dass sie ausgehend vom Menschen immer weitere Kreise zieht und sich
so immer weitere Bereiche des Seienden unterwirft.

Horkheimer/ Adorno stellen schon im ersten Satz ihrer ,,Dialektik der Aufklarung® den
Zusammenhang zwischen Aufklarung und der Angst des Menschen vor der Natur her:
»oeit je hat Aufkldrung im umfassenden Sinn fortschreitenden Denkens das Ziel
verfolgt, von den Menschen die Furcht zu nehmen und sie als Herren einzusetzen*
(1995, S. 9). Im spateren Verlauf der Schrift heilt es dann: ,,Der Furcht wahnt er (der
Mensch —A.d.V.) ledig zu sein, wenn es nichts Unbekanntes mehr gibt. Das bestimmt
die Bahn der Entmythologisierung, der Aufklarung, die das Lebendige mit dem
Unlebendigen ineinssetzt wie der Mythos das Unlebendige mit dem Lebendigen.
Aufklarung ist die radikal gewordene, mythische Angst* (1995, S. 22). Der Kreis der

27

48



wurde®® — schlieBend stellt Nietzsche die selbstzerstorerische Konsequenz des
aufkl&rerischen, wissenschaftlichen Denkens fiir die Natur des Menschen
heraus: ,,Dein Wissen vollendet nicht die Natur, sondern todtet nur deine
eigene* (2003, S. 313). Das zurichtende Erkennen und die Herrschaft tber die
Dinge halten den Menschen in der Anstrengung des Erkennens und
Beherrschens: Um nicht irre zu werden an den durch sie festgelegten Formen
der Erscheinungen, was ansonsten ein Aufbrechen der Angst und des
Schreckens zur Folge hatte, mussen sie in der spezifischen Erscheinungsweise
festgehalten werden. Die Wahrnehmung der Natur stellt potentiell — insofern
sich alles im heraklitischen ,,Strom des Werdens* (Nietzsche 1994, S. 25)
befindet — immer wieder ein ,,individualisierte(s) Urerlebnis“ (Nietzsche 2003,
S. 879) dar. Die Erkenntnis muss es — wenn sie der Herrschaft tiber die Dinge
dienen soll — durch das ,,Gleichsetzen des Nicht-Gleichen* (Nietzsche 2003,
S. 880) ermdglichen, allgemeine Denk- und Wahrnehmungsschemata zu
entwickeln, die den Ph&nomenen je aufgezwungen werden konnen. Diese
Denkschemata missen — insofern die den Dingen aufgezwungen sind und
nicht von ihrer freien Wahrnehmung her motiviert sind — immer wieder neu
reproduziert, durchlaufen und gesichert werden. Das Erkennen und
Beherrschen der Dinge erfordert also immer wieder dieselbe Anstrengung der
menschlichen Vermdgen: Wie Arm und Hand angespannt werden miissen, um
einen Apfel festzuhalten, so missen die Erkenntnisvermdgen angespannt
werden, um ein Ding in einer spezifischen Erscheinungsweise festzuhalten.
Mdsste der Mensch — was er sich bei der Erkenntnis und beim Beherrschen
der Dinge in der Erscheinung abverlangt — dauerhaft den Apfel festhalten,
dann wirden die Muskeln sich nicht nur verspannen, sondern ihre Kraft
erlahmen. Wie sie einzig im freien Spiel von Kontraktion und Entspannung
ihre Kraft entwickeln kdnnen, so mussen auch die Erkenntnisvermégen des
Menschen im freien Spiel, d.h. unkontrolliert und ungezwungen und eben

»Dialektik der Aufklarung“ besteht — in einer sehr allgemeinen und abstrahierenden
Lesart — in der sich auseinander ergebenden Abfolge von Angst, Herrschaftscharakter
des aufklarenden Denkens und Selbstverstimmelung der inneren Natur, also in einem in
der Flucht vor der Angst sich selbst zerstérenden Wesen der Aufklarung, so dass die
Autoren sagen koénnen: ,,Wir hegen keinen Zweifel (...), dass die Freiheit in der
Gesellschaft vom aufklarenden Denken unabtrennbar ist. Jedoch glauben wir, genauso
deutlich erkannt zu haben, dass der Begriff eben dieses Denkens, nicht weniger als die
konkreten historischen Formen, die Institutionen der Gesellschaft, in die es verflochten
ist, schon den Keim zu jenem Ruckschritt enthalten, der heute Uberall sich ereignet”
(1995, S. 3).

Vgl. in Habermas Schrift Der philosophische Diskurs der Moderne den Abschnitt ,,Die
Verschlingung von Mythos und Aufklarung: Horkheimer und Adorno* (1996, S. 130ff.)
und Welschs Schrift Vernunft — Die zeitgendssische Vernunftkritik und das Konzept der
transversalen Vernunft (1996, S. 75 u. S. 80).

28

49



nicht auf die immer gleichen Ergebnisse verpflichtet, sich betdtigen konnen.
Die Natur des Menschen ist wie alle Natur auf ununterbrochene Trans-
formation angelegt: In dem Moment, wo man sie willentlich zwingt oder aus
Angst sich gezwungen flhlt, immer wieder die gleichen Formen zu repro-
duzieren, verhindert man ihren Trieb zur Verwandlung, damit aber auch ihre
Fahigkeit, sich von sich aus neuen Situationen anzupassen. lhre Fahigkeit zur
Akkomodation versiegt, wo sie sich immer nur assimilierend betdtigen kann.
Wenn nun aber alles im Strom des Werdens ist, die Wirklichkeit sich also
bestdndig veréndert, dann konnen diese Veranderungen nicht ewig mit den
gleichen Weisen der Assimilation bewaltigt werden, d.h. der Organismus ist
zur Akkomodation gezwungen. Hat er die F&higkeit dazu verloren, wird er als
Konsequenz der Vergewaltigung seiner eigenen Natur untergehen. Aufklarung
und Wissenschaft wenden sich also in letzter Konsequenz — insofern sie mit
der Natur auch die menschliche Natur unterdriicken — gegen den Menschen
selbst, zerstoren infolge ihrer Dialektik das, zu dessen Entfaltung sie
angetreten waren®.

Die einzige Perspektive, diesem verhdngnisvollen Zusammenhang der
Dialektik der Aufklarung zu entkommen und der Herrschaft tiber die Dinge
wirklich entsagen zu konnen, scheint also eine Auseinandersetzung mit der
Angst vor der Natur zu sein. Sie war es schliellich, die diesen verhdngnis-
vollen Prozess eingeleitet hat. Schopenhauer und in seiner Folge auch
Nietzsche sehen die Mdglichkeit zur Uberwindung dieser Angst wiederum in
der Willensver-neinung, die — wie Schopenhauer schreibt — eine ,,Wieder-
geburt in Gott* (1997, 8§68, S. 561 — vgl. auch 1997, 868, S. 567 u. 1997, 8§70,
S. 586) mit sich bringt, die Vertrauen schenkt. (Darauf wird im Abschnitt 7
dieser Arbeit eingegangen werden).

29 Im weiteren Verlauf der Arbeit wird noch einmal mit einer bis dahin erarbeiteten,

genaueren Begrifflichkeit auf diese Dialektik der Aufklarung zu sprechen gekommen.

50



4 Exkurs: Kants freies Spiel der Vermogen in der
Interpretation durch Cassirer und die Parallelen zur
Asthetik Schopenhauers und des frilhen Nietzsche

Schopenhauers Kontemplation und Nietzsches Rausch stellen beides — wie
noch zu zeigen sein wird — Seinsweisen dar, um der im letzten Abschnitt
geschilderten, beide Denker zu einem priméren Pessimismus veranlassenden
Situation des Menschen zu entkommen. Der einleitend aufgestellte 3. Haupt-
these, dass sich Schopenhauers Kontemplation und Nietzsches Rausch das
freie Spiel der Vermodgen Kants zugrundelegen lasst, soll nun als Ergebnis
dieses Exkurses belegt werden. Thorgeirsdottir (1996, S. 45) macht auf eine
Affinitdt zwischen Schopenhauers des Willensdranges enthobenen &sthe-
tischen Zustandes und Kants interesselosem Wohlgefallen aufmerksam. Dorf-
linger (1990, S. 68ff) und Dobrileit-Helmich (1983, S. 125ff) widmen den
Vergleichbarkeiten, Ubereinstimmungen und Unterschieden zwischen
Schopenhauers und Kants Asthetik jeweils ganze Aufsitze. Thorgeirsdottir
(1996, S. 64) und Wohlfart (1991, S. 274ff; 1991b, S. 96) erwahnen die
Einflisse des Spielbegriffs Kants tiber den von ihm beeinflussten Schiller auf
die Spielkonzeption Nietzsches®. Mir geht es in diesem Exkurs weniger
darum, die Hauptthese systematisch in allen Einzelheiten zu belegen, als
vielmehr darum, Kants Spielbegriff fur die Philosophie Schopenhauers und
Nietzsches fruchtbar zu machen. Zwar werden an entsprechender Stelle die
Ubereinstimmungen und Vergleichbarkeiten herausgestellt. Nichtsdestotrotz
steht im Zentrum, das Phanomen des Spiels mit Kant transparent zu machen,
um sich neben der Perspektive, die die Philosophien Schopenhauers und
Nietzsches auf es richten, ihm auch noch von anderer Seite zu ndhren. Meine
Aufarbeitung des Spielbegriffs Kants greift auf Cassirer zurlick, der fir die
asthetische Theorie Kants eine Interpretation gefunden hat, die fiir meine
Fragestellung einen Gewinn bedeutet und der ich mich anschlieRe.

Kant unterscheidet in seiner &sthetischen, erstmals 1790 erschienenen
Schrift Kritik der Urteilskraft die bestimmende und die reflektierende
Urteilskraft: Der bestimmenden Urteilskraft ist das Allgemeine gegeben, unter
der sie das Besondere subsummiert. Der reflektierenden Urteilskraft — die im
kinstlerischen Schaffen und Verstehen angestrengt wird — ist ,,das Besondere
gegeben, wozu sie das Allgemeine* — unter dem das Besondere als enthalten
verstanden werden kann — ,,finden soll* (Kant 1990, S. 15). Die reflektierende
Urteilskraft sucht am Besonderen durch fortschreitende Betrachtung der

%0 Nietzsches Rede vom »freie(n) Spiel* (KSA XII 1988, S. 508) durfte — wie Wohlfart

(1991, S. 96) bemerkt — von Kant inspiriert sein.

o1



Beziehungen einen Zusammenhang, der in ihm angelegt ist, zu entdecken, und
nicht im Sinne der bestimmenden Urteilskraft mit Hilfe eines Allgemeinen,
das sie an das Besondere herantréagt, selbsttétig zu stiften. Goethe — der Kants
Kritik der Urteilskraft begeistert aufgenommen hat — hat das Verfahren der
reflektierenden Urteilskraft wie folgt beschrieben (Zitat nach Stamatescu,
1995, S. 221): ,.die lebendigen Bildungen als solche zu erkennen, ihre &uReren
sichtbaren, greiflichen Teile im Zusammenhang zu erfassen, sie als An-
deutungen des Inneren aufzunehmen und so das Ganze in der Anschauung
gewissermalien zu beherrschen.*

Das theoretische Interesse — das die ,,Bestimmung des Objektes durch
allgemeine Gesetze* anstrebt — und das praktische Interesse — das ,,For-
derungen, die in der ethischen Autonomie gegrundet sind, in den empirisch
gegebenen Dingen und Tatsachen (...) zur Verwirklichung zu bringen* sucht —
wirden die reflektierende Urteilskraft storen (Cassirer 1977, S. 333). Die
asthetische Ansicht muss sich von der theoretischen Ansicht — die das Seiende
in einen Kom-plex von Ursachen und Wirkungen — und von der praktischen
Ansicht — die es in ein Gewebe von Zwecken und Mitteln aufgehen l&sst —
unterscheiden. Sie muss stattdessen versuchen, die Objekte ohne alles
Interesse zu betrachten. Das Schaffen bzw. Verstehen im Sinne der
reflektierenden Urteilskraft, die zur Mannigfaltigkeit der Anschauung (=
Besondere) eine Form (= Allgemeine) sucht, unter dem es begriffen werden
kann, kann beginnen. Die kantische Forderung des Absehens von allem
Interesse lasst der Bewegung der Einbildungskraft uneingeschrankten Raum,
d.h. bringt sie zum FlieRen. Das schopferische Wirken der Einbildungskraft
bewirkt eine ,,Zusammensetzung des Mannigfaltigen (...) in Einstimmung mit
der Verstandesgesetzméaliigkeit tberhaupt” (Kant nach Eisler 1930, S. 498).
Das é&sthetische Subjekt hort in seinem ,,interesselosen Wohlgefallen®
(Cassirer 1977, S. 334) auf, die Objekte — wie es gemal des theoretischen und
praktischen Interesses geschieht — zu sich in Beziehung zu setzen, sondern
versucht, sein Bewusstsein gleichsam zum Spiegel der Objekte zu machen,
d.h. sie so aufzufassen, wie sie sich unmittelbar geben. Die ,,harmonische
Gliederung der Erfahrungsinhalte durch die Einbildungskraft nach MalRgabe
des Verstandes stellt sich nun als ,,freie Gunst“ ein (Cassirer 1977, S. 323) und
bildet eine Harmonie, die Kant als ,,ZweckmaRigkeit ohne Zweck* (Cassirer
1977, S. 334) versteht.

Die ,,ZweckmaBigkeit ohne Zweck* (Kant 1990, S. 66) ist als Cha-

rakteristikum des Schonen der zentrale Begriff der kantischen Asthetik, der
nach Cassirer auf den Leibniz-Gedanken von der Harmonie zurlickgeht:

52



»Ein Ganzes heilit harmonisch (zweckmaRig), wenn in ihm eine solche Gliederung der
Teile statthat, dass jeder Teil nicht nur neben dem anderen steht, sondern dass er in seiner
eigentumlichen Bedeutung auf ihn abgestimmt ist. Erst in einem derartigen Verhéltnis
wandelt sich das Ganze aus einem bloBen Aggregat in ein geschlossenes System, in
welchem jedes Glied seine eigentimliche Funktion besitzt, alle diese Funktionen aber
derart miteinander in Einklang stehen, dass sie sich samtlich zu einer einheitlichen
Gesamtleistung und Gesamtbedeutung zusammenfassen.” (Cassirer 1977, S. 307)

Die moderne Systemtheorie hat fir dieses Phd&nomen — das fir sie nach
dem Prinzip der Ubersummation entsteht — folgende Formel gefunden: Das
Ganze ist mehr als die Summe seiner Teile. Die Harmonie stellt also ein
Ganzes — zu dem die Teile zusammenstimmen und das mehr als die Summe
seiner Teile ist — dar. Das Ganze muss nach Cassirer wie jeden Organismus
auszeichnen, dass es eine es gegen die AuBenwelt abhebende Grenze hat und
dass ,alle Teile (...) wie auf ein einziges Zentrum gerichtet sind, dieses
Zentrum aber in sich ruht“ (1977, S. 363). Die Zusammensetzung des
Mannigfaltigen durch die Einbildungskraft zu einem Ganzen im Sinne der
Harmonie kann nur nach Maligabe des Verstandes stattfinden, insofern eine
harmonische Gliederung von Teilen zu einem Ganzen nur in gewissen
Grenzen (aktive Rolle des Verstandes) und in Beziehung auf ein Zentrum —
auf das sie sich hin anordnen (passive Rolle des Verstandes) — erfolgen kann.

Das Subjekt — das ,,Ich denke*, das nach einem berihmten Diktum Kants
alle meine Vorstellungen muss begleiten kénnen — hat sich, sofern es ohne
alles Interesse war und aufgehort hat, die Objekte um der Erkenntnis oder der
Bedlrfnisse willen zu sich als Subjekt in Beziehung zu setzen, zu einem
bloBen Spiegel der Objekte bzw. seinem ,unbewussten Selbst“ (Poincaré,
1994, S. 282) erweitert. Das ,,&sthetische Verhalten des Verstandes* — schreibt
Cassirer (1977, S. 336) — ,,heilst zweckmalRig fur die Erkenntnis der Objekte
uberhaupt”, und diese ZweckmaRigkeit des Verstandes ist es nun, die die
harmonische Gliederung der Erfahrungsinhalte zum ,,zweckmaéRigen Gebilde*
(Cassirer 1977, S. 334) moglich macht. Diese ZweckmaRigkeit des Verstandes
hat Poincaré als ,,unbewusstes Selbst“ bezeichnet, das mathematische L0o-
sungen nach ihrer ,mathematischen Schonheit”, nach der Harmonie der
Zahlen und Formen, der geometrischen Eleganz, auswéhlt (1994, S. 282). Die
»Zusammensetzung der Mannigfaltigkeit“ — wie Kant definiert (Zitat nach
Eisler 1930, S. 499) — ,,durch die Einbildungskraft in Einstimmung mit der
Verstandesgesetzmaligkeit tberhaupt meint also eine Zusammensetzung der
Teile durch die Einbildungskraft nach MalRgabe der Zweckmaéligkeit des
Verstandes bzw. des unbewussten Selbst. Die passive Rolle des Verstandes
besteht also darin, dass sich die Teile intuitiv (zur Intuition siehe unten) Gber
und im Sinne der Harmonie des unbewussten Selbst um den ,,Mittelpunkt der
Personlichkeit* (Cassirer 1977, S. 343) — um den auch die Inhalte des

53



unbewussten Selbst selber zentriert sind — zum zweckmaéliigen Gebilde
anordnen®. Das Prinzip der ZweckmaRigkeit, mit dessen Hilfe die Daten
strukturiert werden, wird dabei — dies sei noch mal betont — nicht den
Objekten aufgezwungen, sondern wird fragend an die Objekte herangetragen
und muss seine Bestatigung von daher erwarten, dass das Besondere sich ihm
fligt. Kant bezeichnet diese gliickliche Fiigung als ,,Gunst“ (1990, S.244), was
noch mal auf die interesselose, willentlich nicht herstellbare Haltung, die zu
ihrem Geschehen notwendig ist, verweist.

Die aktive Rolle des Verstandes ist nicht zu verkennen, wenn man hierbei
den Begriff des Verstandes in einem weiteren als dem ausschliellich logisch-
theoretischen Sinne nimmt: Es ist ,das Vermogen der Grenzsetzung
schlechthin® (Cassirer 1977, S. 336). Die Notwendigkeit dieses Verstandes-
einsatzes ergibt sich aus dem kantischen Verdikt, dass ,,sinnliche Anschau-
ungen ohne Begriffe (...) blind* (Cassirer 1996, S. 93) sind. Die ,,Einheit der
Erkenntnis“ des Verstandes ist es, die die Grenze bildet, die verhindert, dass
»,die Einbildungskraft (bei der Zusammensetzung des Mannigfaltigen —
A.d.V.) nicht ins Unbestimmte verlduft, sondern sich zu festen Formen und
Gestaltungen verdichtet“ (Cassirer 1977, S. 337)*.

Die reflektierende Urteilskraft hat das Allgemeine gefunden, unter dem
sich das Besondere (im nicht theoretischen, sondern im gerade erlduterten
Sinne) begreifen l&sst, ohne die Besonderheiten durch die Subsumption unter
allgemeine Verstandeskategorien der theoretischen Vernunft zuzurichten®:

31 Die Rede vom unbewussten Selbst bzw. der ZweckmaRigkeit des Verstandes als ein in

der Intuition wirksames, unbewusst strukturierendes Prinzip ist vom Boden der
kritischen Philosophie nur zu rechtfertigen, insofern es als Bedingung der Moglichkeit
der Zusammensetzung des Mannigfaltigen zu einem zweckméRigen Gebilde durch die
Einbildungskraft verstanden wird. Der Mensch hat an sich selber ein im Selbst-
empfinden unmittelbar erschlossenes zweckmaRiges Gebilde, das er sozusagen als
Vorverstdndnis des Ganzen, zu dem die Teile zusammenstimmen sollen, an diese
herantragen kann. Orth zufolge ,,begegnen® wir zweckmé&Rigen Gebilden ,,auch als
Subjekt, d.h. in der Gestalt des konkreten, sich orientierenden Menschen, der wir selbst
sind“ (1996, S. 186).

»,Das Leben* — schreibt Cassirer in einem anderen, aber Ubertragbaren Zusammenhang
(zitat nach Krois 1995, S. 304) — ,kann rein aus sich heraus, als bloRes frei
dahinstromendes Leben, keine Form erzeugen; es muss sich zusammenfassen und sich
gewissermalien in einem bestimmten Punkt zusammennehmen, um der Form teilhaftig
zu werden*,

Adorno spricht in Gegenuberstellung zur von ihm Kritisierten instrumentellen Vernunft
von der ,,gewaltlosen Synthesis des Zerstreuten* (Zitat nach Wellmer 1985, S. 12), die
dem Objekt eben keine Gewalt antut, indem sie es unter vorgeprégte allgemeine
Verstandesbegriffe subsummiert, sondern es so auffasst, wie es sich von sich aus

32

33

54



Das Allgemeine — unter dem begriffen das Besondere zu einem Ganzen, das
mehr als die Summe seiner Teile ist, zusammenstimmt — ist entdeckt. Das
Allgemeine als Produkt der reflektierenden Urteilskraft bezeichnet Kant als
»asthetische Idee*, die er wie folgt definiert:

»(...) unter einer &sthetischen Idee aber verstehe ich diejenige Vorstellung der
Einbildungskraft, die viel zu denken veranlasst, ohne dass ihr doch irgendein bestimmter

Gedanke, d.i. Begriff, adaquat sein kann, die folglich keine Sprache véllig erreicht und
verstandlich machen kann* (1990, S. 168).

Die asthetische Idee ist eine konkrete, nicht vage oder dunkle Anschauung,
die sich nicht im theoretischen Sinne des Begriffs begreifen lasst, sondern die
sich einzig im freien Spiel von Einbildungskraft und Verstand (dazu siehe
unten) herstellt. Solches Verstehen ist — wie Dorflinger (1990, S. 73) schreibt
— ein ,,verstandiges Sehen, das jeder aulerlich hinzutretende Begriff erst vage
machte.” ,,Das Kunstwerk* — schreibt Cassirer, damit die stoffliche Materia-
lisation der &sthetischen Idee meinend, deren &sthetischer Gehalt aber in
derselben &sthetischen Idee, der sie Ausdruck verschafft, ruht (1977, S. 328) —
»(...) stellt (...) ein neues Gesamtbild der Wirklichkeit und des geistigen Kos-
mos dar, (...) es ist das Universelle selbst, weil es seinen Gehalt symbolisch in
sich fasst.” Der Grund, warum das Kunstwerk dies vermag, liegt darin, dass es
nach Maligabe des unbewussten Selbst, das das Ganze der Welt symbolisch
enthalt®, entstanden ist: ,,Das Selbst“ — so schreibt Cassirer (1977, S. 341) —
hat ,,sich in einem Gebilde der dsthetischen Phantasie objektiviert.” Dieses
asthetische Gebilde zeichnet aus, dass es ,sich gleichsam als Ganzes von
innen her zu beleben® (Cassirer 1985, S. 6) beginnt, dass es einen neuen Sinn
gewinnt, der sich als das Mehr des Ganzen ergibt und den Charakter des
Lebendigen ausmacht®>.

unmittelbar gibt. Diese gewaltlose Synthesis kann als spétere Fassung der
reflektierenden Urteilskraft Kants verstanden werden.

Das ,,unbewusste Selbst* kann die Besonderheiten des Ganzen der Welt zwar nur
enthalten, insofern es mit ihnen in Kontakt war, sie erfahren und gespeichert hat. Das
Ganze der Welt enthalt es jedoch symbolisch, insofern es genauso wie die Welt einen
zweckmaéBigen Organismus darstellt. Cassirer illustriert dieses Verhaltnis mit dem Satz
von Leibniz, dass ,,der menschliche Geist (...) kein Teil der Gottheit, sondern ihr
Symbol (sei), weil er das Universum représentiere* (1993, S. 212).

Die Tatsache, dass die zweckméliigen Gebilde der Kunst organischen Gebilden der
Natur mit der Disposition zum Leben gleichen, macht es méglich, dass sie ,,sich (...)
von innen her (...) beleben* (Cassirer 1985, S. 6) kdnnen bzw. der Kiinstler ihnen den
»Atem des Lebens einhauchen* (Cassirer 1985b, S. 101) kann. So erklart sich des
Kunstlers ,,Kraft zur universalen Belebung der Welt*, von der Cassirer spricht (1996, S.
237).

34

35

55



Das schopferische VVorgehen der reflektierenden Urteilskraft ist bisher aber
nur als statisches Geschehen verstanden. Das freie Gestalten der bildenden
Phantasie — die fortlaufende Zusammensetzung der Mannigfaltigkeit durch die
Einbildungskraft nach MaRgabe des Verstandes — fordert die Einheit des
Verstandes immer wieder heraus, sie zu begrenzen, insofern sie sonst letztlich
sein Vorstellungsvermdgen aufsprengen wirde: ,,Das begrenzende Vermoégen
(des Verstandes — A.d.V.) wirkt unmittelbar im Fortschritt des Bildens (...)
selbst, indem es die flieBende (...) Reihe der Bilder belebend abteilt* (Cassirer
1977, S337). Die Intuition wirkt in diesem schopferischen Vorgehen in
doppelter Hinsicht: Die Teile des Ganzen werden nach Maligabe des
unbewussten Selbst intuitiv strukturiert, was dem zweckmaligen Gebilde
seine ,,intuitive Struktur* (Cassirer 1996, S. 257) verleiht. Die Teile werden
solange durch die Einbildungskraft zusammengesetzt, bis der Verstand das
Wirken der Einbildungskraft intuitiv unterbricht und das entstandene Gebilde
unter seiner Einheit begreift, was dem zweckmaéligen Gebilde die ,,intuitive
Einheit der Gestalt* (Cassirer 1977, S. 336) verleiht. Cassirer spricht daher
auch vom ,unbewussten Schaffen des Genies* (1977, S. 347). Die
Einbildungskraft ist dabei die primére Wirkkraft, aus der heraus sich die
Leistungen des Verstandes entwickeln (vgl. Orth 1996, S. 184). Cassirer
verweist in seiner Kant-Interpretation darauf, dass ,,Kant der energetischen
Asthetik des achtzehnten Jahrhunderts keineswegs entgegentritt“ (1977, S.
334). Die Einbildungskraft stellt offenkundig eine AuRerungsform der
Lebenskraft im Menschen dar, die im Menschen wie in der Natur zur
Objektivation drangt. Das Leben stellt mit Goethe ,,ein stetiges Werden, ein
rastlos Téatiges” dar, ,,das jedoch sich selbst MaR und Schranke setzt* (Zitat
nach Krois 1995, S. 310). Dieses Verhaltnis lasst sich — was sich von meiner
Annahme ableiten l&sst — auf das von Einbildungskraft und Verstand Gber-
tragen, insofern die Einbildungskraft ein stetiges Werden, ein rastlos Téatiges
darstellt, der der Verstand Mal} und Schranke setzt, um — ist solcherart eine
intuitive Einheit der Gestalt gewonnen — von neuem zu beginnen. Der
Verstandeseinsatz verfédhrt nach Cassirer dabei im Sinne einer ,,belebenden
Abteilung®, dass ,,individuelle Gebilde entstehen, denen die schaffende Phan-
tasie, aus der sie entstammen, den Atem des Lebens einhauchen* kann, dass
.sie sich rhythmisch regen* (1985b, S. 101)*. Die intuitive Einheit der Gestalt
tragt dabei alle Moglichkeiten von Gestalten potentiell in sich (insofern sie —

% An dieser Stelle bezieht sich Cassirer auf Goethe, der im ,,Faust”“ geschrieben hatte:
»Wenn aller Wesen unharmon’sche Menge/ Verdriel3lich durcheinander klingt/ Wer
teilt die flieBend immer gleiche Reihe/ Belebend ab, dass sie sich rhythmisch regt?/ Wer
ruft das Einzelne zur allgemeinen Weihe/ Wo es in herrlichen Akkorden schlagt?/ (...) /
Des Menschen Kraft, im Dichter offenbart® (1994, Verse 144f.).

56



wie oben schon beschrieben — eine Objektivation des unbewussten Selbst
darstellt), die sich dann aus ihr, ist sie einmal gefasst, wie aus einem Keim
entwickeln kénnen. Goethe gibt flr diese Arbeit der reflektierenden Urteils-
kraft ein schones Beispiel:

,»Ich hatte die Gabe, wenn ich die Augen schloss und mit niedergesenktem Haupte mir
in der Mitte des Sehorgans eine Blume dachte, so verharrte sie nicht einen Augenblick in

ihrer ersten Gestalt, sondern sie legte sich auseinander und aus ihrem Innern entfalteten sich
wieder neue Blumen (...)* (Zitat n. Werder 1986, S. 33).

Das ,,harmonische Ineinander beider Funktionen* (Cassirer 1977, S. 337)
von Einbildungskraft — die den Verstand immer wieder zum Begreifen heraus-
fordert — und Verstand — der, indem er sich zum unbewussten Selbst erweitert,
der Einbildungskraft die Zusammensetzung des Mannigfaltigen erméglicht —
nennt Kant das ,,freie Spiel der Erkenntnisvermdgen® bzw. das ,,freie Spiel der
Einbildungskraft und des Verstand“ (1990, S. 56). Das freie Spiel betrifft nicht
die Vorstellungen, nicht die Ergebnisse, in denen Einbildungskraft und
Verstand sich fixieren und in welchen sie ausruhen, sondern die lebendige
Bewegtheit, in der sie sich betdtigen. Das Bewusstsein des ,,zur Erkenntnis
uberhaupt schicklichen subjektiven Verhaltnisses* der Erkenntnisvermdgen
(Kant 1990, S. 56), wie sie durch deren freies, flissiges Ineinandergreifen und
Sich-Ergénzen zustande kommt, erzeugt nach Kant das ,,Geflihl der Lust*
(1990, S. 147):

»Nur da, wo Einbildungskraft in ihrer Freiheit den Verstand erweckt, und dieser ohne
Begriffe die Einbildungskraft in ein regelmaRiges Spiel versetzt, da teilt sich die
Vorstellung, nicht als Gedanke, sondern als inneres Gefiihl eines zweckmaRigen Zustandes
des Gemuts mit“ (1990, S. 147).

Diese Weise des Selbstempfindens in der Betétigung der reflektierenden
Urteilskraft erzeugt also das Geflhl der Lust, die sich — so schreibt Cassirer
(1977, S. 345) — immer auch einen ,symbolischen Ausdruck des (sie
auslosenden — A.d.V.) einzigartigen Grundverhéltnisses, das in der Proportion
seiner (des Menschen — A.d.V.) Gemiutskrafte gegeben® ist, im Kunstwerk
verschafft. Das freie Spiel der Vermoégen lasst den Menschen mit dem
Innewerden seiner elementaren Erkenntnismoglichkeit erst in den Besitz
seiner selbst, in den Besitz seiner Subjektivitat, gelangen. Als Innewerden und
In-Besitz-Nehmen seiner Vermdgen stellt das freie Spiel die Voraussetzung
fir alles spatere theoretische Erkennen dar. Schiller — dessen Asthetik stark
von Kant gepragt ist” — fasste diese Erkenntnis in folgender beriihmter

37 Das Kunstschaffen, mit dem der Mensch sich seine Freiheit verschafft, erklart Schiller

aus der ,,Vereinigung®“ von ,sinnlichem Trieb“ und ,,Formtrieb* im ,,Spieltrieb®, der
»ochodnheit hervorbringen® kann (1995, S. 58f). Dieser Spieltrieb steht — was von vielen

S7



Formel, die den Grundstein zu seiner Anthropologie des Spiels liefert,
zusammen: ,,(...) der Mensch spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Worts
Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt” (1995, S. 63).

Der Besitz der Subjektivitat geht — um noch mal den Bogen zum Anfang zu
schlagen — auf eine Gnade — oder, wie Kant es formuliert (1990, S. 47) — auf
eine ,,Gunst” zurlick, seine Interessen zu vergessen, um in das freie Spiel der
Vermogen zu gelangen, das sich eben nicht selbsttitig erzwingen oder
herstellen I&sst.

Die Leistung der Urteilskraft als reflektierender Urteilskraft, sowohl auf
dem Gebiet der Kunst als auch auf dem des organischen Lebens, er6ffnet Kant
einen ,,neuen und vertieften Synthesisbegriff“ (Orth 1996, S. 179). Diese
Synthesis, die in der reflektierenden Urteilskraft wirksam ist, erlaubt es Kant —
so schreibt Cassirer (1977, S. 384) — ,,das Ganze des naturlichen und des
geistigen Lebens zu Uberblicken und von innen her als einen einzigen
Organismus der ,,Vernunft“ zu begreifen.” Die Funktion der reflektierenden
Urteilskraft ist es, etwas verstandlich werden zu lassen. Nach Kant kann es
keinen ,,Newton des Grashalms* (Zitat nach Orth 1996, S. 186) geben, weil
die theoretische Erkenntnis am Leitfaden der Kausalitdat nur Ursachen und
Wirkungen erkennt, d.h. einzelne Reize miteinander in Beziehung setzt. Sie
dient dazu, dass wir uns in der Welt orientieren konnen, indem sie uns zeigt,
welche Wirkung aus welcher Ursache folgt. Die Wahrnehmung der Objekte in
der Welt als abgeschlossene Ganzheiten, die sich gegen ihre Umwelt abheben,
ist Aufgabe der reflektierenden Urteilskraft. Sie ermdglicht das vor jeder
theoretischen Erklarung liegende Verstandlich-Werden und Thematisch-
Werden der Objekte. Kant hatte diese Objekte noch auf zweckmaRige
natrliche Organismen und geistige Schépfungen des Menschen beschrankt.
Cassirer — der anhand der reflektierenden Urteilskraft Kants sein Verstandnis
der Art und Weise des symbolischen Formens des Menschen als animal
symbolicon ausgearbeitet hat (vgl. Orth 1996, S. 186) — weitet das Feld der
Objekte, die durch die reflektierende Urteilskraft vorgéngig verstandlich und
wahrnehmbar werden, auf alle Objekte aus. Die Welt als Ganzes wie ein Sofa,
Steine wie Sdugetiere — alles sind letzten Endes Ganzheiten, die sich von ihrer
Umwelt abgrenzen und deren Teile wie auf ein Zentrum gerichtet sind, das in
sich ruht, sei es der Ursprung des Universums bei der Welt als Ganzem, der
menschliche Geist beim Sofa, der Schwerpunkt im Stein oder das Herz im

Interpreten Ubereinstimmend festgestellt wurde — fur das kantische freie Spiel der
Vermdgen von Verstand (Formtrieb) und Einbildungskraft (sinnlicher Trieb).

58



Saugetier (Was hier als Zentrum gesehen wird, ist variabel und héngt von der
Anschauungsweise des Betrachters ab.).

Schopenhauers und Kants Asthetiken teilen — bei allen Differenzen schon
im Ansatz ihrer ganzen Philosophien® — wesentliche Vergleichbarkeiten und
Ubereinstimmungen, die hier nicht abschlieRend und erschépfend, sondern nur
in den fir den weiteren Argumentationsgang der Arbeit notwendigen
Aspekten vorgestellt werden sollen®. Die Interesselosigkeit als VVoraussetzung
der Arbeit der reflektierenden Urteilskraft Kants findet seine offensichtliche
Entsprechung darin, dass nach Schopenhauer das Subjekt ,,sein Interesse, sein
Wollen, seine Zwecke, ganz aus den Augen zu lassen* (1997, 836, S. 281)
habe, um in den Zustand der Kontemplation — in dem nach Schopenhauer
asthetisch erfahren wird — einzutauchen. Kants Absage an das theoretische
Interesse entspricht die Schopenhauers, am Leitfaden des Satzes vom Grunde
die Objekte erkennen zu wollen. Der Wille soll vergessen und das principiuum
individuationis aufgehoben werden und das Subjekt ,,als klarer Spiegel des
Objekts* (Schopenhauer 1997, 834, S. 271) — wie es weiter oben bereits bei
Kant herausgearbeitet wurde — Gbrigbleiben, um zu einer Mannigfaltigkeit von
Besonderheiten ein Allgemeines zu finden. Der &sthetischen Idee als das
gesuchte Allgemeine der reflektierenden Urteilskraft bei Kant entspricht die
»platonische ldee* (1997, 832, S. 266) Schopenhauers, wie sie als Ergebnis
seiner Kontemplation wahrgenommen wird. Schopenhauer hat genauso wie
Kant die &dsthetische Idee als ein begrifflich Unnennbares und das Denken
Inspirierendes die platonische Idee als ,wesentlich ein Anschauliches und
daher, in seinen n&hren Bestimmungen, Unerschopfliches* (Zitat nach
Dorflinger 1990, S. 75) verstanden. Schopenhauers Kontemplation ermoglicht
genau wie Kants reflektierende Urteilskraft ein solches Verstehen, das ,,im
einzelnen Dinge (...) ein (...) Allgemeines (...) nicht etwan denkt, sondern
geradezu erblickt* (Zitat nach Dorflinger 1990, S. 75). Kants freiem Spiel von
Einbildungskraft und Verstand — das in der reflektierenden Urteilskraft tatig
ist — entspricht Schopenhauers in der Kontemplation angestrengtem ,,Verein
von Phantasie und Vernunft* (1997, 89, S. 84), wenn man bedenkt, dass ftr
Schopenhauer Vernunft das Vermogen der Begriffe (vgl. 1997, 88, S. 82),
wodurch bei Kant der Verstand charakterisiert ist, meint. Kants Spielbegriff
fir das Zusammenwirken der Vermogen lasst sich auf Schopenhauers
Kontemplation anwenden, was die folgende Argumentation Dorflingers — die
ich hier wegen ihrer Bedeutung fur mein Thema komplett zitieren mochte —
deutlich macht:

38

29 Dazu vgl. Dobrileit-Helmich 1983, S. 125ff.

Zur genaueren und umfassenderen Analyse der Gemeinsamkeiten vgl. Dorflinger 1990.

59



»Selbst in Hinsicht auf die Weise des Zusammenwirkens von Phantasie und Vernunft
erscheint der Bezug zu Kants Begriff des Spiels nicht zu gesucht. Schopenhauer beschreibt
das reine Subjekt der Erkenntnis in der dsthetischen Anschauung als ,,ganz allein, aus freien
Stlicken, thatig“, ja als ,,hochst energisch thatig” und als ,,aus eigenem Triebe in hochster
Spannung und Thétigkeit*“. Dies steht fir ihn offenbar nicht im Widerspruch dazu, dass die
asthetische Anschauung sich zum Quietiv des Willens zum Leben eignet. Der vermeintliche
Widerspruch, dass zum Quietiv soll dienen kénnen, was selbst Tatigkeit impliziert, wird
durch den Begriff der Tatigkeit als Spiel gegenstandslos. Eine Tatigkeit als Spiel entspricht
den Erfordernissen des Willens nicht. Sie ist selbstgenligsam, ist auf nichts als ein Ziel
auflerhalb ihrer selbst abgezweckt, sondern erhélt sich in sich selbst. Spiel ist als ein
Wirken gedacht, das kein Streben ist. Es liegt darin zwar die Verschiedenheit von
mitspielenden Momenten, aber nicht wie in der Tatigkeit des Willens als Entzweiung und
Kampf. In der harmonisch spielerischen Tatigkeit liegt kein Grund, den Zustand zugunsten
eines anderen aufzugeben. Spiel ist Tatigkeit als Ruhe.” (1990, S. 76)

Schopenhauers Asthetik steht damit wie Kants Asthetik ganz in der
Tradition der ,,energetischen Asthetik des achtzehnten Jahrhunderts“ (Cassirer
1977, S. 334): Seine Phantasie ist genauso wie die Einbildungskraft Kants eine
AuRerungsform der Lebenskraft im Menschen, des — in Schopenhauers
Terminologie — Willens zum Leben, der im Menschen wie in der Natur zur
Objektivation drangt. Der Unterschied der spielerischen Tétigkeit der
Phantasie im Zustand der Kontemplation zur willensgetriebenen Tatigkeit des
Menschen unter der Herrschaft des principiuum individuationis besteht darin,
dass der Mensch in der Kontemplation dem Willen nicht aufsitzt, er sich nicht
durch den Willen vor dem Willen hertreiben l&sst, sondern die Energie des
Willens durch sich hindurch flieRRen lasst, die als Phantasie platonische ldeen
schafft. Der Mensch wird in seiner Phantasietatigkeit von einem Willen
durchherrscht, mit dem er sich — aufgrund des Absehens von allem Interesse —
nicht mehr identisch fuhlt, dem er also nicht langer dient, sondern den er —
sozusagen ohne sich ihm als eine Form aufzupressen, die dann vom Willen
getrieben wird — als Phantasie nach MalRgabe und unter Grenzsetzung der
Vernunft frei selber Formen schaffen l&sst, die dann als Produkte des freien
Spiels in Form von Ideen im Bewusstsein des Menschen auftauchen.
Schopenhauer beschreibt den kontemplierenden Menschen zwar als ,reines,
willenloses Subjekt der Erkenntnis* (1997, 834, S. 271). Diese Willenlosigkeit
bezieht sich aber auf die subjektive Freiheit vom Willen, insofern das Subjekt
nicht mehr Bezugspunkt der Erscheinungen der Welt ist, sich nicht mehr in
einem interessierten Verhéltnis zu ihnen befindet, sondern sich zum Spiegel
der Objekte macht. Der Wille als Lebenskraft im Menschen — die sich als freie
Einbildungskraft bzw. Phantasie duflert — bleibt erhalten, nur dass das
Verhéltnis zu ihm ein spielerisches ist. Schopenhauer schreibt:

»Wann aber duflRerer Anlal3, oder innere Stimmung, uns plétzlich aus dem endlosen
Strom des Wollens heraushebt, die Erkenntnis dem Sklavendienst des Willens entreif3t, die
Aufmerksamkeit nun nicht mehr auf die Motive des Wollens gerichtet wird, sondern die

60



Dinge frei von ihrer Beziehung auf den Willen auffasst, also ohne alles Interesse (...) ihnen
ganz hingegeben, sofern sie bloR Vorstellungen, nicht sofern sie Motive sind: dann ist die
auf jenem ersten Wege des Wollens immer gesuchte, aber immer entfliehende Ruhe mit
einem Male von selbst eingetreten (...).” (1997, 838, S. 296)

Diese Satze machen deutlich, dass es sich bei der Willensfreiheit um eine
subjektive, die geistige Aufmerksamkeits- und Erkenntnisweise betreffende
Freiheit vom Willen handelt, nicht aber um ein objektives, gleichsam vom
Willen abgekoppeltes Sein des Menschen: Der Mensch bleibt — wie Dorflinger
herausgearbeitet hat — auch im freien Spiel in Tatigkeit, nur das die
spielerische Tétigkeit Tatigkeit als Ruhe ist, von der auch Schopenhauer
spricht.

Schopenhauer hatte — dies sei abschlieRend bemerkt — mit Cassirers zuletzt
genannten Ausweitung des Synthesisbegriffs und der Ubertragung des
Organismusbegriffs Kants auf alle Objekte der Welt keine Probleme: Fir ihn
ist alles Objektivation des organisch gedachten Willens zum Leben, hat also
alles den Charakter eines Organismus. Schopenhauer stellt dartiber hinaus die
innere ,,ZweckmaRigkeit organischer Naturprodukte® (1997, 828, S. 242)
heraus, die schon bei Kant die VVoraussetzung daflr darstellt, dass sie im freien
Spiel der Vermogen bzw. der Kontemplation als Ideen erkannt werden
konnen.

61



5 Schopenhauers asthetische Kontemplation und
ethische Theorie der Willensverneinung als Ausweg
aus der Mangelsituation des Menschen

Die Bestimmung des Menschen durch den Willen fiihrt — wie im zweiten
Kapitel ausgefiihrt wurde — zur umfassenden Mangelsituation des Menschen,
die der Quellgrund fiir Schopenhauers Pessimismus ist. Die Konsequenz, die
Schopenhauer aus der Willensbestimmtheit des Menschen zieht, besteht daher
in einer radikalen Willensverneinung. Die Theorie der Willensverneinung —
wie Schopenhauer sie im ethischen vierten Buch seiner Welt als Wille und
Vorstellung entwirft — wiederum ist entstanden auf der Grundlage seiner
Asthetik des dritten Buches: Die Willensverneinung ist — genauer gesagt —
eine Entgrenzung des Zustandes der Kontemplation, die daher zun&chst
transparent gemacht werden soll. Im jeweiligen Zusammenhang wird dann
auch gezeigt, wie Schopenhauer mithilfe der Willensverneinung die den
Menschen umtreibenden Leiden — wie ich sie in Abschnitt 2 herausgearbeitet
habe — bewaltigt. Ich werde mich dabei in diesem Abschnitt aber nur der
Befriedigung des endlosen Strebens bzw. der Mdglichkeit von Glick (zu
Abschnitt 2.1), der Mdglichkeit von Freiheit (Abschnitt 2.3) und der Quelle
des Gemeinsinns (Abschnitt 2.4) zuwenden. Der Bewaltigung der Melancholie
und der Angst bei Schopenhauer werde ich ebenso wie deren Bewéltigung bei
Nietzsche einen gesonderten Abschnitt (7) widmen.

5.1 Die Kontemplation als Herzstiick der Asthetik
Schopenhauers

Die Konsequenz aus der leiblichen (als endloses Streben wirkende) und
geistigen (als sein Wahrnehmen gemaR des Satzes vom Grunde strukturie-
rende) Bestimmtheit des Menschen durch den Willen besteht fir Schopen-
hauer in der Notwendigkeit eines Sprunges aus der Willensgetriebenheit, der
synchron auf beiden Seiten des Erfahrungsprozesses eine Veranderung mit
sich fuhrt: Das willensgetrieben Subjekt wandelt sich zum ,willenlosen
Subjekt der Erkenntnis“, und das in seiner Relation zum Subjekt erkannte
Objekt zur ,,Idee* (1997, 834, S. 271). Dem subjektiven Moment kommt dabei
Vorrang zu, insofern durch die Wandlung des Subjekts der Ideencharakter der
Objekte Uberhaupt erst sichtbar wird. Schopenhauer schreibt, dass die
»Erkenntnis der Idee”“ — um die es im Zustand der Kontemplation geht —
»plotzlich* geschieht, ,,indem die Erkenntnis sich vom Willen losreif3t, eben
dadurch das Subjekt aufhort, ein blof3 individuelles zu sein und (...) reines,
willenloses Subjekt der Erkenntnis* wird (1997, 834, S271). Das Losreil3en
suggeriert, dass es sich bei dem Sprung in die Kontemplation um eine aktive,

62



willentlich vollziehbare Tat handelt. Der Einwand, dass man zwar wollen
kann, was man will, aber nicht erfolgreich wollen kann, nicht zu wollen, weil
man dann ja schon wieder will, schlieR3t diese Mdglichkeit aber aus. Schopen-
hauer spricht aus diesem Grund davon, dass man ,die gewdhnliche Be-
trachtungsart der Dinge fahren* lassen soll, aufhdren soll, ,,nur ihren
Relationen zu einander, deren letztes Ziel immer die Relation zum eigenen
Willen ist, am Leitfaden der Gestaltungen des Satzes vom Grunde nach-
zugehen, (...) die ganze Macht seines Geistes der Anschauung hingibt, sich
ganz in diese versenkt und das ganze Bewusstsein ausfiillen lasst durch die
ruhige Kontemplation des gerade gegenwaértigen Gegenstandes, (...) sich
ganzlich in diesen Gegenstand* verlieren soll, damit man schlieBlich ,,sein
Individuum, seinen Willen vergisst” (1997, 834, S. 271). Der Sprung in die
Kontemplation kann also nicht willentlich vollzogen werden, sondern ist in
seinem Gelingen in letzter Konsequenz stattdessen von der Gnade des
Selbstvergessens abhangig, die fur den Menschen gerade — wie das Wort
Gnade andeutet® — nicht selbstmachtig verfiigbar ist, sondern sich einstellt
oder eben nicht. Der Mensch kann nichts weiter tun, als seine theoretischen
und praktischen Interessen, hinter denen letztlich der Wille steht, zu vergessen
und sich in eine Situation und Stimmung, eine meditative Haltung, zu
begeben, die dem Geschehen der Gnade zutraglich ist.

Der Mensch, der solcherart seinen Willen vergessen hat, gelangt in den
Zustand der Kontemplation, der sich durch eine plétzlich verwandelte Selbst-
und Weltwahrnehmung auszeichnet. Das Individuum wandelt sich zum
Subjekt der Erkenntnis, zum ,klaren Spiegel des Objekts* (1997, 834, S.
271)", ,so0 dass (...) man (..) nicht mehr den Anschauenden von der
Anschauung trennen kann, beide eines geworden sind, indem das ganze
Bewusstsein von einem einzigen anschaulichen Bilde géanzlich gefullt (...) ist*
(1997, 834, S. 272). Die in dieser Kontemplation geborene ,,Idee* — schreibt

40 Schopenhauer selber parallelisiert seine ,,Erlésungslehre® (Malter 1994, S. 47) mit der

Lehre des Christentums und spricht in diesem Zusammenhang von der ,,Gnade*, auf die
der Mensch zur Erlangung der Willensfreiheit angewiesen ist: ,,Weil nun (...) jene
Selbstaufhebung des Willens von der Erkenntnis ausgeht, alle Erkenntnis und Einsicht
aber als solche von der Willkir unabhéngig ist; so ist auch jene Verneinung des
Wollens, jener Eintritt in die Freiheit, nicht durch Vorsatz zu erzwingen, sondern geht
aus dem innersten Verhaltnis des Erkennens zum Wollen im Menschen hervor, kommt
daher plotzlich und wie von AuBen angeflogen. Daher eben nannte die Kirche sie
Gnadenwirkung (...)* (1997, 870, S. 586). Dazu mehr im ndchsten Abschnitt.
Schopenhauer benutzt zur Illustration dieses Phdnomens im Subjekt der Erkenntnis die
Metapher von einer ,,Meeresstille des Gemuts” (1997, 8§71, S. 595), das sonst — um
diese Metapher fortzuschreiben — in seiner Willensgetriebenheit einer aufgewihlten
wogenden See gleicht, in der sich nichts spiegeln kann.

41

63



Schopenhauer — ,,schlielt Objekt und Subjekt auf gleiche Weise in sich, (...) in
ihr halten sich (...) beide ganz das Gleichgewicht* (1997, 834, S. 273). Dieses
Gleichgewicht besteht einerseits darin, dass das Objekt im ,,Weltauge* (1997,
836, S. 281) des Subjekts der Erkenntnis zur Idee erhoben wird, d.h. in seiner
Freiheit vom willentlichen Zugriff des Individuums sich dem Subjekt der
Erkenntnis in seiner Potentialitdt zeigt, und andererseits darin, dass das
Individuum als Subjekt der Erkenntnis sich seinerseits in seiner ldeen-
haftigkeit fuhlt bzw. das Bewusstsein seiner Potentialitdt hat. Schopenhauer
zitiert an dieser Stelle Spinoza: ,,Der Geist ist ewig, solange er die Dinge unter
dem Gesichtspunkt der Ewigkeit auffasst“ (1997, 834, S. 272). Beide Seiten
des Erfahrungsprozesses — so lief3e sich diese wechselseitige Verwandlung im
Kontemplationsgeschehen kommentieren — vollziehen einen Uberstieg tiber
sich und durchlaufen dergestalt einen Verwandlungsprozess auf die ihnen
gemeinsam zugrunde liegende Ewigkeitsdimension hin. Hihn schreibt, dass
sich ,,eine jede Seite ganz zu dem, was sie als Inbegriff ihrer Mdglichkeiten
Uberhaupt nur sein kann®, entfaltet (2002, S. 152f.). Die Wechselseitigkeit der
Erlosung aus der Individualitat, der raum-zeitlich-kausalen Bestimmtheit,
betont auch Simmel:

»In dem wir den Gegenstand auf seine Idee hin ansehen, die zugleich sein innerstes
Wesen und sein nie vollig realisiertes Ideal ist, entheben wir ihn ebenso seiner Einzelheit,
der bloRen Relativitét seiner zeit-raumlichen Stellung, der Verflochtenheit in das physische
Sein, wie wir selbst, asthetisch betrachtend, all diesem enthoben sind“ (1993, S. 90).

Die Frage — die sich jetzt stellt — ist, was unter dem in der Kontemplation
geborenen Ideencharakter bzw. der Ewigkeit des Geistes zu verstehen ist?
Diese Frage ist noch vor dem Charakter der Ideen, in die sich in der
Kontemplation die Objekte verwandeln, zu klaren. Die interessierte,
willentliche Wahrnehmung der Objekte durch das Individuum geméal3 dem
Satz vom Grunde, die die Welt als Vorstellung begriindet, auf deren
Grundlage als ,,Vorstellungen von Vorstellungen* (Schopenhauer 1997, 89, S.
85) die Begriffs- und Sprachwelt aufbaut, durch die die Wirklichkeit fir das
Individuum vermittelt wird, ist eine Form der Herrschaft tiber die Objektwelt.
»,Der Satz vom Grunde, der Uber alles Objekt herrscht* — wie Schopenhauer
schreibt (1997, 88, S. 79) — setzt die Objekte in eine spezifische Relation zum
Individuum und muss sie, will er nicht in einer chaotischen Wirklichkeit
untergehen, in diesen Relationen festhalten. Die Herrschaft tber die Objekte
wirkt auf das Subjekt zurtick, als es sich in der Anstrengung des Beherrschens
halten muss. Dieser Zusammenhang ist einer der Quellgedanken der Dialektik
der Aufklarung, in der Horkheimer/ Adorno iber den Kant der Kritik der
reinen Vernunft, in der das theoretische Erkennen thematisiert wird, schreiben:

,»AUf das Neue zielt nach Kant das philosophische Urteil ab, und doch erkennt es nichts
Neues, da es stets blof} wiederholt, was Vernunft schon immer in den Gegenstand gelegt.

64



Diesem in den Sparten der Wissenschaft vor den Traumen eines Geistersehers gesicherten
Denken aber wird die Rechnung prasentiert: die Weltherrschaft tiber die Natur wendet sich
gegen das denkende Subjekt selbst, nichts wird von ihm tbriggelassen, als eben jenes ewig
gleiche Ich denke, das alle meine Vorstellungen muss begleiten konnen. Subjekt und
Objekt werden beide nichtig. Das abstrakte Selbst, der Rechtstitel aufs Protokollieren und
Systematisieren hat nichts gegenlber als das abstrakte Material, das keine andere
Eigenschaft besitzt als solchem Besitz Substrat zu sein. Die Gleichung von Geist und Welt
geht am Ende auf, aber nur so, dass ihre beiden Seiten gegeneinander gekdirzt werden.*
(1995, S. 32f.)

Die Folgen des herrschaftlichen, willentlichen Erkennens gemal des
theoretischen Interesses mit Hilfe der bestimmenden Urteilskraft, die nach
Kant das Allgemeine (bei Schopenhauer waren es die Formen des Satzes vom
Grunde und die auf seiner Grundlage erarbeiteten Begriffe) immer schon hat,
unter dem sie das Besondere, es seiner Besonderheit und Einzigartigkeit durch
die gleichmachende Subsumption unter die Allgemeinbegriffe beraubend,
begreift, sind die Nichtigmachung des Subjekts bzw. das Wegkirzen des
Geistes. Dieses Wegkiirzen des Geistes hat meiner Ansicht nach zweierlei
Grinde:

1. Die Herrschaft Uber die Objekte ist ein Festhalten der Objekte in einer
spezifischen Relation zum Subjekt, wodurch einerseits das Objekt auf eine
spezifische Erscheinungsweise festgelegt wird, insofern es durch das Subjekt
mit Hilfe eines Allgemein-Begriffs, der relationalen Bestimmung im Ursache-
Wirkungsgeflige in Raum und Zeit, auf diese reduziert wird, und andererseits
das Subjekt auf eine Erscheinungsweise festgelegt wird, insofern es das
Objekt in seiner spezifischen Erscheinungsweise festhalten muss. Die
Herrschaft Gber das Objekt wirkt auf das beherrschende Subjekt zuriick: Die
Seins-Moglichkeiten des Beherrschenden werden durch das Beherrschen-
Miussen auf die eine reduziert, die die Herrschaft iber das Objekt sichert, aus
der heraus das Objekt in der spezifischen Relation des Beherrschten gehalten
wird. Das Absehen von Herrschaft und Interesse fuhrt nun auf beiden Seiten
des Erfahrungsprozesses zu einer Veranderung: So wie das Objekt nicht auf
eine Erscheinungsweise festgelegt wird, also in potentiell allen Erschei-
nungsweisen sich zeigen kann, so ist es auch das Subjekt nicht, insofern es
sich nicht durch das Herrschaftsinteresse in eine spezifische Relation zum
Objekt bringt, es sich also nicht in eine einzige Relation zur Objektwelt
einlasst, sondern in potentiell allen moglichen Relationen zu ihr stehen kann.
Das Subjekt erfahrt sich in der Potentialitat seiner moglichen Relationen zum
Objekt, die als je eigene Erscheinungsweisen ausbuchstabiert werden kdnnten,
insofern keine, durch Festlegung auf eine Spezifische, ausgeschlossen wird.
Die Objektkontemplation l&sst sowohl das Objekt in seiner Potentialitat zu als
auch das Subjekt, weil sich das Subjekt potentiell in sémtlichen Beziehungen,

65



die es zum Objekt einnehmen konnte, erfahrt, die Mdglichkeiten des Objekts
Subjektméglichkeiten beinhalten, mit ihm in Beziehung zu treten®.

2. Die Herrschaft ber die Objekte bindet die Vermogen des Subjekts,
zwingt Einbildungskraft und Verstand in ihren Dienst, die unter solchen
Bedingungen nicht ins freie Spiel der Vermdgen gelangen kdnnen, nicht frei
von der Aufgabe der Herrschaft frei zu sich selber werden kénnen. Das
Absehen von Herrschaft und Interesse aber ermdglicht dieses kantische freie
Spiel der Vermogen bzw. die Kontemplation Schopenhauers: Das Subjekt
wird nun qua freiem Spiel einerseits seiner Selbst im Sinne seiner elementaren
Schaffensfahigkeit — die unterschiedlichsten Ideen hervorbringen zu kénnen —
im harmonischen Zusammenwirken seiner Vermogen inne. Andererseits
objektiviert sich diese Zweckmaéliigkeit ohne Zweck des Selbst — wie sie im
freien Spiel der Vermogen bewusst wird — in der von ihm geschaffenen Idee,
spiegelt sich gleichsam in der Zweckmaéligkeit ohne Zweck des zur Idee
befreiten Objekts, das es sieht.

Das Ergebnis dieser Ausfihrungen ist also ein doppelter Begriff von
»,Geist: Einerseits ist er das Bewusstsein des Subjekts von der Potentialitét
seiner moglichen Erscheinungsweisen; andererseits l&sst er sich als das
Bewusstsein des Subjekts von der ZweckmaRigkeit ohne Zweck des eigenen
Selbst fassen. Was es mit beidem auf sich hat, soll im Folgenden anhand des
Charakters der Ideen, zu denen sich die Objekte verwandeln, erklart werden.

? Das einpragsamste Beispiel fir diese Wechselwirkung zwischen der Freiheit des
Objekts und der Freiheit des Subjekts ist der (platonische) Liebesblick: Der Liebesblick
nimmt Abstand von der Gewohnheit des Menschen, sich von seinem Mitmenschen ein
Bildnis zu machen. Das Bildnis reduziert das Gegenuber auf eine spezifische Er-
scheinungsweise und bedeutet den Tod seiner Moglichkeiten. Der Liebesblick hingegen
lasst die Moglichkeiten des Anderen aus der Umklammerung durch das Bildnis frei,
lasst ihn in allen seinen Moglichkeiten zu: Seine Augen sind dem Anderen ein Spiegel
seiner Moglichkeiten, so, wie die Augen des Anderen — machen sie sich ebenso kein
Bildnis — ein Spiegel der Mdglichkeiten des ersteren sind. Der Liebesblick ist aber auch
ohne die Erwiderung erfiillend: Eben weil dem Subjekt in dem Moment, wo es den
Anderen in seinen Moglichkeiten zuldsst, Selbstmoglichkeiten ins Bewusstsein
kommen, mit ihm in Beziehung treten zu kdnnen. Platon greift im Symposion auf den
Mythos vom Hermaphroditen zurtick, um die Ursache flr diese Liebe zwischen den
Geschlechtern zu erldutern: Die Menschen waren zu Anbeginn Hermaphroditen,
kugelige Wesen, die ganz, vollkommen und zufrieden waren; aufgrund einer von ihnen
begangenen Hybris liel Zeus sie in die zwei Geschlechter zerteilen, die seitdem nicht
mehr in sich vollkommen und zufrieden waren, sondern, ,,um die urspriingliche Natur
wiederherzustellen* (Platon: Symposion, 1994, S. 63), sich lieben mussten.

66



Die Idee, zu der sich das Objekt in der Wahrnehmung durch das Subjekt
der Erkenntnis in der Kontemplation wandelt, meint — so wurde es oben
gefasst — das Objekt in seiner Potentialitat als Inbegriff seiner Moglichkeiten,
was es nun genauer zu erklaren gilt. Schopenhauer macht tGber den Charakter
der ldee zwei auseinanderzuhaltende Aussagen: Einerseits versteht er die Idee
als ,,Wurzelpunkt aller (...) Relationen* (1997, B.IlI, Kap. 29, S. 488),
andererseits als ,,Reprasentant des Ganzen*“ (1997, 836, S. 280). Die Idee ist
nun Wurzelpunkt aller Relationen bzw. — wie Schopenhauer im selben
Zusammenhang schreibt (1997, B.ll, Kap.29, S. 488) — das ,,Resultat der
Summe aller Relationen®, insofern sie ,,noch nicht in sie (die Formen der
Erscheinung gemaR des Satzes vom Grunde — A.d.V.) eingegangen® (1997,
832, S. 267) ist. Jedes Stiick der Erscheinungswelt wird rdumlich, zeitlich und
kausal von anderen begrenzt, und erst durch diese Eingrenzung bekommt es
seinen besonderen Charakter; die Dinge verleihen sich gegenseitig ihre
individuelle Gestalt. Dieses Relationsgeflige — in dem das einzelne Objekt auf
eine spezifische Erscheinungsweise festgelegt wird — steht in letzter Instanz in
Relation zum Subjekt, auf das die Relationen alle hingeordnet sind, insofern
von der urspringlichen Leibaffektion auf eine Ursache aulRerhalb des Leibes
geschlossen wird, die wiederum zu einer Folge einer anderen Ursache wird
usw., bis die Welt der Vorstellung als Ursache-Wirkungsgeflige in Zeit und
Raum vor dem Menschen entsteht. Das Subjekt reduziert das Objekt somit auf
eine bestimmte Erscheinungsweise. Insofern das Objekt in der Kontemplation
nun nicht mehr auf eine bestimmte Erscheinungsweise festgelegt wird, die alle
anderen maoglichen Erscheinungsweisen ausschliel3t, erscheint es von sich aus
in der Potentialitat aller moglichen Erscheinungsweisen. Die Idee ist Wurzel-
punkt aller Relationen, weil sie — so kdnnte man anders gefasst dasselbe sagen
— das Objekt in einer Weise vorstellig macht, in der es nicht in spezifische
Relationen eingelassen erscheint, sondern vor der Einlassung in spezifische
Relationen auf potentiell alle moglichen Weisen mit seiner Umwelt ver-
knipfbar und aufs Subjekt beziehbar ist. Jede Verknipfungs- und Beziehungs-
weise macht eine mogliche Erscheinungsweise des Objekts aus, das, insofern
es nicht durch Festlegung auf eine Verknlpfungs- und Beziehungsweise auf
eine Erscheinungsweise festgelegt wird, in der Potentialitat aller Erschei-
nungsweisen vorstellig ist. Hiihn spricht — und das steht im Einklang mit der
hier vorgetragenen Interpretation — von ,,alle(n) Aspekten der Erfahrbarkeit”
(2002, S. 153), die in der ldee zugleich angeschaut werden. Heidegger hat in
Der Ursprung des Kunstwerkes ein schones Beispiel fir diese Form der
Potentialitat als Inbegriff aller mdglichen Erscheinungsweisen gefunden:

,Der Stein lastet und bekundet seine Schwere. Aber wahrend diese uns entgegenlastet,
versagt sie sich zugleich jedem Eindringen in sie. Versuchen wir solches, indem wir den
Fels zerschlagen, dann zeigt er in seinen Stucken doch nie ein Inneres und Geoffnetes.

67



Sogleich hat sich der Stein wieder in das selbe Dumpfe des Lastens und des Massigen
seiner Stlcke zurlickgezogen. Versuchen wir, dieses auf anderem Wege zu fassen, indem
wir den Stein auf die Waage legen, dann bringen wir die Schwere nur in die Berechnung
eines Gewichtes. Diese vielleicht sehr genaue Bestimmung des Steins bleibt eine Zahl, aber
das Lasten hat sich uns entzogen. Die Farbe leuchtet auf und will nur leuchten. Wenn wir
sie verstandig messend in Schwingungszahlen zerlegen, ist sie fort. Sie zeigt sich nur, wenn
sie unentborgen und unerkléart bleibt.” (1994, S. 33)

Alle Versuche, das Lasten des Steines — wie es sich in seiner Kon-
templation enthlllt — zu erkléren, sein Gewicht durch das Wiegen mit einer
Malzahl zu bestimmen und es damit mit den Gewichten anderer Objekte
vergleichbar zu machen, seine Schwere also in Relation zu anderen Schweren
zu stellen, heben die eigentiimliche Qualitat der Schwere, die eben dieser Stein
hat, auf, scheitern, weil sich das, was sich kontemplativ erschlie3t, nicht rela-
tional bestimmen l&sst. Die Wahrnehmung der Schwere des Steines ist eine
Wahrnehmung seiner Potentialitat, weil in ihr die unterschiedlichsten Rela-
tionen, in die diese Schwere zur Umwelt und zum Subjekt treten kann, an-
gelegt sind: Der Stein konnte aufgrund seiner Schwere im Wasser eines Sees
mehrere Kreise konzentrischer Wellen verursachen, kdnnte als Wurfgeschoss
verwendet werden, als Bucherstiitze dienen oder einfach nur am Strand liegen,
wo er aufgrund seiner Schwere vom Wasser kaum mehr bewegt werden kann,
usw. Alle diese Aspekte der Erfahr- und Verwendbarkeit der Schwere des
Steines sind in der kontemplativen Wahrnehmung seiner Schwere potentiell
angelegt.

Diese Potentialitat der Erscheinungsweisen des zur ldee befreiten Objekts —
wie sie zuletzt aus der Freiheit von dem willentlichen, es in ein Relations-
geflige hineinzwingenden Zugriff des Individuums erklart werden konnte —
konnte nun aber dahingehend missverstanden werden, dass alle diese
potentiellen Erscheinungsweisen dem kontemplierenden Subjekt zugleich
bewusst sind. Damit ware jedoch die &asthetische Wahrnehmung Uberfordert.
Wie der Begriff Potentialitdt schon andeutet, sind alle moglichen Erschei-
nungsweisen des Objekts der Mdoglichkeit nach im Objekt angelegt, nicht
jedoch der Wirklichkeit nach gegeben. Die Idee ist zwar ,,Wurzelpunkt aller
(...) Relationen* (1997, B.II, Kap. 29, S. 488) und stellt — wie schon bei Kant
(vgl. Abschnitt 3) — die vorgéngige Bedingung aller relationalen Erkenntnis
dar, insofern durch sie die Objekte als abgegrenzte Ganzheiten tUberhaupt erst
vorstellig werden, bevor sie relational miteinander und mit dem Subjekt
verknlpft werden konnen. Aber sie ermdglicht dies nicht, insofern in ihr
gleichsam alle mdéglichen relationalen Verknipfungen und die entsprechenden
Erscheinungsweisen des Objekts schon vorgangig bewusst sind. Stattdessen
sind die mdglichen relationalen Verknlpfungen und die ihnen entsprechenden
Erscheinungsweisen des Objekts nur potentiell in der Idee angelegt. Die Idee

68



des Objekts verfligt sozusagen Uber eine unbegrenzte Anzahl moglicher
Optionen, mit der Umwelt und dem Subjekt verkniipft werden zu kénnen,
ohne dass sie dem Subjekt der Erkenntnis in der Ideenschau gegenwaértig sind.
Andersherum kann die Idee aber auch durch das relationale Denken nicht
erfasst werden, weil es das Objekt nur als Teil eines Verweisungszusammen-
hangs erfasst, ohne sich auf die Qualitdt des Objekts, potentiell in allen
maoglichen Verweisungszusammenhéngen stehen zu kénnen, einzulassen.

Die ldee kénnte man mit Heidegger als das ,,Insichruhende* (1994, S. 9)*
definieren, wie sie — wie oben in Abschnitt 4 ausgefiihrt — auch schon von
Cassirer verstanden wurde, insofern sie wie die gewohnliche Vorstellung nicht
nur ist, indem ein anderes auf sie und sie auf ein anderes verweist, sondern
jenseits des Verweisungszusammenhangs still und selbstgeniigsam in sich
selbst weilt. Sie weist darin eine Fulle durchgangiger Bestimmtheit auf und
steht fiir eine Erfahrung ,,verdichtete(r) Prasenz® (Huhn 2002, S. 148) ein,
weil an ihr nicht nur ein fir eine spezifische Verknipfung mit Umwelt und
Subjekt erkannter Aspekt sinnlich wahrgenommen wird, sondern alle ihre
Aspekte — die je zu potentiellen anderen Verknlpfungen fiihren kénnen —
wahrgenommen werden*. Das relationale Denken nimmt nur einen Aspekt

43 Heidegger bestimmt in seinem Aufsatz Der Ursprung des Kunstwerkes das ,,Ding* als

Gegenstand der Kunst und schreibt, was man hier durchaus in der Tradition Schopen-
hauers verstehen kann: ,,Mag diese (die rechnerische Zudringlichkeit — A.d.V.) den
Schein der Herrschaft und des Fortschritts vor sich hertragen in der Gestalt der tech-
nisch-wissenschaftlichen Vergegenstandlichung der Natur, diese Herrschaft bleibt doch
eine Ohnmacht des Wollens. Offen gelichtet als sie selbst erscheint die Erde (als Inbe-
griff aller Dinge — A.d.V.) nur, wo sie als die wesenhaft Unerschlie3bare gewahrt und
bewahrt wird, die vor jeder Erschliefung zurtickweicht und d.h. standig sich verschlos-
sen halt” (1994, S.33). Unerschlie3bar ist das Ding letztlich, weil es sich dem rechnen-
den, relationalen Denken entzieht. Die zentrale Ursache flr diesen Entzug liegt letztlich
in seiner Gegriindetheit in der Transzendenz (vgl. dazu den Abschnitt 5.2), weil das
Ding nur dort rein aus sich selbst in der Potentialitat seiner moglichen Erscheinungswei-
sen erschlossen ist. Die Konsequenz dieser Gegriindetheit des Dings in der Transzen-
denz ist, dass das Subjekt der Erkenntnis sich selbst in der Transzendenz griinden muss,
sich also gleichsam in das Ding versenken muss, um es in allen seinen Aspekten zu
erschlielRen. Das ,,Wesen der Wahrheit* bestimmt Heidegger nun als ,,Unverborgenheit*
(1994, S.41), und die ,,Schonheit” als eine ,,Weise, wie Wahrheit als Unverborgenheit
west” (1994, S.43). Diese Unverborgenheit des Dings stellt sich dann ein, wenn es in
der beschriebenen Weise dsthetisch kontemplierend geschaut wird. (Auf Heidegger wird
im Zusammenhang mit dem Abschnitt 7 zurlickzukommen sein).

Was hat es mit der Erfahrung verdichteter Prasenz in der &sthetischen Wahrnehmung
auf sich? Die ldee Schopenhauers stellt das Allgemeine dar, das als das Mehr der Sum-
me der Teile sich aus deren freiem Zusammenstimmen im dsthetischen Anschauen er-
gibt. Sie bleibt aber — so wahr sie nicht aufgezwungen ist, sondern sich aus dem freien
Zusammenstimmen der Teile erschliel3t — auf die Teile, d.h. auf die spezifischen Man-
nigfaltigkeiten des Objekts transparent, die nun eben nur zum Zusammenstimmen grup-

44

69



des Objekts am Objekt wahr, weil es sich die Wirklichkeit kausal erschlief3t
und Ursache einer Wirkung bzw. Wirkung einer Ursache nur ein spezifisches,
genau eingegrenztes Phanomen sein kann. Dieses Phdnomen bzw. dieser
Aspekt des Objekts steht dem relationalen Denken fiir das ganze Objekt ein,
dessen andere Aspekte solcherart verkannt werden bzw. mit der Festlegung
des Objekts auf die aus diesem Aspekt sich ergebende, verabsolutierte
Erscheinungsweise ausgeschlossen werden.

Die &sthetische Erkenntnis hingegen sucht als Anstrengung der reflek-
tierenden Urteilskraft das Allgemeine, unter dem sie die Mannigfaltigkeit der
Besonderheiten des wahrgenommenen Objekts verstehen kann (und zwingt es
dem Objekt nicht gewaltsam auf), indem sie seine ,dulleren sichtbaren,
greiflichen Teile im Zusammenhang zu erfassen* und ,,sie als Andeutungen
des Inneren aufzunehmen* sucht (Goethe — Zitat nach Stamatescu 1995, S.
221). Ihr eignet kein Subjekt mehr: Das Subjekt stellt sich zwangslaufig in
eine spezifische Beziehung zum Objekt. Um aber die Potentialitdt aller
maoglichen Beziehungen des Objekts mit seiner Umwelt wahrzunehmen, muss
das Subjekt — wie Schopenhauer schreibt — mit dem Objekt verschmelzen. Nur
indem es sich in das Zentrum des Objekts versenkt und die Organisation
seiner Teile zu einem Ganzen aus diesem Zentrum im freien Spiel der
Vermogen wiederholt, kann es das Objekt frei von einer spezifischen
Beziehung zu sich wahrnehmen, ndmlich so, wie es vor aller Einlassung in
solche spezifische Beziehung zum Subjekt in der Potentialitat seiner
maoglichen Erscheinungsweisen von sich aus ist. Die Potentialitat aller
maoglichen Erscheinungsweisen kann also gar nicht wirklich, sondern nur der
Maoglichkeit nach sein, weil jede Erscheinungsweise zu ihrer Wirklichkeit eine
Erscheinung fur ein Subjekt sein muss, sobald aber das Subjekt gesetzt ist, alle
anderen mdoglichen Erscheinungsweisen mit der Verwirklichung einer
spezifischen Erscheinungsweise aufgehoben werden. Wahrend also alle
maoglichen Erscheinungsweisen des Objekts in der Idee potentiell angelegt
sind, so sind die sinnlich erfahrbaren Aspekte des Objekts, die zu diesen

piert erscheinen. Diese spezifischen Mannigfaltigkeiten des Objekts missen mit ihrem
Zusammenstimmen in dem im &sthetischen Anschauen gewonnenen Allgemeinen eben
nicht ausgeldscht und unterdriickt werden, weil es ihnen — anders als beim relationalen
Denken — nicht aufgezwungen wurde, sondern sie von sich aus zu ihm sich zusammen-
fanden. Das solcherart als Idee wahrgenommene Objekt kann sich nun potentiell in
allen mdglichen Verkniipfungszusammenhéngen und damit einhergehenden Erschei-
nungsweisen zeigen, weil das Allgemeine der &sthetischen Anschauung die Mannig-
faltigkeiten nicht unter sich zwingt, sondern sie zu neuen Gruppierungen frei lasst, so
dass — als Folge solcher Gruppierungen, die sich jeweils aus der Betonung eines Aspek-
tes des Objekts ergeben — potentiell alle Aspekte bzw. Erscheinungsweisen des Objekts
zustande kommen kdénnen.

70



Erscheinungsweisen je den Ausgangs- und Anhaltspunkt geben, zugleich
bewusst. Diesem Charakter der Idee als Wurzelpunkt aller Relationen bzw. als
Potentialitat der Erscheinungsweisen steht nun der im Folgenden zu erdrternde
Charakter der Idee als ,,Représentant des Ganzen* (1997, 836, S. 280) zur
Seite.

Schopenhauer charakterisiert die Idee — zu der sich das Objekt in und durch
die Kontemplation wandelt — wie gesagt als ,,Reprasentant des Ganzen*, und
schreibt weiter, dass sie ,.ein Aquivalent des in Raum und Zeit unendlich
Vielen* sei. Die ldee — so l&sst sich diese Aussage interpretieren — ist im freien
Spiel der Vermdégen entstanden und wird darin, solange gespielt wird, in ihrer
Ideenhaftigkeit gehalten. Kant hatte das Produkt dieser &sthetischen
Anschauung als zweckmaRiges Gebilde charakterisiert, das sich durch eine
»Zweckmaéligkeit ohne Zweck® (1990, S. 66) auszeichnet. Sie ist ein
Strukturprinzip, dass allen Objekten — werden sie &sthetisch angeschaut —
zugrunde liegt. Die Charakteristika dieses Strukturprinzips wurden im Exkurs
herausgearbeitet: Das Ganze des d&sthetisch Angeschauten zeichnet danach
aus, dass es eine es gegen die Aulienwelt abhebende Grenze hat und dass alle
Teile wie auf ein Zentrum gerichtet sind, dieses Zentrum aber in sich ruht.
Aulerdem stellt das asthetisch Angeschaute ein Ganzes, zu dem die Teile
zusammenstimmen und das mehr als die Summe seiner Teile ist, dar. Die ldee
stellt nun einen Reprasentanten des Ganzen dar, insofern jedes Objekt,
asthetisch angeschaut bzw. kontempliert, dieses Strukturprinzip enthillt, so
dass also, schaut man die Idee nur eines Objektes an, die Ideen aller anderen
Objekte potentiell in ihr angelegt sind, insofern sie nach demselben Struktur-
prinzip organisiert sind. Schopenhauer schreibt — dieses Strukturprinzip
unterstreichend, das es ermdglicht, dass eine Idee Reprasentant des Ganzen ist,
also alle anderen Ideen potentiell in ihr angelegt sind und sich aus ihr
entwickeln kdénnen —: ,,(...) die Idee (...) entwickelt in Dem, welcher sie gefasst
hat, VVorstellungen, die in Hinsicht auf den ihr gleichnamigen Begriff neu sind:
sie gleicht einem lebendigen, sich entwickelnden, mit Zeugungskraft begabten
Organismus, welcher hervorbringt, was nicht in ihm eingeschachtelt lag*
(1997, 849, S. 349). Ein Beispiel flir diese Aussage, dass aus einer Idee —
insofern alle anderen Ideen potentiell in ihr angelegt sind — sich alle anderen
Ideen entwickeln konnen, gibt der im Exkurs zitierte Goethe: Aus einer
beliebigen Blume, wird sie dsthetisch angeschaut, konnen sich die
verschiedensten neuen Blumen entwickeln. Dies ist deshalb mdglich, weil die
anderen Blumen potentiell in der einen Blume wie in einem Keim angelegt
sind. Hihn hat — was hier zur Absicherung der Argumentation zitiert sei — die
Idee Schopenhauers mit der ,,Leibnizschen Fassung der Monade* (2002, S.
147) gleichgesetzt: Leibniz schreibt die Monade betreffend, dass ,,jeder kleine

71



Ausschnitt auf unendlich viele Weise einen lebendigen Spiegel enthalt, der das
ganze unendliche Universum, das mit ihm existiert, ausdrickt” (1965, S. 379).
Diese Mdoglichkeit der Idee — Mikrokosmos des Makrokosmos Universum zu
sein — liegt in ihrer ZweckmaRigkeit ohne Zweck, in ihrem Strukturprinzip,
nach dem eben nicht nur die Idee eines spezifischen Objekts organisiert ist,
sondern die Ideen aller Organismen, und eben auch die Idee des Universums
als Ganzem. Organismen sind — wie im Zusammenhang der Kant-Schopen-
hauer-Vergleichbarkeiten herausgearbeitet wurde — aber alles, insofern alles
Objektivationen des organisch gedachten Willens zum Leben sind.

Die beiden Charakteristika der Idee als ,,Wurzelpunkt (...) aller Relationen*
(1997, B.Il, Kap.29, S. 488) und als ,,Reprasentant des Ganzen* (1997, 836, S.
280) zusammengenommen ergibt folgendes Bild der Idee: Sie stellt das Objekt
in der Potentialitdt seiner Erscheinungsweisen dar, die alle Aspekte des
Objekts zugleich gegenwartig sein lasst, insofern keine Aspekte des Objekts
Im Zuge eines Verweisungszusammenhangs durch Festlegung auf einen
bestimmten Aspekt ausgeschlossen werden, und sie représentiert, wegen ihrer
Organisationsstruktur, die dieselbe wie die aller Organismen ist, als solches
zugleich auch das Ganze.

Nun gilt es, den oben aufgespannten Bogen zu schlieRen und zu beant-
worten, was es mit der Ewigkeit des Geistes auf sich hat, von der Schopen-
hauer spricht®: Das Subjekt erschlieRt sich in der Kontemplation in seiner

* Die Madglichkeit eines Kontaktes zur Ewigkeit lasst sich meines Erachtens mit der indi-

schen Atman/ Brahman-Theorie folgendermalen erkldaren: Das Brahman der Inder ist
das Allbewusstsein, mit dem der Mensch im Mutterbauch eins ist. Die Schmerzeinwir-
kungen des Geburtsvorgangs kindigen dem Baby ein Auflen an, das dem Bediirfnis
nach dem Wobhlgeflhl der Ureinheit in seinem Innern widerspricht, sich aber als eine
neue, mangelhafte Realitat manifestiert, ist es in die Welt hinaus gestol3en. Die ldentitét
des geborenen Menschen entwickelt sich als eine Vermittlungsinstanz aus dem Konflikt
der eigenen Bedurfnisse — die als subjektive Willensgetriebenheit spiirbar werden — mit
der Welt, die diese Bedurfnisse — letzten Endes das Wohlgefihl der Ureinheit, in dem
die Bedirfnisse zur Ruhe kdmen — nicht in der Lage ist zu erfullen. Der Mensch lernt,
dadurch, dass der Mangel an Wohlgefiihl der Ureinheit der Preis seiner Selbstverfligbar-
keit, also der Mdglichkeit, bewusst zu handeln, ist, mit diesem Mangel zu leben. Das
Bewusstsein der Ureinheit bleibt — insofern er es einmal erlebt hat — im Menschen, der
sich solcherart im principiuum individuationis eingerichtet hat, als Relikt bzw. Atman,
das ein Teil des allumfassenden Brahman ist, erhalten, und ist aus diesem Grund wieder
aufrufbar. Freud — um dieses Verstandnis abzusichern — rekonstruiert in Das Unbeha-
gen in der Kultur auf dhnliche Weise die Genese des Ich-Gefiihls des Erwachsenen, um
daraus die Mdoglichkeit eines ,,Geflhls, das er (Rolland, den Freud zitiert — A.d.V.) die
Empfindung der Ewigkeit nennen mochte, ein Gefuhl wie von etwas Unbegrenztem,
Schrankenlosem, gleichsam Ozeanischem* zu erkléaren (vgl. 1997, S.31ff.). Kierkegaard
— als ein weiterer Kronzeuge fur die Moglichkeit des Ewigkeitsbewusstseins im Men-

72



Ideenhaftigkeit. Das Ablassen von allem Herrschaftsinteresse tber das Objekt
flihrt einerseits dazu, dass sich das Subjekt in der Potentialitat aller moglichen
Erscheinungsweisen, die es auf Grundlage der Mannigfaltigkeit seiner spezi-
fischen Besonderheiten tberhaupt nur sein kann, erfahrt, und andererseits
dazu, dass es sich — wiewohl es im freien Spiel der Vermdgen sich befindet
und seiner ZweckmaRigkeit ohne Zweck bewusst wird — als Reprasentant des
Ganzen fuhlt. Diese Ideenhaftigkeit des Subjekts — wie sie im freien Spiel der
Vermogen lustvoll bewusst wird — spiegelt sich in der des zur Idee befreiten
Objekts. In ihr liegt die Ewigkeit des Geistes, von der Schopenhauer spricht.
Diese Ewigkeit des Geistes kann nun, nach der Bestimmung des Charakters
der Idee, genauer eingegrenzt werden: Sie stellt einerseits ein Bewusstsein dar,
alle Konfigurationen und Selbstentwirfe, die auf Grundlage der Mannig-
faltigkeit von Besonderheiten, aus denen das Selbst zusammengesetzt ist,
generiert werden kénnen, potentiell zugleich zu sein®. Diese Mdglichkeiten
des Selbst sind ihm im Zustand der Kontemplation zwar nicht zugleich
bewusst im Sinne von Wirklichkeiten, sind in ihm aber in der Fulle seiner
Selbstwahrnehmung potentiell angelegt, weil es sich nicht fir eine spezifische
entscheidet und damit die anderen Mdoglichkeiten nichtet. Andererseits ist sich
dieses Selbst bewusst, Reprasentant des Ganzen zu sein, d.h., in seiner

schen aufgerufen — schreibt in Die Krankheit zum Tode (1992, S.8): ,,Der Mensch ist
eine Synthesis von Unendlichkeit und Endlichkeit, von dem Zeitlichen und dem Ewi-
gen, von Freiheit und Notwendigkeit* — er hat also Anteil an beiden Welten.

“ Das Bewusstsein seiner Potentialitat — also das potentielle Zugleich-Sein aller seiner
Madglichkeiten — ist vielleicht eine etwas ungenaue Fassung des Sachverhalts, die schon
an der widersprichlichen Bedeutung der hier zusammen zur Charakteristik dieses Zu-
standes verwandten Begriffe ,,potentiell” und ,,sein“ deutlich wird: Potentiell ist etwas
nur der Mdglichkeit, nicht aber — wie im Falle des Seins — der Wirklichkeit nach. Hiihn
— der diese Interpretation folgt, wenn sie auch nicht diese verfangliche Sprache verwen-
det — zitiert als Referenz und Quelle fur diesen Gedanken Schopenhauers Schelling:
,Das Wesen der lIdeen ist, dass in ihnen Mdglichkeit und Wirklichkeit jederzeit oder
vielmehr ohne Zeit eins sind, dass sie alles, was sie seyn kdnnen, in der That und zumal
sind. Dadurch entsteht die hdchste Befriedigung, und — weil in diesem Zustand kein
Mangel, kein Gebrechen denkbar, also nichts vorhanden ist, wodurch sie aus der Ruhe
weichen konnten — das hochste Gleichgewicht und die tiefste Ruhe in der hochsten
Thétigkeit* (Zitat nach Hihn 2002, S.148). Die Arbeit wird diesem Gedanken folgen.
Nichtsdestotrotz sei hier aber eine anderes Verstandnis dieses Theorems wenigstens
angemerkt: Man konnte das Bewusstsein der Potentialitdt im Zustand der Kontempla-
tion genauer vielleicht als Transformationsbewusstsein fassen, das — anstatt alle seine
Madglichkeiten potentiell zugleich zu sein — sie eher frei aus einem Pool von Mdglich-
keiten wéhlen kann, sich also in seiner Verwandlungsféhigkeit splrt und seine Seins-
weise im freien Ubergang zwischen seinen verschiedenen Mdglichkeiten hat, die eine
anwahlt, probeweise ausfiillt, um sie im nachsten Moment gegen eine andere zu tau-
schen. Insofern diese Ubergénge sich sehr plotzlich vollziehen kénnen, gewinnt es den
Anschein, als sei man alle Moglichkeiten zugleich.

73



Zweckmaéligkeit strukturell die anderen zweckmaéliigen Objekte in sich zu
spiegeln.

Die Asthetik Schopenhauers entpuppt sich — was vor dem Hintergrund der
obigen Ausfihrungen nun verstandlich geworden sein sollte — als Vorlaufer
seiner ,,Erlésungslehre® (Malter 1994, S. 47), wie er sie in seiner ethischen
Theorie entwirft: Das in die Kontemplation versenkte Subjekt ist — so fasst er
zusammen — ,reines, willenloses, schmerzloses, zeitloses Subjekt der Er-
kenntnis* (1997, 834, S. 272). Schopenhauer zufolge schliet — wie wir in
Abschnitt 2.1 gesehen hatten — der unerfiillbare, nicht zu séttigende Wille —
solange wir als Individuen von ihm getrieben werden — ,,dauerndes Glick,
noch Ruhe* (1997, 838, S. 295) aus. Das Wollen aber ist das Gegenteil der
Interesselosigkeit, die fur den erlésendenden Zustand der Kontemplation die
Voraussetzung darstellt. Die d&sthetische Kontemplation nadmlich gewéhrt
stattdessen, dass die ,,auf jenem ersten Wege des Wollens immer gesuchte,
aber immer entfliechende Ruhe mit einem Male von selbst eingetreten ist
(1997, 838, S. 296). Die Ruhe — von der Schopenhauer hier spricht — entpuppt
sich im Zustand der Kontemplation aus der Potentialitdt des Selbst der
asthetischen Anschauung, von der oben die Rede war: Insofern der Mensch
sich in seiner Potentialitat erfahrt, also als alles, was er Uberhaupt nur sein
kann, als in sich angelegt empfindet, und sich darlber hinaus darin noch als
Représentant des Ganzen fihlt, gibt es flr ihn keinen Grund, seinen Zustand
zugunsten eines anderen aufzugeben, weil dieser mogliche andere Zustand in
seinem aktuellen Zustand der Kontemplation eben schon angelegt ist. Dariiber
hinaus ist der aktuelle Zustand der Kontemplation von der Empfindungs-
qualitat der Lust begleitet, so wahr die Vermoégen sich im freien Spiel
befinden, wie es schon Kant herausgearbeitet hatte, worauf aber auch
Schopenhauer mit seiner ,,&sthetischen Freude (1997, 838, S. 301) hinweist.

5.2 Die Entgrenzung der Kontemplation zur totalen
Willensverneinung

Schopenhauer schreibt am Ende des seine Asthetik abhandelnden dritten
Buches tber die eingeschréankte Rolle der Kunst in Hinsicht auf die von ihm
angestrebte Erlésung des Menschen vom Willen und ber die Notwendigkeit
weiterer Schritte auf dem Weg zu ihr:

»(...) sie (die Kunst —A.d.V.) wird ihm nicht (...) Quietiv des Willens, erldst ihn nicht
auf immer, sondern nur auf Augenblicke vom Leben, und ist ihm so noch nicht der Weg

aus demselben, sondern nur einstweilen ein Trost in demselben; bis seine dadurch
gesteigerte Kraft (...) den Ernst ergreift.” (1997, 852, S. 394)

74



Der Zweck der Kunst mit Ausnahme der Musik — auf die spater einzugehen
sein wird — ist die Erkenntnis der Idee, der ,,Gipfel aller Kunst (...) die Dar-
stellung seiner (des Willens —A.d.V.) freien Selbstaufhebung® im Menschen
(1997, 848, S. 346). Die Kunst — insbesondere die Tragddienkunst — kann
durch die Darstellung der tragischen Situation des Menschen, in das selbstzer-
storerische Willensgeschehen eingebunden zu sein, die vollkommene Erkennt-
nis des Wesens der Welt, die als Quietiv wirkt, im Zuschauer vorbereiten:
Aufgehen muss diese Erkenntnis, die ,,unmittelbar und intuitiv* sein muss,
und ,,nicht anzurdasonniren ist*, nichtsdestotrotz jedem selbst (1997, 866, S.
538).

Schopenhauers viertes, seine Ethik umreillendes Buch stellt dar, wie
Erlosung nicht nur augenblickshaft wie durch die Kunst, sondern dauerhaft im
Sinne des Erschlie3ens einer neuen Seinsweise des Menschen zu erreichen ist.
Der Mensch als Individuum erkennt nur einzelne Objekte und ihr Verhéltnis
zur eigenen Person, wobei diese dann zu immer erneuerten Motiven seines
Handelns werden. Den Menschen als Individuum Dbetreffend schreibt
Schopenhauer, ,,dass sein Handeln ganz notwendig hervorgeht aus dem Zu-
sammentreffen des Charakters mit den Motiven®, und dass es ein Irrtum sei,
zu glauben, dass dabei ,,die Gewalt des Motivs weniger sicher sei, als die
Gewalt der Ursache* (1997, 855, S. 426f.). Seine Wahlentscheidung, die er
dem Tier voraus hat, macht es ihm zwar maoglich, zwischen mehreren Motiven
zu wéhlen: Sie macht ihn aber nur ,,zum Kampfplatz des Konflikts der Motive
(...), ohne ihn ihrer Herrschaft zu entziehen* (1997, 855, S. 443). Als
Individuum vom Willen getrieben, ist der Mensch nicht féhig, sich der
durchgéngigen Bestimmung durch die Motive, die ihm letztlich immer wieder
die Erfullung seiner Wiinsche vorgaukeln, zu erwehren. Die Moglichkeit der
Willensverneinung betreffend, stellt Schopenhauer einen ,,Widerspruch
zwischen (...) der Notwendigkeit der Bestimmung des Willens (im Menschen
— A.d.V.) durch die Motive, nach Mal3gabe seines Charakters, einerseits, und
(...) der Mdoglichkeit der géanzlichen Aufhebung des Willens, wodurch die
Motive machtlos werden, andererseits* heraus (1997, 8§70, S. 584). Schopen-
hauer schreibt weiter:

,Der Schlussel zur Vereinigung dieser Widerspriiche liegt aber darin, dass der Zustand,
in welchem der Charakter der Macht der Motive entzogen ist, nicht unmittelbar vom Willen
ausgeht, sondern von einer veranderten Erkenntnisweise. So lange namlich die Erkenntnis
keine andere, als die im principio individuationis befangene, dem Satz vom Grunde
schlechthin nachgehende ist, ist auch die Gewalt der Motive unwiderstehlich: wann aber
das principium individuationis durchschaut, die Ideen, ja das Wesen der Dinge an sich, als
der selbe Wille in Allem, unmittelbar erkannt wird, und aus dieser Erkenntnis ein
allgemeines Quietiv des Wollens hervorgeht; dann werden die einzelnen Motive unwirksam
(...). (1997, 870, S. 584f.)

75



Schopenhauer hat dieses Verfahren in nuce schon in seiner Kunst-
philosophie entfaltet, wie es oben dargestellt wurde: Analog zur Bedingung
der Kontemplation in der d&sthetischen Theorie muss der Mensch sein
theoretisches und praktisches Interesse, das ihn als Individuum auszeichnet,
vergessen und aufhoren, die Objekte zu sich in Beziehung zu setzen, sei es,
um sie zu erkennen oder um sie zu wollen. Die Interesselosigkeit ermdglicht,
ins freie Spiel der Vermdgen zu gelangen und die Objekte, statt sie in Relation
zum eigenen Willen zu erkennen oder zu wollen, sich von sich aus zeigen zu
lassen, sie zu ldeen verwandelt zu sehen. Die einzelnen ldeen spiegeln als
Représentanten des Ganzen potentiell alle anderen Ideen in sich, so dass die
unterschiedlichen ldeen sich wie zu einer Weltidee Ubereinander legen, um
schliellich auf den einen, sich in ithnen objektivierenden Willen transparent zu
werden. Der Mensch als Subjekt der Erkenntnis erreicht das Bewusstsein der
Identitat des Willens in den unterschiedlichen Individuen der Welt: Der Wille
gelangt im Bewusstsein des Menschen zur Selbsterkenntnis. Diese Erkenntnis
wirkt — so Schopenhauer im obigen Zitat — als allgemeines Quietiv des
Wollens, lasst den Menschen den Willen vergessen, der — nicht mehr wollend
— damit auch der Wirkung der Motive entzogen ist: Wer nicht will, kann auch
durch nichts in seinem Willen bestimmt werden. Die Frage, warum die
Selbsterkenntnis des Willens als dessen Quietiv wirkt, lasst sich asthetisch und
ethisch beantworten: Der Mensch empfindet — so wahr das freie Spiel der
Vermogen die Voraussetzung der Selbsterkenntnis des Willens ist — die
asthetische Lust an diesem freien Spiel und sich selbst im &sthetischen
Bewusstsein seiner Potentialitat, was einerseits als asthetisches Wohlgefallen
an seinem Zustand dazu fuhrt, dass er ihn beibehalten méchte, d.h. als Quietiv
des Willens wirkt, dessen Beschwichtigt-Sein ja die VVoraussetzung fiir diesen
Zustand ist. Andererseits erkennt der Mensch — dem das Bewusstsein von der
Identitét seines Willens mit dem aller anderen Individuen aufgegangen ist — im
fremden Leiden sein eigenes”, entdeckt, dass die Individuen als Objekti-
vationen des in sich selbstentzweiten Willens in ,,nichtigem Streben, innerem
Widerstreit und bestandigem Leiden* (1997, 868, S. 551) begriffen sind, das
er durch sein eigenes willensgetriebenes Handeln noch verstarkt. Mitleid wird
dem Menschen zum ,unausbleiblichen Symptom jener Erkenntnis®“ (1997,
866, S. 543) und ist die ethische Motivation, dass die Selbsterkenntnis des
Willens als Quietiv wirkt. Die Negativitat der Wirkung des Willens, die mit
seiner Selbsterkenntnis bewusst wird, fuhrt dazu, dass seine Selbsterkenntnis
als Quietiv wirkt. Die Quietiv-Wirkung lasst den Menschen im Zustand des

" Die indische Philosophie findet fur das Bewusstsein der Identitat des Willens, das im

fremden Leiden das eigene erblicken lasst, die von Schopenhauer zitierte Formel: ,tat
twam asi, welches heif3t: dies bist du* (1997, 863, S.519).

76



freien Spiels der Vermdgen verharren, macht, dass er ihn nicht zugunsten der
alten willensgetriebenen Seinsweise als Individuum verldsst, indem sie ihn der
Wirkung der Motive entzieht.

Das entscheidende offene Problem — was sich aus dem Dargelegten ergibt
— besteht darin, dass die Bedingung der Méglichkeit zur Selbsterkenntnis des
Willens, die dann als Quietiv wirken soll, das Selbstvergessen des Willens im
Menschen, also sein Beruhigt-Sein, ist. Das freie Spiel der Vermdgen er-
schliel3t die Ideenerkenntnis und die als Quietiv wirkende Selbsterkenntnis des
Willens, kann aber nur entstehen, wenn der Mensch bereits seinen Willen
vergessen hat. Hier beif3t sich — um es im Bild auszudriicken — die Katze in
den Schwanz. Schopenhauer - sich dieses Problems selbstverstandlich
bewusst — schreibt:

»Weil nun (...) jene Selbstaufhebung des Willens von der Erkenntnis ausgeht, alle
Erkenntnis und Einsicht aber als solche von der Willkir unabhangig ist; so ist auch jene
Verneinung des Wollens, jener Eintritt in die Freiheit, nicht durch Vorsatz zu erzwingen,
sondern geht aus dem innersten Verhdltnis des Erkennens zum Wollen im Menschen
hervor, kommt daher plétzlich und wie von Aullen angeflogen. Daher eben nannte die
Kirche sie Gnadenwirkung (...).* (1997, 870, S. 586)

Das urspriingliche Willensvergessen des Menschen, das zur Initiierung des
freien Spiels der Vermdgen, in dessen Folge der Wille im Menschen zur als
Quietiv wirkenden Selbsterkenntnis gelangt, notwendig ist, soll wiederum aus
einer noch urspringlicheren Erkenntnis hervorgehen. Das Problem, zu solch
ursprunglicher Einsicht zu gelangen, liegt darin, dass der Mensch nicht nur in
seinem Handeln vom Willen getrieben, sondern auch in seinem Erkennen vom
Willen bestimmt ist, diese Erkenntnis also nicht aus dem totalen Willens-
zusammenhang heraus, in den der Mensch auch als Erkennender verstrickt ist,
entstehen kann. Das Mangelempfinden des Menschen als Individuum mag
thm zwar ein Hinweis sein, nach Alternativen zu suchen, diese Suche wird
aber immer nur tiefer in den Verstrickungszusammenhang fiihren, insofern der
Mensch auch auf dieser Suche vom Willen bestimmt ist und nicht das als
Quelle des Leidens erkannt werden kann, was die Suche nach einer Alter-
native unterhélt. Die Sehnsucht des theoretischen Interesses, am Leitfaden des
Satzes vom Grunde den letzten Grund der Welt zu entdecken, um, ist die Welt
von ihm aus in ihrem Sein erfasst, des Menschen Platz in ihr gleichsam
zugewiesen zu bekommen, der — von dieser optimistischen Annahme wird die
Suche unterhalten — Leidensfreiheit und Wohlgefihl bereithélt, kann nur
scheitern: Das Individuum erkennt am Leitfaden des Satzes vom Grunde
immer nur die Relationen, in denen die Objekte zu ihm stehe; relational zu
sich kann aber nichts erkannt werden, was das Subjekt — auf das die
Relationen hingeordnet sind — umfasst. Die Wissenschaft wird — schreibt

77



Schopenhauer — ,,bei jedem erreichten Ziel immer wieder weiter gewiesen*
und wird ,,nie ein letztes Ziel, noch vollige Befriedigung finden*, ,,s0 wenig
als man durch Laufen den Punkt erreicht, wo die Wolken den Horizont
berihren* (1997, 836, S. 280), ganz einfach deswegen, weil es diesen Punkt
nicht gibt. Schopenhauer bleibt also nichts anderes ubrig, als fir den im
totalen leidvollen Willenszusammenhang verstrickten Menschen festzustellen,
dass die Erkenntnis, die ihn daraus befreit, ,,von AuRen angeflogen“ kommen
muss (1997, 870, S. 586), also nicht vom Menschen selbsttéatig hergestellt
werden kann. Der Mensch kann zwar — um oben Gesagtes zur Verdeutlichung
noch einmal zu wiederholen — wollen, was er will, aber nicht erfolgreich
wollen, nicht zu wollen, weil er dann ja schon wieder will. Schopenhauer lasst
— wie Hihn schreibt (2002, S. 155) -

»am Ort gleichsam letzter Ausweglosigkeit, am Ort menschlichen Lebens also, wo die
antinomische Verfassung des Willens ihre heillosen Konsequenzen (...) am und durch den
Menschen sonst nur erbarmungslos vollstreckt, diesem eine Kraft zuteil werden, durch die
er sich zu einer Freiheit befreit, die diese Verfassung vertikal durchbrechen lasst*.

Schopenhauer steht ganz in der christlichen Tradition Luthers — wie Hihn
(2002) und Malter (1994) Ubereinstimmend festhalten —, wenn er die Kraft
von aufien angeflogen kommen l&sst, wie von einem Gott (den er freilich nicht
erwahnt), der — wie Hihn schreibt — ,,nach dem von Luther in erster Linie
gepragten erlésungstheologischen Muster der Gnade aus souveraner Selbst-
macht heraus die Initiative dazu ergreift, am Ort der Verzweiflung gegen-
wartig zu sein® (2002, S. 157f.)*. Die Gnade, die dem Menschen in seinem
leidvollen Daseinsvollzug zuteil wird, aus dem eben kein kontinuierliches
Fortschreiten herausfuhrt, ermoglicht das primére Selbstvergessen bzw. die
primare Interesselosigkeit, die im Menschen das freie Spiel der Vermdgen
entfesselt. Der Mensch im freien Spiel der Vermdgen ist der aus dem
leidvollen Willenszusammenhang erloste Mensch. Schopenhauer spricht —
diese kathartische Selbstverwandlung des Menschen beschreibend — davon,
dass ,,gleichsam ein neuer Mensch an Stelle des alten tritt“, eine Folge der
Gnade, die er mit dem Christentum als ,,Wiedergeburt” bezeichnet (1997, 8§70,

48 Schopenhauer und Kierkegaard treffen sich in der gemeinsamen Bezugnahme auf diese

lutherische Ansicht von der Unmdglichkeit einer Selbsterlosung des Menschen, was
sich folgendem Zitat Kierkegaards aus Die Krankheit zum Tode entnehmen |&sst:
»Wofern ein Verzweifelnder auf seine Verzweiflung aufmerksam, wie er meint, auf-
merksam ist, nicht sinnlos von ihr spricht, wie von etwas, das ihm widerfahrt (...) — und
nun mit aller Macht aus eigenem Vermdgen und allein aus eigenem Vermdgen die
Verzweiflung beheben will: so ist er annoch in der Verzweiflung und arbeitet sich mit
aller seiner vermeintlichen Anstrengung nur desto tiefer in eine tiefere Verzweiflung
hinein.” (1992, S.9)

78



S. 586). Diese lasst sich — so schreibt Hiihn — nicht mit ,,autopoietischen
Figuren der Selbsterméchtigung® in Verbindung bringen (2002, S. 157).

Schopenhauer folgt dem Gedanken, dass sich Positivitdt nur durch die
totale Negation des Willens — einschlieBlich der Welt und des Menschen als
seinen Objektivationen — erschlie3t, nur im Festhalten seiner Negativitat im
Sinne einer Nicht-ldentifikation mit ihm — die selber wieder Produkt einer
vorgangigen Gnade ist — sich von sich aus als Gnade einstellen kann. Das
Selbstvergessen des Menschen bzw. die Nicht-ldentifikation mit dem Willen
stellt die vorgéngige Gnade dar, was dazu fihrt, dass im Menschen gleichsam
ein Leerraum entsteht, in dem nun — wiederum als Ausfluss einer Gnade —
vom Grunde des Selbst der spielerische, erloste, freie Wille zu keimen
beginnt, den Schopenhauer als die ,,Freiheit des Willens* (1997, 870, S. 585)
bezeichnet®. Der Mensch wird frei von sich frei zu sich, in dem Sinne, dass er
durch die Nicht-Identifikation mit dem Willen frei vom Willen wird, durch die
Freiheit vom Willen aber frei zur Freiheit des Willens, zum FlieBen des
spielerischen, erlésten, freien Willens wird. Diese Positivitat, die als Ausfluss
der Gnade als erloster, freier Wille im Menschen aufkeimt, wird im freien
Spiel der Vermdgen umgesetzt, gibt als freie Einbildungskraft bzw. freie
Phantasie den Anstofl3 zu ihm und wird in es eingebunden. Der Mensch kann
sich in der Freiheit vom W.illen halten, verbleibt also in der Nicht-
Identifikation mit dem Willen (der daher als spielerischer, erl6ster, freier
Wille den Menschen durchstromt), solange er ihm im freien Spiel der
Vermogen eine Form gibt, d.h. die Einbildungskraft bzw. freie Phantasie, als
die er sich &uRert, durch den Verstand bzw. die Vernunft formt. Schiller hat
diese Mdglichkeit des Menschen, sich im freien Spiel der Vermdgen durch die
Formgebung in der Freiheit vom Willen, der bei ihm als Macht der Natur
gefasst ist, zu halten, in folgendem Zitat ausgesprochen:

»Soweit er der Materie (als Ausfluss der Macht der Natur — A.d.V.) Form gibt, und
solange er sie gibt, ist er ihren Wirkungen unverletzlich; denn einen Geist kann nichts

verletzen, als was ihm die Freiheit raubt, und er beweist ja die seinige, indem er das
Formlose bildet.* (1995, S. 107)

Dieser spielerische, erloste, freie Wille wird von Schopenhauer in seiner
Philosophie der Musik noch mal ausdriicklich thematisiert: Ihm zufolge wird
er durch die Kunst der Musik vertont und in ihr fiir den Menschen — der sich

*° Die indische Philosophie des Kundalini-Yoga spricht diese im Grunde des Menschen

aufkeimende erloste, freie Willenskraft als Kundalini, als Schlangenkraft, an, die im
Wourzelchakra ruht, sich dort im nicht-erwachten Menschen in den Schwanz beift, im
erwachten Menschen durch die Praxis des Kundalini-Yoga aber dazu gebracht werden
kann, durch die einzelnen Chakren aufzusteigen, um sich schlieflich im hdochsten
Chakra, dem Kronenchakra, in der Transzendenz festzubeilien.

79



zur Rezeption in die Keimzelle der Produktion versetzen muss und die Musik,
um sie zu verstehen, aus dieser Keimzelle im freien Spiel der Vermdgen
reproduzieren muss*® — erfahrbar. Schopenhauer schreibt, dass die ,,Musik (...)
eine (...) unmittelbare Objektivation (...) des ganzen Willens* (1997, 852, S.
380) ist und ,,das innere Wesen, das An-Sich aller Erscheinungen, den Willen
selbst, ausspricht” (1997, 852, S. 386). Die ,,Welt*“ kénnte man ihm zufolge
»ebenso wohl verkorperte Musik, als verkérperten Willen nennen® (1997, 852,
S. 388). Wie kann die Musik dann aber Ausdruck des spielerischen, erldsten,
freien Willens sein, wenn Schopenhauer den Willen in seinen Schriften fast
durchgangig als entzweiten, strebenden Willens kennzeichnet? Diese Aussage
reiht sich in die vorliegende Interpretation des Willensgeschehens (vgl.
Abschnitt 1) ein, wonach der Wille an und fur sich ein Spiel spielt, bei dem er
schopferisch die Welt hervorbringt, um sie zerstorerisch wieder einzuziehen,
um es wieder von vorne zu beginnen. Dieses Spiel findet ganz ohne die innere
Getriebenheit des Willens statt, der erst der Mensch, der seinem individuellen
Bewusstsein verhaftet ist, verfallt: Erst der Mensch wird vom Willen
getrieben, weil er als durch sein individuelles Bewusstsein abgespaltener Teil
des Ganzen der Welt nach seiner verlorenen Ganzheit strebt™ und seine
Unvollkommenheit und Unzufriedenheit willentlich aufzuheben trachtet.
Dieses Streben ist — wie wir oben festgestellt hatten — zum Scheitern ver-
urteilt: Die Willensverneinung erst bringt mit dem Aufgehen in den Dingen
der Welt, dadurch, dass der Mensch Schopenhauer zufolge ,,sich in allem
wiederfand“ (1997, 871, S. 595), diese verlorene Ganzheit zuriick. Das Spiel
des Willens wird — um auf obigen Zusammenhang zurtickzukommen — fur den
Menschen, wo er sich seines Willens begibt und selbst im freien Spiel der
Vermogen aufgeht, zu dem, was es an und fir sich ist, dem Menschen, solange
er dem individuellen Bewusstsein verhaftet ist, aber verschlossen bleibt: zur
Musik. Nach Schopenhauer zeichnet die Musik namlich folgendes aus (1997,
852, S. 389):

O Cassirer weist auf die Notwendigkeit der Reproduktion eines Kunstwerks zu dessen
Verstehen hin: ,,Wir kénnen ein Kunstwerk nicht verstehen, ohne (...) den schopferi-
schen Prozess nachzuvollziehen und zu rekonstruieren, dem es seine Entstehung ver-
dankt“ (1996, S.229).

Die Ganzheit des Menschen wird im Mythos vom Hermaphroditen représentiert, den
Platon — wie oben schon erwéhnt — im Symposion aufgreift, um die dem Menschen an-
geborene Liebe zu begriinden: Die ursprungliche Ganzheit des Hermaphroditen wurde
von Zeus in die beiden Geschlechter zerteilt, die von da an versuchen, in und durch die
Liebe ihre verlorene Ganzheit wiederherzustellen. Mit diesem mythischen Bild lasst
sich auch die Abspaltung des Menschen vom Ganzen der Welt — mit dem es zumindest
im Mutterbauch noch verschmolzen war — illustrieren: seine mit dem individuellen Be-
wusstsein einhergehende Unvollkommenheit und Unzufriedenheit, die fortan willentlich
versucht, diese Ganzheit wiederherzustellen.

51

80



,Das unaussprechlich Innige der Musik, vermdge dessen sie als ein so ganz vertrautes
und doch ewig fernes Paradies an uns voriiberzieht, so ganz verstandlich und doch so
unerklarlich ist, beruht darauf, dass sie alle Regungen unseres innersten Wesens wiedergibt,
aber ganz ohne die Wirklichkeit und fern von ihrer Quaal.”

Sie driickt mithilfe der ,,Melodie das vielgestaltige Streben des Willens
aus“ und l&sst uns ,,als Panakeion aller unserer Leiden“ die Not und die Freude
von mangelnden und erfiillenden Befriedigungen des Lebens an uns
vorbeiziehen, aber ohne — und das macht sie zu einem Vergnligen —, dass wir
von diesen Leiden betroffen wéren. Der Mensch, versteht er die Musik, ist
nicht vor den sich in ihr ausdriickenden Willen gespannt, sondern lasst ihn
gleichsam durch sich hindurchflieen und spielerisch die Formen des Leidens
und der Freuden in ihm erzeugen, ohne dass er ihr Opfer ist. Insofern die
Musik Ausdruck des freien, erlosten Willens ist, der sich als solcher in den
Ideen objektiviert, muss nach Schopenhauer ein ,,Parallelismus, eine Analogie
seyn zwischen der Musik und zwischen den Ideen (1997, 852, S. 381). So ist
ihm zufolge zu erklaren, dass man unter dem ,,Eindruck einer Symphonie (...)
alle moglichen Vorgange des Lebens und der Welt an sich voriiberziehen®
(1997, 852, S. 387) sieht. Die Musik erzeugt als erloster, freier Wille im
Menschen das Bewusstsein der Ideen und lasst ihn — sich in ihnen in seiner
Potentialitat spiegelnd und in seiner Ganzheit wahrnehmend — darin Ruhe und
Friede finden, anstatt sich willensgetrieben ewig danach zu verzehren.

Nach dieser Interpretation der schopenhauerschen Musikphilosophie — die
nicht zuletzt auf Nietzsche einen pragenden Einfluss ausiibte — wird an obige
Erdrterungen wieder angeschlossen: Das dasthetische Aufgehen in den
Objekten der Kontemplation bzw. das ethische Identifizieren mit dem Leiden
der Welt — wie es sich jeweils als Produkt des freien Spiels der Vermogen
erschlieit — fuhrt dazu, dass der ,,Wille, zur vollen Selbsterkenntnis gelangt,
sich in Allem wiederfand“ (Schopenhauer 1997, 871, S. 595), so dass der
Mensch in der Freiheit von sich zur Freiheit zu sich befreit bleibt, der
Leerraum im Menschen gleichsam offen gehalten wird, was ihn im freien
Spiel der Vermdgen hélt. Dieser Zustand des freien Spiels der Vermdgen ist
der Zustand des Heiligen, der Zustand der Erlésung vom Willen, in dem
Schopenhauers Philosophie gipfelt. Der Mensch erhadlt sich nicht selbst-
mé&chtig in dieser erlosten Seinsweise, sondern hat sich — so wahr er vom
erlésten, freien Willen im freien Spiel der Vermdgen gehalten wird, diese
Energie aber letztlich eine transzendente Kraft ist, insofern sie nicht verfligbar
ist und nur durch Gnade erschlossen werden kann — in der Transzendenz

81



gegriindet®, d.h. die Transzendenz anstelle der Eigenmachtigkeit zum Grunde
seines Selbst gemacht. Der Charakter des Menschen, nach dessen Maligabe
die Motive auf ihn wirken und ihn in seinem Handeln bestimmen, ist mit dem
Selbstvergessen des Willen und der Verabschiedung der Eigenméchtigkeit
»aufgehoben* (Schopenhauer 1997, 8§70, S. 585), und der Mensch — damit der
Determiniertheit durch den Charakter und die Motive entzogen — in die
»Freiheit” als dem ,,Reich der Gnade“ eingegangen (Schopenhauer 1997, 870,
S. 586). Der erloste Mensch wurde — so kdnnte man mit dem Christentum
sagen, wie Schopenhauer es macht (vgl. 1997, 868, S. 561 u. 1997, 8§70, S.
585f.) — in Gott wiedergeboren, so dass ,,gleichsam ein neuer Mensch an die
Stelle des alten tritt* (1997, 870, S. 586). Kierkegaard findet fir den Zustand
der Erlésung des Menschen die schone Formel des Sich-durchsichtig-in-der-
Macht-Gottes-Grinden (vgl. 1992, S. 47) und meint meiner Ansicht nach
genau dieses Phanomen: den Menschen im freien Spiel der Vermégen®.

Der Mensch, als Individuum in den Konkurrenzkampf um die Materie zur
Verwirklichung der je eigenen Idee mit anderen Individuen verstrickt, I4sst
durch die in ihm statthabende Selbsterkenntnis des Willens von diesem Kampf
ab, weil er in dem Leiden, das er in ihm den anderen Individuen zuflgt, sein
eigenes Leiden erkennt. Diesem ethischen Quietiv des Willens steht noch das

*2 Theunissen zitiert — in einem Ubertragbaren Zusammenhang auf die Bedingung der

Selbstaufgabe (was sich im Sinne Schopenhauers als Willensverneinung deuten l&sst)
zur Selbstfindung (was sich als der erloste Zustand des Menschen deuten l&sst)
anspielend — Matthéus: ,,Wer sein Selbst, das Prinzip seines Lebens, verliert, wird sich
finden* (1992, S.337).

Diese These und weitere Parallelen zwischen Schopenhauer und Kierkegaard nachzu-
weisen, bedirfte es einer eigenen Magisterarbeit, was an dieser Stelle daher also nicht
zu leisten ist. Hier sei nur soviel gesagt: Kierkegaard schreibt: ,,Das Selbst kann durch
sich selber nicht zu Gleichgewicht und Ruhe gelangen oder darinnen sein, sondern
allein dadurch, dass es, indem es sich zu sich selbst verhélt, zu demjenigen sich verhalt,
welches das ganze Verhéltnis gesetzt hat“ (1992, S.9). Die polaren Aspekte seines
Selbst wie Moglichkeit und Notwendigkeit usw. kann der Mensch also nicht selbsttatig
beide zugleich verwirklichen und ins Gleichgewicht bringen, sondern muss sich ihrem
freien Spiel Uberlassen: So wie Einbildungskraft und Verstand nicht selbsttétig in ein
harmonisches, organisches Verhéltnis gesetzt werden kdnnen, so sind auch der Mdg-
lichkeitssinn und der Wirklichkeitssinn nicht selbsttatig miteinander versohnbar. Die
Einbildungskraft bzw. die Lebenskraft sind ebenso wie der Mdglichkeitssinn die pri-
mare Wirkkraft, die rhythmisierend den Verstand ebenso wie den Wirklichkeitssinn zur
Begrenzung ihres Schaffens herausfordern. Im Zentrum des Selbst sprudelt gleichsam
eine Quelle der Energie Gottes, in der man sich nach Kierkegaard durchsichtig griinden
soll und deren Energien immer wieder geformt werden wollen. Der zentrale Punkt bei
diesem energetischen Konzept des Selbst ist aber nun, dass diese Energien fur den Men-
schen eben nicht verfugbar sind, sondern ihr freies Flie3en sich als Gunst bzw. gottliche
Gnade einstellt.

53

82



asthetische zur Seite: Insofern der Heilige seine Idee immer schon
verwirklicht hat, indem er sich in der Potentialitat seiner Mdglichkeiten fihlt,
muss er um diese Verwirklichung nicht mehr gegen andere Individuen
kampfen. Der &sthetisch befreite Mensch wird immer auch ein guter Mensch
sein. Schopenhauer erinnert an die Lehre Luthers, ,,dass, nachdem der Glaube
(die Erlosung des Menschen vom Willen — A.d.V.) eingetreten, die guten
Werke ganz von selbst aus ihm hervorgehen, als Symptome, als Friichte
desselben* (1997, 870, S. 590f.). Alle Eigenmachtigkeit verabschiedend, wird
der Mensch gleichsam zum Medium Gottes, in dessen Macht er sich
durchsichtig gegriindet hat.

Die Wirklichkeit fiir den solcherart befreiten Menschen stellt sich ihm nun
anders dar, als sie es noch fir ihn als Individuum tat. Schopenhauer schreibt,
dass sich ,,das fir uns Seiende als das Nichts und jenes Nichts als das Seiende
zeigen“ wiarde (1997, 871, S. 593), und macht damit auf die Radikalitat, mit
der sich die Wirklichkeit im Zuge der Selbstverwandlung des Menschen
verwandelt, aufmerksam. Die verwandelte Wirklichkeit des Heiligen ist die
Welt der Ideen, die er — im freien Spiel der Vermdgen stehend — erkennt. Dem
Individuum ist alles, was es nicht nach Maligabe des Satzes vom Grunde
erkennt und zu sich in Beziehung setzen kann, also eben auch die Welt der
Ideen, nichts, genauso, wie fir den Heiligen die Relationen, die das
Individuum erkennt, nichts sind, weil er die Objekte nicht mehr zu sich in
Beziehung setzt, sondern sie sich von sich aus als Ideen zeigen l&sst.

Die Erlosung vom Willen im freien Spiel der Vermdgen ist nichts, was,
einmal eingetreten, nun nicht mehr verloren gehen konnte, wie Schopenhauer
schreibt:

»Vielmehr muss sie durch steten Kampf immer aufs Neue errungen werden. Denn da
der Leib der Wille selbst ist, nur in der Form der Objektitat, oder als Erscheinung in der
Welt als Vorstellung; so ist, so lange der Leib lebt, auch noch der ganze Wille zum Leben
seiner Mdoglichkeit nach da, und strebt stets in die Wirklichkeit zu treten (...).* (1997, 868,
S. 568)

Der Leib als Objektivation des Willens ist voll des Willens zum Leben und
macht in Form seiner Bedurfnissen wie den nach Nahrungsaufnahme und
Fortpflanzung, die Ausdruck seines Wollens sind, immer wieder auf sich
aufmerksam. Diesen Bedurfnisse, kombiniert mit der Verlockung der Motive,
die dem Menschen die Erfullung der Bedirfnisse vorgaukeln, ist schwer zu
widerstehen. Der christlichen Lehre verwandt, erscheint der Leib bei
Schopenhauer als Widersacher des Geistes, der den willensvergessenen Geist
des Heiligen versucht, seinen erldsten Zustand aufzugeben und sich um die
Erflullung der Bedurfnisse zu sorgen. Das Phanomen der Heiligkeit — wie

83



Schopenhauer es an Asketen bestaunt — besteht fur ihn gerade darin, dass der
Mensch, indem er den Willen verneint, in offenen Widerspruch zu der
Erscheinung seines Leibes tritt, indem er verneint, was sie als Objektivation
des Willens ausspricht. Die letztglltige Erlosung des Menschen vom Willen —
die sich nicht vom Zustand des freien Spiels der Vermogen unterscheidet,
diesen Zustand aber ungefahrdet fiir den Menschen bereithalt — tritt wegen der
Verhaftetheit des Leibes mit dem Willen erst mit dem Tod ein (vgl. 1997, 8§68,
S. 556).

84



6 Nietzsches Willensbejahung im Durchgang durch die
Verneinung des Willens: Die Inversion der Trans
zendenz als Novum der Geburt der Tragodie

»Die Geburt der Tragddie hat ihr Pathos zwar in der Abwehr der Resigna-
tionslehre Schopenhauers, ist aber bis ins einzelne von dessen System
gepragt” — schreibt Szondi im Versuch uber das Tragische (1964, S. 45f.). Das
Thema der folgenden Abschnitte ist nicht, diese Pragung des friilhen Nietzsche
durch Schopenhauer in allen Einzelheiten nachzuweisen, als vielmehr, eine
zentrale strukturelle Vergleichbarkeit, auf die Hihn (2002) aufmerksam
macht, die meines Wissens in der Sekundérliteratur bisher ansonsten aber
nicht bedacht wurde, aufzudecken. Die Willensbejahung Nietzsches — das sei
hier schon angedeutet — ist nicht ohne einen Durchgang durch die Verneinung
des Willens, wie sie Schopenhauer vorexerziert hat, denkbar. Diese
strukturelle Vergleichbarkeit ergibt sich daraus, dass Nietzsche schon in der
Anlage seiner Geburt der Tragddie Schopenhauer folgt: Das Ur-Eine als
Zentralkategorie seiner Fruhschrift wird genauso wie der Wille Schopenhauers
als selbstentzweit und leidend betrachtet, der Mensch ist als Individuum
genauso in dieses selbstzerstorerische Willensgeschehen eingelassen und
muss, um ihm zu entkommen, den Willen verneinen, auch wenn es Nietzsche
schlieBlich darum geht, ihn durch diese Verneinung hindurch zu bejahen®.
Mit dieser strukturellen Vergleichbarkeit zwischen Schopenhauer und
Nietzsche kommt auch das kantische freie Spiel der Vermdgen — mit dessen
Hilfe Schopenhauers Zustand der Willensverneinung interpretiert wurde — in
den Blick: Nietzsche selbst benutzt — hierin tber Schiller von Kant beeinflusst
— die Konstruktion des Spiels wiederholt. Meine Interpretation des
Gedankengebdudes der Geburt der Tragddie wird im wesentlichen der
Auslegung Fleischers — wie sie sie in ihrem Aufsatz Dionysos als Ding an sich
(1988) vorgelegt hat — folgen, mit der Nietzsches friihe Philosophie als
»asthetische Metaphysik* (1988, S. 74) zu lesen ist, die es in den folgenden
Abschnitten zu rekonstruieren gilt.

6.1 Nietzsches asthetische Metaphysik in der Geburt der
Tragddie

Nietzsche fasst in seinem spater erschienenen, der Geburt der Tragodie
vorangestellten Versuch einer Selbstkritik die Grundkonstruktion seiner

> Auf die Vergleichbarkeit von Schopenhauers Selbstentzweiung des Willens und Nietz-
sches Urwiderspruch im Ur-Einen weist Decher (1985, S.116f.) hin.

85



LArtisten-Metaphysik® (2003, S. 17) mit wenigen Worten zusammen (2003, S.
17):

»(...) das ganze Buch kennt nur einen Kiinstler-Sinn und — Hintersinn hinter allem
Geschehen, — einen ,,Gott“, wenn man will, aber gewiss nur einen génzlich unbedenklichen
und unmoralischen Kunstler-Gott, der im Bauen wie im Zerstoren, im Guten wie im
Schlimmen, seiner gleichen Lust und Selbstherrlichkeit inne werden will, der sich, Welten
schaffend, von der Not der Fille und Uberfille, vom Leiden der in ihm gedringten
Gegensétze 16st. Die Welt, in jedem Augenblicke die erreichte Erlosung Gottes, als die
ewig wechselnde, ewig neue Vision des Leidendsten, Gegensatzlichsten, Widerspruch-
reichsten, der nur im Scheine sich zu erlésen weil (...).*

Der Kunstler-Gott oder das ,,Ur-Eine* — wie Nietzsche ihn an anderer
Stelle auch fasst (2003, S. 38) - ist als An-Sich der Welt — genauso wie der
Wille Schopenhauers — als in sich gegensétzlich, also selbstentzweit, und
leidend charakterisiert. Erlésung vom Leiden findet das Ur-Eine — so l&sst sich
dem Zitat weiter entnehmen - einerseits in der Selbstherrlichkeit des
Schaffens und Zerstérens und andererseits im von ihm erzeugten Schein, in
dem es sich gespiegelt und verherrlicht finden kann.

Das Ur-Eine besteht — sonst ware es solcher Selbsterlésung nicht fahig —
aus zwei entgegengesetzten Prinzipien, dem Dionysischen und dem Apolli-
nischen, ,kinstlerische Méachte (...), die aus der Natur selbst, ohne Ver-
mittlung des menschlichen Kunstlers, hervorbrechen® (2003, S. 30). Dionysos
als der Gott der Musik (vgl. 2003, S. 103), die fir Nietzsche im Sinne
Schopenhauers die ,,Sprache des Willens* (2003, S. 107) ist, représentiert
dabei den Willen, wéhrend Apollon als der ,,Gott aller bildnerischen Krafte*
(2003, S. 27) die Formen bereitstellt, mit deren Hilfe Dionysos sich
ausspricht™. Dionysos bedarf zu seiner Selbsterlésung des Apollon, der zum
kosmischen Geschehen das Formprinzip, das principium individuationis, das
er selbst nicht aufbringt, beisteuert (vgl. Fleischer 1988, S. 83). Nietzsche
spricht das Ineinander beider Naturkréfte aus, wenn er vom tragischen
Knstler sagt, dass er ,,zugleich Rausch- und Traumkinstler* (2003, S. 30) sei.
Diese Aussage lasst sich auf das Willensgeschehen tbertragen, insofern der
menschliche Kinstler auf dem Hohepunkt des Kunstschaffens als tragischer
Kinstler ,,Nachahmer* (2003, S. 30) der Natur ist, also mikrokosmisch das
vollfiihrt, was das Willensgeschehen makrokosmisch vormacht. Das Ur-Eine

> Szondi macht Schopenhauer als Ahnherr der Begriffe ,,dionysisch* und ,,apollinisch* —

wie der frihe Nietzsche sie fasst — aus: ,,Als Ahnen der beiden Nietzscheschen Kunst-
prinzipien ,,dionysisch* und ,,apollinisch* durfen wohl Schopenhauers Begriffe ,,Wille*
und ,,Vorstellung* angesehen werden. Den urspriinglichen blinden Drang des einen fand
Nietzsche in der Rauschwelt des Dionysos wieder, die Sichtbarkeit und Selbsterkenntnis
des anderen in der Traum- und Bilderwelt Apolls (...)*. (1964, S.46)

86



ist also genauso wie der Mensch als tragischer Kinstler zugleich Rausch- und
Traumkinstler: Die Naturkréafte des Dionysischen und Apollinischen greifen
ineinander, um als Produkt ihres Zusammenwirkens den ,,lustvollen Schein,
(den das Ur-Eine — A.d.V.) zu seiner steten Erlésung braucht* (2003, S. 38),
zu gebaren. Der Schein ist eine apollinische Objektivation eines dionysischen
Zustandes, wobei wichtig ist, dass beide Gottheiten nicht ohne einander
konnen: Wahrend der dionysische Wille als Inhalt sich nicht ohne die
apollinische Form objektivieren kann, ist die apollinische Form auf den
dionysischen Willen als Inhalt angewiesen. Das Zusammenwirken wvon
Dionysos und Apollon wird im ,,Bruderbund beider Gottheiten* symbolisiert,
Uber den Nietzsche schreibt: ,,Dionysos redet die Sprache des Apollo, Apollo
aber schliellich die Sprache des Dionysos* (2003, S. 140). Die Botschaft
dieser Wendung ist klar: Die dionysische Wahrheit des Willensgeschehens
objektiviert sich in der Sprache der Schonheit Apollons, wahrend die Sprache
der Schonheit Apollons auf die dionysische Wahrheit des Willensgeschehens
transparent wird. Das Zusammenwirken der beiden Gottheiten Dionysos und
Apollon hangt nach Nietzsche von ,fortwdhrendem Kampfe und nur
periodisch eintretender Vers6hnung* ab, wobei sie ,,sich gegenseitig zu immer
neuen kréftigeren Geburten* reizen (2003, S. 25). Der Kampf ist Resultat ihrer
Gegensatzlichkeit: Wahrend Apollon die ,,Verg6ttlichung des principii
individuationis* (2003, S. 39) und der ,,maRvollen Begrenzung“ (2003, S. 28)
ist, dessen VermoOgen darin besteht, den dionysischen Willen mit Hilfe der
Form der Individuation zu bandigen, entfaltet Dionysos seine Wirkmacht
gerade im ,,Zerbrechen des principii individuationis® (2003, S. 28), entspricht
er dem Willen, der in seiner ,,Zeugungslust“ (2003, S. 109) die Grenzen des
Individuums nicht achtet, um neue Inhalte hervorzubringen. Die Verséhnung
ist der Moment des Bruderbundes, der als Produkt ihres Zusammenwirkens
den Schein als apollinische Formung eines dionysischen Inhalts hervorbringt,
der, je tiefer die dionysische Wahrheit des Willensgeschehens im Bewusstsein
des Ur-Einen présent ist, sich auch desto schoner in den apollinischen
Geburten des Scheins ausspricht, um, denn das ist die Aufgabe des Scheins,
die schreckliche Wahrheit soweit zu verhullen, wie es zum Weiterleben des
Ur-Einen notwendig ist. Der ,,Bruderbund beider Gottheiten* (2003, S. 140)
bzw. ihr Zusammenwirken lasst sich meiner Ansicht nach in strukturelle
Analogie zum kantischen freien Spiel der Vermdgen stellen, wenn man — wie
bisher getan — das Dionysische und das Apollinische jeweils als Vermoégen
bzw. — wie Nietzsche es macht — als ,,kinstlerische Machte (...) der Natur*
(2003, S. 30) begreift. Die energetische Einbildungskraft setzt nach Kant —
wie oben ausfuhrlich dargelegt — die Mannigfaltigkeit des Besonderen
zusammen und fordert den Verstand immer wieder aufs neue heraus, das
Produkt dieser Zusammensetzung in seinen Grenzen zu begreifen, ihm eine

87



Form zu geben, woraus dann wiederum die Ideen hervorgehen. Analog dazu
stellt Dionysos in seiner ,,Zeugungslust” (2003, S. 109) den Willen als Inhalt,
der von Apollon mit Hilfe seiner Formkraft zur Scheinwelt vergegenstandlicht
wird. Diesen Analogieschluss legt Nietzsche — hierin Uber die Vermittlung
durch Schiller von Kant beeinflusst® — selber nahe, wenn er vom
»Klnstlerischen Spiel* spricht, ,,welches der Wille, in der ewigen Flle seiner
Lust, mit sich selbst spielt* (2003, S. 152)°".

Das Produkt des Spiels der Brudergottheiten ist der Schein, welchen ,wir,
vollig in ihm befangen und aus ihm bestehend (...), als empirische Realitét zu
empfinden gendtigt sind*“ (2003, S. 38f.). Dionysos objektiviert sich unter
Mithilfe des Apollon im Sinne des durch Nietzsche von Schopenhauer
ubernommenen principium individuationis, d.h. in Erscheinungen in Raum
und Zeit, die mit Hilfe des Prinzips der Kausalitat miteinander verknipft sind,
d.h. in dem, was wir unsere empirische Wirklichkeit nennen. Das Ur-Eine
sucht also Erlésung im Schein der Wirklichkeit des Menschen. Das Problem —
das sich aus dieser Konstellation fiir das Ur-Eine ergibt — ist nun folgendes: So
wabhr sich das Ur-Eine zu seiner Verherrlichung im Schein der Hilfe Apollons,
des principium individuationis, bedient, so wahr ist auch diese Scheinwelt
durch dieses principium individuationis gepragt. Das Ur-Eine erleidet als
Dionysos die Schmerzen der Individuation; der eine dionysische Wille wird in
eine Vielzahl von Individuen zerstiickelt; Dionysos ist — wie Nietzsche
schreibt — ,,jener die Leiden der Individuation an sich erfahrende Gott, von
dem wundervolle Mythen erzdhlen, wie er als Knabe von den Titanen
zerstlickelt worden sei (2003, S. 72). Das ewige Gesetz wird von den Titanen
an Dionysos vollstreckt, der — unter dem Schwert der Individuation der
Titanen, letztlich unter dem des Apollon, dessen er sich zu seiner Objekti-
vation bedient — im ambivalenten Gefiihl von Erlésung und Trauer, wie es die
eigene schmerzvolle Verwandlung erzeugt, sowohl l&chelt als auch weint,
wobei Nietzsche festhalt: ,,Aus dem Lé&cheln des Dionysos sind die olym-
pischen Gotter, aus seinen Trénen die Menschen entstanden® (2003, S. 72).
Die Individuen der Welt sind also — so l&sst sich dieser Mythos deuten — Teile
des zerstiickelten Dionysos, der ,,in diesem Zustand als (Dionysos — A.d.V.)
Zagreus verehrt” (2003, S. 72) wird, also unter dem Schwert der Titanen nicht
etwa stirbt, sondern in die Individuen der Welt verwandelt wird und in diesen

*® Diese Weg der Beeinflussung Nietzsches durch Kant tber Schiller betreffs des Spiel-

begriffs stellen Thorgeirsdottir (1996, S.64) und Wohlfart (1991, S.274ff.; 1991b, S.96)
heraus.

Diesen Analogieschluss von Kants freiem Spiel der Vermdgen auf Nietzsches Spiel des
Willens wird im folgenden und auch bei der Interpretation des menschlichen Spiels —
das ja eine Nachahmung des kosmischen Willensspiels ist — genauer erldutert werden.

57

88



— die Leiden der Individuation an sich erfahrend — weiterlebt. Das Problem des
Ur-Einen, das im Schein der Wirklichkeit des Menschen seine erlésende
Verherrlichung anstrebte, ist, dass seine Objektivation wieder nur neues
Leiden, ndmlich das menschliche Leiden der Individuation, spiegelt. Die
»metaphysische Aufgabe* des Menschen — wie Fleischer sie nennt (1988, S.
85) — springt ins Auge: Das Ur-Eine findet sich nur dann im Schein der
empirischen Wirklichkeit verherrlicht, wenn sich die Individuen, aus denen er
besteht, selber von ihrem Leiden der Individuation befreien und ihr Dasein fir
sich selbst als bejahenswert empfinden. Nietzsche schreibt, diesen
Zusammenhang verdeutlichend: ,,In den Griechen wollte der Wille sich selbst,
in der Verklarung des Genius und der Kunstwelt, anschauen; um sich zu
verherrlichen, mussten seine Geschopfe sich selbst als verherrlichenswert
empfinden (...)* (2003, S. 37). Diese Situation ist die Motivation flr den Kult
der Tragddie, als deren ,,dramatisches Urphdnomen* Nietzsche folgendes
benennt: ,sich selbst vor sich verwandelt zu sehen* (2003, S. 61). Diese
»Verzauberung“ (2003, S. 61) ist Produkt des Rausches, in dem der Mensch
als ,,Nachahmer* des Willensspiel ,,zugleich Traum- und Rauschkiinstler ist
(2003, S. 30), d.h. — in Analogie zum kantischen freien Spiel der Vermogen,
was im néchsten Abschnitt genauer beleuchtet werden wird — spielt. Der
Mensch erschliel3t sich im Spielen seine Ideenhaftigkeit (vgl. Abschnitt 5.1) ,
findet im Zentrum seiner spielerischen Téatigkeit zur Ruhe und Selbstgentig-
samkeit, weil er alles, was er tberhaupt nur sein kénnte, zugleich ist, und gibt
dem Ur-Einen einen Spiegel, in dem es sich im Menschen als dem von ihm
hervorgebrachten Schein verherrlicht finden kann, wie Nietzsche schreibt:

»Insofern aber das Subjekt Kinstler ist, ist es bereits von seinem individuellen Willen
erlost und gleichsam Medium geworden, durch das hindurch das eine wahrhaft seiende
Subjekt seine Erlésung im Scheine feiert.” (2003, S. 47)

Der Mensch als Medium eint den zerstlickelten Dionysos wieder, insofern
sich im Rausch der Tragddie der ,,.Bund zwischen Mensch und Mensch* (den
Teilen des Dionysos) (2003, S. 29) wieder schliel3t und der Mensch sich ,,als
Gott fuhlt (...), wie er die Gotter im Traume wandeln sah“ (2003, S. 30), d.h.,
die Zerstlickelung des Dionysos in Menschen und Gotter insofern wieder
aufgehoben wird, als der Mensch seine hdchste Seinsweise — wie er sie in den
Gottern verherrlicht — im Spielen realisiert : ,,Die Hoffnung (...) auf eine
Wiedergeburt des Dionysos, die wir jetzt als das Ende der Individuation
ahnungsvoll zu begreifen haben* (2003, S. 72), hat sich erfillt. Der Mythos
erzéhlt, wie Demeter, die Mutter des Dionysos, die aufgrund der Zerstlicke-
lung des Dionysos, seiner Verwandlung in den die Leiden der Individuation an
sich erfahrenden Dionysos Zagreus, in ,ewige Trauer” gehtllt war, sich
erstmals wieder ,,freut, als man ihr sagt, sie konne den Dionysos noch einmal
gebéren“ (2003, S. 72), eine Wiedergeburt, die sich im berauschten Menschen

89



vollzieht. Das Ur-Eine findet sich in der Vision der vom einen Dionysos
erflllten, verzauberten Menschen verherrlicht, insofern der Mensch sich im
Rausch der Tragddie in seiner lIdeenhaftigkeit erschlief3t, in deren Anschauung
sich das Ur-Eine beruhigen kann. Das Motiv, die vollendete Scheinwelt des
spielenden Menschen in Analogie zu Schopenhauer als Ideen, in denen auch
der schopenhauersche Wille sich ursprunglich objektiviert, zu interpretieren,
liegt in der Scheinkraft und Erlésungsmachtigkeit der von Dionysos mit Hilfe
Apollons hervorgebrachten Objektivationen. Nietzsche spricht — womit sich
dieser Interpretationsansatz belegen lasst — auch von der ,,Ewigkeit der
Erscheinung®, die die Heilkraft der apollinische Objektivation auszeichnet,
von der ,,Schonheit”, die den ,Schmerz (..) aus den Ziugen der Natur®
hinwegliigen wiirde (2003, S. 108). Alle Mdglichkeiten der Erscheinung, die
sie in der Natur schmerzvoll in einem Nacheinander von Formbestimmungen
auslegen muss, wobei die Realisation einer Mdglichkeit die anderen Moglich-
keiten zunichte macht, werden in der Idee zugleich und in einem angesehen:
Die ldee ist die Erscheinung in der Potentialitat ihrer Moglichkeiten. Der
dionysische Wille, der sich im apollinischen Schein spiegelt, findet aufgrund
des ldeencharakters dieses Scheins — wie er im spielenden Menschen entsteht
— zur Ruhe, weil er sich in der Idee in seiner Potentialitat sieht, d.h. nichts
mehr anzustreben braucht, weil er alles schon zugleich ist. Das Ur-Eine findet
seine Erldsung im Schein.

Das Spiel der Brudergottheiten im Herzen des Ur-Einen — von dem oben
die Rede war — ware aber noch nicht vollstandig begriffen, wenn es sich im
einmaligen Hervorbringen des Scheines erschopfte: Das Ur-Eine hat gegen-
Uber der ,,vollen Lust am Schein®“ — wie Nietzsche schreibt — ,,noch héhere
Befriedigung an der Vernichtung der sichtbaren Scheinwelt” (2003, S. 151).
Das Spiel des Ur-Einen besteht im ,,spielenden Aufbauen und Zertrimmern*
(2003, S. 153) der Scheinwelt, d.h., die Objektivation des dionysischen
Willens im apollinischen Schein wird immer wieder, nachdem sie hervor-
gebracht ist und das Ur-Eine sich in seinem Spiegel seiner Selbstherrlichkeit
inne werden und beruhigen konnte, zerstort, um durch eine neue, die
Abgrindigkeit des Willensgeschehens tiefer abspiegelnde Vision — wie sie die
Fortsetzung des Spiels erzeugt — ersetzt zu werden. Der dionysische Willen
wird in diesem Prozess immer wieder durch seine apollinische Vergegenstand-
lichung vor seiner Hinfélligkeit und seinem selbstzerstorerischen Charakter
bewahrt, weil er — anstatt durch seine innere Gegensatzlichkeit in eine Flucht
in die Dynamik getrieben — immer wieder die Moglichkeit hat, sich im
Anschauen des apollinischen Scheins, in seiner Verherrlichung im spielenden
Menschen, zu beruhigen. Nietzsche schreibt, dass das ,,Wirken des delphi-
schen Gottes* sich darauf beschrankte, ,,dem gewaltigen Gegner durch eine

90



zur rechten Zeit abgeschlossene Versohnung die vernichtenden Waffen aus
der Hand zu nehmen* (2003, S. 32), und zwar, bevor Dionysos sich gegen sich
selbst wendet, der Wille an sich selbst zehrt, weil es nichts auf3er ihm gibt, an
was er sonst zehren konnte. Apollon ist als Teilnehmer im Spiel zu jeder Zeit
des Spiels gegenwaértig: Wie das harmonische Ineinander von Einbildungs-
kraft und Verstand in Kants freiem Spiel der Vermdgen, wird die apollinische
Form immer wieder aufgerufen, den dionysischen Willen zu bandigen. Dieses
Spiel zeichnet aus, dass abwechselnd Dionysos und Apollon, wiewohl beide
zu jeder Zeit wirkend, die Oberhand haben: Der dionysische Wille erhalt
durch Apollon solange seine Form, bis sie sich im erfullten Schein des
spielenden Menschen, in dessen Anschauung das Ur-Eine seine Selbstver-
herrlichung und Erlésung findet, vollendet, was die Bewegung des Aufbauens
darstellt. Nietzsche beschreibt den Einsatzpunkt der Phase, in der Dionysos
die Oberhand hat:

,Damit aber bei dieser apollinischen Tendenz die Form nicht zu &gyptischer Steifigkeit
und Kélte erstarre, damit nicht unter dem Bemdihen, der einzelnen Welle ihre Bahn und
ihren Bereich vorzuschreiben, die Bewegung des ganzen Sees ersterbe, zerstorte von Zeit
zu Zeit wieder die hohe Flut des Dionysischen alle jene Zirkel, in die der einseitig
apollinische Wille das Hellenentum zu bannen suchte.” (2003, S. 70)

Das Zertrimmern der Scheinwelt setzt also je ein, wenn die apollinische
Form der Lebendigkeit des dionysischen Willens nicht mehr angemessen ist,
wenn ihre innere Strahlkraft versiegt und sie erkaltet: Dann sprengt der
dionysische Wille die alte Form gleichsam von innen auf, um schliel3lich von
Neuem durch Apollon geformt zu werden. Bei dem Versuch, sich von diesem
Spiel des Willens ein Bild zu machen, muss man bedenken, dass die Zeit eine
Kategorie ist, die nur in der Scheinwelt der Menschen existiert, insofern sie
durch das principium individuationis geformt und daher auch durch dieses
bestimmt ist. Das Spiel des Willens ist wie das menschliche freie Spiel der
Vermdgen — um wiederholt auf ein Zitat Dorflingers (vgl.1990, S. 76) zuriick-
zugreifen — Tatigkeit als Ruhe. Der Wille bzw. das Ur-Eine ist, so wahr es im
Spielen seine innere Gegensatzlichkeit austragen muss, leidend, aber, sofern
es spielt, d.h. sich im Zusammenwirken seiner Vermdgen im Aufbauen und
Zerstoren seiner Selbstherrlichkeit inne wird und sich im spielend aufgebauten
Schein in dieser Selbstherrlichkeit gespiegelt findet, erlost.

6.2 Der verzauberte Mensch als Produkt des Bruderbundes von
Dionysos und Apollon

Nietzsche fiihrt den Menschen im Sinne seiner Leitfigur des tragischen
Kinstlers als ,,Nachahmer* (2003, S. 30) des Spiels des Willens ein, der im
Zugleichsein von ,, Traum- und Rauschkunstler* (2003, S. 30) die Vollendung

91



des Scheins — in dem das Ur-Eine sich verherrlicht findet — darstellt. Der
Mensch spielt also genauso wie der Wille. Daraus ergibt sich die Frage,
inwiefern sich das Spiel des Menschen nach Nietzsche mit dem Spiel, als das
Schopenhauers Figur der Willensverneinung hier interpretiert wird,
vergleichen l&sst. Die These dieses Abschnitts ist, dass Nietzsches tragischer
Kinstler genauso wie Schopenhauers Heiliger auf die Verneinung des Willens
angewiesen ist, um sich zu dem Zustand — den das Spiel darstellt — befreien zu
kdnnen.

Szondi glaubt, den zentralen Unterschied zwischen Schopenhauer und
Nietzsche auszumachen, wenn er im Versuch (ber das Tragische schreibt,
dass ,,die Kunst (bei Nietzsche im Gegensatz zu Schopenhauer — A.d.V.) nicht
mehr der klare Spiegel ist, in dem die Welt der Individuation das Urteil tber
den Willen spricht, sondern ein Zeichen, dass die Individuation den ,,Urgrund
des Ubels“ darstellt und zugleich die ,,freudige Hoffnung, dass der Bann der
Individuation zu zerbrechen sei“* (1964, S. 47). Er Ubersieht dabei meines
Erachtens, dass Schopenhauer in seinem negativen Urteil von der Warte der
Individuation Uber den Willen nichts anderes meint, als was Nietzsche von der
Warte der Ureinheit des Individuums mit der Welt sagt: Die Individuation, die
Zersplitterung des Willens in sich selbst bekdmpfende Teilwillen, ist auch fir
Schopenhauer der Urgrund des Ubels. Der Zustand der Verschmolzenheit des
Subjekts mit dem Objekt, also das ,,Subjekt der Erkenntnis* (Schopenhauer
1997, S. 309) bzw. die ,ewige, im Grunde der Dinge ruhende Ichheit”
(Nietzsche 2003, S. 45), ist sowohl fur Schopenhauer als auch fiir Nietzsche
die Utopie der Tragtdie. Hiihn schreibt:

,»Ist das Dionysische doch vor allem eine abkiirzende Redeweise fiir den Selbstvollzug
(...) einer Selbstuberschreitung, die der friihe Nietzsche — beredt genug — gar nicht anders

als in dem von seinem Lehrer bereitgestellten VVokabular der Willensverneinung, ndmlich
als Aufhebung des principium individuationis zu umschreiben vermochte.* (2002, S. 181)

Die Voraussetzung, sich als Subjekt der Erkenntnis zu erschlieRen, ist bei
Schopenhauer die Willensverneinung: Dass Nietzsche mit dem ,,Zerbrechen
des principii individuationis®* (2003, S. 28) nicht nur eine Redeweise von
Schopenhauer Gbernimmt, sondern selber — um ins Spiel als Gipfelpunkt der
TragOdie zu gelangen — seinen Willen verneint, gilt es nun zu zeigen.
Nietzsche spricht davon, dass zur Erreichung der ,,h6chsten Lust (...) der Weg
durch Untergang und Verneinung fuhrt* (2003, S. 135). Was hier verneint
wird, ist der individuelle Wille im Menschen, um das principium indi-
viduationis aufzuheben und mit dem einen Willen, der allem zugrunde liegt,
zu verschmelzen. Nietzsche schreibt:

»Wir sollen erkennen, wie alles, was entsteht, zum leidvollen Untergange bereit sein
muss (...). Wir sind wirklich in kurzen Augenblicken das Urwesen selbst und fuhlen dessen

92



unbandige Daseinsgier und Daseinslust; der Kampf, die Qual, die Vernichtung der
Erscheinungen diinkt uns jetzt wie notwendig, bei dem UbermaB von unzahligen, sich ins
Leben drangenden und stoRenden Daseinsformen, bei der Gberschwéanglichen Fruchtbarkeit
des Weltwillens; wir werden von dem wiitenden Stachel dieser Qualen in demselben
Augenblicke durchbohrt, wo wir gleichsam mit der unermesslichen Urlust am Dasein eins
geworden sind und wo wir die Unzerstorbarkeit und Ewigkeit dieser Lust in dionysischer
Entziickung ahnen. Trotz Furcht und Mitleid sind wir die Glicklich-Lebendigen, nicht als
Individuen, sondern als das eine Lebendige, mit dessen Zeugungslust wir verschmolzen
sind.” (2003, S. 109)

Der Wille scheint hier nicht verneint, sondern in geradezu totaler Ent-
grenzung bejaht zu werden. Dieser Eindruck tauscht aber tber den Umstand
hinweg, dass das Individuum zum ,,leidvollen Untergange* bereit sein muss,
dass also der individuelle Wille verneint werden muss, bevor es zu einem
Verschmelzen mit dem Weltwillen kommt. Die Verneinung des individuellen
Willen fuhrt dazu, dass der Mensch vom Willen nicht langer beherrscht wird,
dass er ihm nicht langer aufsitzt, sondern sich durch die Freiheit vom Willen
zur Freiheit des Willens befreit, d.h. vom spielerischen, erl6sten, befreiten
Willen durchflossen wird®. Die innere Distanz zum Willen bzw. die
Verschmolzenheit mit einem nur spielerischen, erlésten, freien Willen im
Rausch betonend, unterscheidet Nietzsche selber die totale Identifikation mit
dem Willen vom spielerischen Verhéltnis zu ihm:

»Diese Welt (der Vereinigung von Dionysos und Apollon — A.d.V.) offenbart sich in
einem Spiel mit dem Rausche, nicht in einem vélligen Verschlungensein durch denselben.

Im Schauspieler erkennen wir den dionysischen Menschen wieder, den instinktiven
Dichter, Sanger, Tanzer, aber als gespielten dionysischen Menschen.* (2003, S. 567)

Die innere Distanz, die der Mensch durch die Verneinung seines indivi-
duellen Willens zum Weltwillen aufgebaut hat, bleibt ihm in der Ver-
schmolzenheit mit dem spielerischen, erlésten, freien Weltwillen erhalten,
insofern er als tragischer Kunstler ,,zugleich Rausch- und Traumkdinstler
(2003, S. 30) ist, d.h. Apollon — damit Dionysos nicht durch seine innere
Gegensatzlichkeit in eine heillose Flucht in die Dynamik getrieben wird —
Dionysos in jedem Augenblick die ,vernichtenden Waffen aus der Hand“
nimmt (2003, S. 32). Nietzsche spricht aufgrund dieses Zusammenwirkens
von Dionysos und Apollon auch von einer ,,Idealisierung der Orgie* (2003, S.
556) bzw. ,Vergeistigung der Dionysosfeier* (2003, S. 558), die den
Dionysoskult der Griechen zu einem ,,WelterlGsungsfest* (2003, S. 556)
machte, wohingegen er nach Nietzsche bei den ,,Asiaten (die Apollon nicht

*% Nietzsche spricht eigens davon, dass der ,,Kunstler (...) von seinem individuellen Willen

erlost und gleichsam Medium geworden (2003, S.47) ist, d.h. anstelle dem Weltwillen
aufzusitzen und sich vor ihm hertreiben zu lassen, ihn als spielerischen Willen sich
durchstromen l&sst.

93



kannten — A.d.V.) die roheste Entfesselung der niederen Triebe* (2003, S.
556) bedeutete. Der dionysische Wille als Inhalt wird im Kult der Tragddie in
jedem Moment mit Hilfe der apollinischen Form vergegenstandlicht, wie
Nietzsche schreibt: ,,die griechische Tragddie haben wir als den dionysischen
Chor zu verstehen, der sich immer von neuem wieder in einer apollinischen
Bilderwelt entladet” (2003, S. 62). Der tragische Mensch verschmilzt mit dem
»Urkinstler der Welt* (2003, S. 48), dem Ur-Einen, um genau wie dieses
spielerisch dionysische Inhalte in apollinische Formen zu bannen®. Die
Verschmolzenheit mit dem Weltwillen — von der in obigem langeren Zitat die
Rede war — ist keine vollstandige ldentifikation mit ihm, sondern eine, in der
der tragische Mensch zu jeder Zeit durch Apollon auf Distanz zum Weltwillen
ist, genau wie der Weltwille durch Apollon zu sich selber: Der spielende
Mensch wird von einem spielerischen Weltwillen durchflossen, insofern er
ihm nicht aufsitzt, sondern ihm spielerisch mit Hilfe Apollons allaugen-
blicklich eine Form gibt, was ihn selbst in der Ruhe der Tatigkeit als Spiel
halt®:

»Insofern er aber die Musik (als dionysischen Willen — A.d.V.) in (apollinischen
A.d.V.) Bildern deutet, ruht er selbst in der stillen Meeresruhe der apollinischen

Betrachtung, so sehr auch alles, was er durch das Medium der Musik anschaut, um ihn
herum in drangender und treibender Bewegung ist. (Nietzsche 2003, S. 51)

Diese Wendung erinnert an das oben im Zusammenhang der Interpretation
von Schopenhauers Willensverneinung herangezogene Zitat Schillers, dass der
Mensch so lange vor der Gewalt der Natur geschiitzt ist, solange er ihr eine

> Schon Schelling hatte das flr das Kunstschaffen notwendige Zusammenspiel der Ver-

mdgen mit dem Dionysischen und dem Apollinischen assoziiert: ,,Ja nicht einmal bloR
in Gott, selbst im Menschen, soweit ihm ein Strahl von Schopferkraft verliehen ist, fin-
den wir dasselbe Verhéltnil?, diesen selben Widerspruch, eine blinde, ihrer Natur nach
schrankenlose Produktionskraft, der eine besonnene, sie beschrankende und bildende,
eigentlich also negirende Kraft in demselben Subjekt entgegensteht. Jedes Geistes Werk
zeigt sogar dem sinnigen Kenner, ob es aus einem harmonischen Gleichgewicht jener
Thétigkeiten hervorgegangen, oder ob eine von beiden, und welche im Uebergewicht
gewesen. Ein Uebergewicht der producirenden Thétigkeit ist da, wo die Form gegen den
Inhalt zu schwach erscheint, der Inhalt die Form zum Theil Gberwaltigt. Das Gegentheil
findet statt, wo die Form den Inhalt zurlickdrangt, dem Werk die Flle fehlt. Nicht in
verschiedenen Augenblicken, sondern in demselben Augenblick zugleich trunken und
nlchtern zu seyn, dieB ist das Geheimni3 der wahren Poesie. Dadurch unterscheidet
sich die apollinische Begeisterung von der bloR dionysischen. Einen unendlichen Inhalt
—also einen Inhalt, der eigentlich der Form widerstrebt, jede Form zu vernichten scheint
—, einen solchen unendlichen Inhalt in der vollendetsten, d.h. in der endlichsten Form
darzustellen, das ist die hochste Aufgabe in der Kunst“ (Schelling nach Frank 1982,
S.105 — Hervorhebungen vom Verf.).

Nietzsche spricht noch im spater erschienen Dionysos Philosophus von der ,,Ruhe ge-
wisser Rauschempfindungen (strenger: der Verlangsamung des Zeit- und Raumge-
fuhls)* (1960, S.1129).

60

94



Form gibt. Das parallele Zusammenwirken von Dionysos und Apollon
betonend, schreibt Nietzsche:

»Wenn nun der Rausch das Spiel der Natur mit dem Menschen ist, so ist das Schaffen
des dionysischen Kinstlers das Spiel mit dem Rausche. Dieser Zustand lasst sich nur
gleichnisweise begreifen, wenn man ihn nicht selber erfahren hat: es ist etwas Ahnliches,
wenn man traumt und zugleich den Traum als Traum spirt. So muss der Dionysosdiener im
Rausche sein und zugleich hinter sich als Beobachter auf der Lauer liegen. Nicht im
Wechsel von Besonnenheit und Rausch, sondern im Nebeneinander zeigt sich das
dionysische Kdnstlertum.“ (2003, S. 555f.)

Der Rausch Nietzsches stellt also gleichsam eine entgrenzte Kontemplation
Schopenhauers dar. Das Produkt des Bruderbundes von Dionysos und Apollon
Im Menschen ist dessen ,,Verzauberung“ (2003, S. 61): Aus seiner Indi-
viduation befreit, ist er mit dem ,Urklnstler der Welt* (2003, S. 48)
verschmolzen, und wird genauso wie das Ur-Eine im Spiel der Lust des
Aufbauens und Zertrimmerns von apollinischen Objektivationen inne. Diese
Lust lasst sich in Analogie zur Lust stellen, die Kant als Produkt des freien
Spiels der Vermogen herausgearbeitet hatte: Das harmonische Ineinander von
Einbildungskraft und Verstand, das nach Kant die Lust hervorruft, entspricht
dem Zusammenwirken von Dionysos und Apollon, das im berauschten,
spielenden Menschen statthat, als dessen Folge Nietzsche die ,,ewige Lust des
Daseins® (2003, S. 109) herausstellt. Der ,,metaphysische Trost, mit welchem
(...) uns jede wahre Tragddie entlasst”, besteht eben gerade in dem
Bewusstsein, ,,dass das Leben im Grunde der Dinge, trotz allem Wechsel der
Erscheinungen, unzerstdrbar machtig und lustvoll sei*(2003, S. 56), und ist als
solches das Produkt einer Erfahrung, die der spielende Mensch im Rausch
macht. Der spielende Mensch erféhrt durch sich hindurch die lustvolle Un-
erschopflichkeit des dionysischen Willens, der immer wieder durch Apollon
gebandigt, zu ewig neuen Formen zusammengefasst wird. Der Mensch im
freien Spiel der Vermogen ist nun ,,nicht mehr Kinstler, er ist Kunstwerk
geworden® (2003, S30), was sich daraus erklart, dass Nietzsche die Kréfte des
Dionysos und Apollons als Uberpersonliche Naturkrafte fasst, die sich im
Menschen aussprechen. Kunstwerkcharakter hat der spielende Mensch fir das
Ur-Eine, insofern er die Vollendung des von ihm hervorgebrachten apolli-
nischen Scheins ist. Diese Vollendung des apollinischen Scheins ist der
Mensch aber nur, insofern er im Spiel zur &sthetischen Bejahung seiner
Existenz findet, so dass sich das Ur-Eine in ihm verherrlicht finden kann.
Nietzsche schreibt vom ,, Triumph des Willens in seiner Verneinung* (2003, S.
570). Diese Bejahung — so wahr sie zur Verherrlichung des Ur-Einen gereicht
— bleibt noch ganz im Bann der Struktur der Willensverneinung Schopen-
hauers: Zur ,,hochsten Lust* fihrt ,,der Weg durch Untergang und Ver-

95



neinung“ (2003, S. 135)%. Als Nachweis der in der Tradition Schopenhauers
als Bedingung der Bejahung zu vollziehenden Willensverneinung sei hier
noch folgendes Zitat aus dem spéater erschienen Dionysos Philosophus
angefihrt:

,»Philosophie, wie ich sie bisher verstanden habe, ist das freiwillige Aufsuchen auch der
verabscheuten und verruchten Seiten des Daseins. (...) Wie viel Wahrheit ertragt, wie viel
Wahrheit wagt ein Geist? (...) sie nimmt versuchsweise selbst die Mdglichkeiten des
grundsatzlichen Nihilismus vorweg: ohne dass damit gesagt ware, dass sie bei einer
Negation, beim Nein, bei einem Willen zum Nein stehenbliebe. Sie will vielmehr bis zum

Umgekehrten hindurch — bis zu einem dionysischen Jasagen zur Welt, wie sie ist (...)“
(1960, S. 1114).

Die Bejahung des Willens findet auf Grundlage einer vorgéngigen Ver-
neinung des Willens statt, auf Grundlage einer Nicht-Identifikation, die es
Nietzsche wie Schopenhauer erlaubt, in ein spielerisches Verhéltnis zum
Willen zu treten und sie vor der Verschlungenheit durch dessen heilloses
Immer-Weiter-Mussen bewahrt.

Die Verzauberung des Menschen im Rausch des freien Spiels der
Vermaogen, die sich in Analogie zur Verwandlung des Menschen zum Heiligen
bei Schopenhauer stellen lasst, setzt eine positive Selbst- und Welterfahrung
frei, die die Aufhebung der Leiden, die das Leben des Menschen als Indi-
viduum auszeichnen und Schopenhauer wie Nietzsche zu einem priméren
Pessimismus fiihren (Abschnitt 2), erwirkt. Dabei konzentriert sich das
Interesse in diesem Abschnitt auf Nietzsches Antwort auf das Leiden der
Unmoglichkeit von Glick (Abschnitt 2.1), der Determiniertheit des Handelns
(Abschnitt 2.3) und der Gefahrdung des Gemeinsinns (Abschnitt 2.4). Das
melancholische Leiden unter der Herrschaft der Zeit (Abschnitt 2.2) und der
Schrecken als Motiv des Immer-Weiter (Abschnitt 2.5) wird im Abschnitt 7
gesondert zu betrachten sein. Die Gliuckserfahrung im Rausch der Tragddie
speist sich — wie im Laufe des Textes schon mehrfach festgestellt — aus der
asthetischen Lust am freien Spiel der Vermdgen. Nietzsche bezeichnet sie als
»unermessliche Urlust am Dasein®, die zustande kommt, insofern wir mit der
»Zeugungslust“ des Ur-Einen verschmolzen sind (2003, S. 109).

®L Hiihn schreibt iber die Schopenhauer-Rezeption Nietzsches betreffs der Willensbeja-

hung im Durchgang durch eine Verneinung des Willens: ,,(...) nimmt der frihe Nietz-
sche (...) die Bruchstelle eines Nihilismus wahr, der aus dem Nein zu dieser Welt und
durch dieses hindurch die produktiven Funken des dionysischen Jasagens aller erst
schlagen will. So gesehen steht Schopenhauer an der Schwelle zu einer neuen und
aktiven Gestalt des Nihilismus, — einer Schwelle, die er mit der Konzeption eines sich
dementierenden Willens zu berschreiten sich wohl angeschickt, aber selbst nicht tber-
schritten hat* (2002, S.180). Etwas spater spricht Hihn von einer ,,an der Verneinung
sich entzundenden Bejahung* (2002, S.181).

96



Verschmolzen sind wir dabei aber nicht mit dem endlos strebenden Willen,
der Schopenhauers Analyse zufolge fiir die Unmdglichkeit von Glick ver-
antwortlich ist, sondern mit dem spielerischen, erl6sten, freien Willen, von
dem wir nicht vor sich hergetrieben werden, sondern dessen Energie uns
gleichsam durchflieRt. Sie wird im Menschen als frei flieBende Einbildungs-
kraft spirbar, die immer wieder den Verstand zu ihrer Formgebung heraus-
fordert, ein Prozess, Uber den die beiden Vermdgen in das lustvolle freie Spiel
geraten, das dem Menschen Lust und Glick empfinden lasst. Diese
Gluckserfahrung im Rausch wird begleitet durch eine Selbsterfahrung, in der
sich der Berauschte in der Potentialitat seiner Moglichkeiten erfahrt: Insofern
er aller seiner Mdglichkeiten zumindest potentiell zugleich inne ist, gibt es fur
ihn keinen Grund, diesen Zustand zugunsten der Verwirklichung einer
konkreten Mdglichkeit aufzugeben. Das endlose Streben als die Quelle der
Unmdglichkeit von Gluck beruhigt sich in diesem Zustand potentieller
Vollkommenbheit, weil mit ihm der Grund flr dieses Streben eingelost ist.

Schwieriger verhdlt es sich mit der Frage, wie der Mensch nach Nietzsche
Im Rausch der Determiniertheit seines Handelns entkommt: Das verschmel-
zende Aufgehen des Menschen im spielerischen Willen und seinen Objekti-
vationen — wie es als Folge des freien Spiels im Rausch statthat — bewirkt,
dass er, anstelle als Subjekt in einem konkreten Verhaltnis zur Objektwelt zu
stehen, potentiell in allen moglichen Verhaltnissen zur Um- und Mitwelt steht.
Der Berauschte erfahrt sich ebenso wie Schopenhauers Heiliger in der
Potentialitat aller seiner Erscheinungsweisen, die er auf der Grundlage seiner
personlichen, spezifischen Besonderheiten aus sich konfigurieren kann,
insofern er keine konkrete Seinsweise lebt und damit alle anderen Potentiellen
ausschliet. Weil sein Bezug zur Um- und Mitwelt im Rausch mit ein-
geschmolzen ist, kann er sich in der Potentialitat sémtlicher méglicher Bezlige
wahr-nehmen. Man kann das auch folgendermalien betreffs des Zuschauers
der Tragddie fassen: Die Erfahrung der Negativitat der Willensgetriebenheit
als Determination des Handelns — das Elend des ergebnislosen Leidens der
Figuren des tragischen Geschehens — bewirkt im Durchgang durch die
Willensverneinung, wie sie jeder Zuschauer als Teilnehmer der Tragddie®
vollzieht, die Freisetzung von Mdglichkeiten, sich anders zu verhalten. Der
Berauschte geht nicht distanzlos in seinem Charakter auf und agiert diesen
determiniert handelnd aus, sondern er hélt sich in der Freiheit vom

%2 Der Zuschauer der Tragddie im Sinne Nietzsches — so Wischke (1994, S.77) — ist ein

»asthetisches Subjekt, das nicht in einem Verhaltnis wissender Bezugnahme zum Kunst-
werk treten kann, weil es selbst eine Manifestation ist, in der sich die Tragtdie als
Kunstwerk realisiert™.

97



Selbstvollzug vor aller Einlassung auf eine konkrete Seinsweise im Zustand
reiner Potentialitdt, aus der er nun spielerisch einzelne Mdglichkeiten an-
wéhlen und als ,,Schauspieler* seiner Selbst im Rausch bekleiden kann:

»Diese Welt offenbart sich in einem Spiel mit dem Rausche, nicht in einem volligen
Verschlungensein durch denselben. Im Schauspieler erkennen wir den dionysischen

Menschen wieder, den instinktiven Dichter, Sénger, Tanzer, aber als gespielten
dionysischen Menschen.” (Nietzsche 2003, S. 567)

Nietzsche benennt es geradezu als das ,,dramatische Urphdanomen, sich vor
sich selbst verwandelt zu sehen* (2003, S. 61). Zugleich — und damit ware der
dritte Grund des Pessimismus in Form der Gefédhrdung des Gemeinsinns im
freien Spiel des Rausch aufgehoben — schlief3t sich, wie Nietzsche schreibt,
der ,,.Bund zwischen Mensch und Mensch wieder zusammen (...), jetzt
zerbrechen alle die starren, feindseligen Abgrenzungen, die Noth, Willkir
oder ,,freche Mode* zwischen den Menschen festgesetzt haben* (2003, S. 29).
Der Mensch wird ,,Mitglied einer hoheren Gemeinsamkeit* (2003, S. 30).

6.3 Die Inversion der Transzendenz als Ausweg aus der
Mangelsituation des Menschen

Die angesprochene &sthetische Lust am freien Spiel der Vermdgen ist zwar
der Quellgrund der Bejahung des Willens, aber noch nicht die Bejahung
selbst. Wenn man Nietzsches Bejahung in diesen Zustand des Spielens
eintragen wiurde, wirde man den Unterschied zwischen Schopenhauer und
Nietzsche einebnen, denn diese Lust kennt auch ersterer. Diese in der
Kontemplation bzw. im Rausch sich einstellende Lust kann im eigentlichen
Sinne noch nicht als Bejahung verstanden werden, insofern sie sich noch
vollstandig in der von der Verneinung des Willens vorgepréagten Struktur
bewegt: Der Mensch als Heiliger (Schopenhauer) bzw. Traum- und Rausch-
klnstler (Nietzsche) ist eben nicht das Individuum, dessen Abgegrenztheit als
Subjekt von der Welt der Objekte die gewdhnliche Seinsverfassung des
Menschen auszeichnet, sondern ein gerade aus dieser Struktur erloster.
Nietzsche will aber nicht ,bei einem Willen zum Nein*“ stehen bleiben,
sondern ,,vielmehr bis zum Umgekehrten hindurch — bis zu einem diony-
sischen Jasagen zur Welt, wie sie ist“ (1960, S. 1114). ,,Wie sie ist“ heil3t aber
zuallererst einmal, wie sie fir gewohnlich ist, d.h. fir den Menschen im
alltdglichen Seinszustand als Individuum. Nietzsche — dem das Rauscherleben
in allen seinen Facetten nicht fremd gewesen zu sein scheint — benennt als
direkte Folge des Rausches sogar ein Ph&nomen, das man als ,Kater-
stimmung® bezeichnen konnte:

98



»Sobald aber jene alltdgliche Wirklichkeit wieder ins Bewusstsein tritt, wird sie mit
Ekel als solche empfunden; eine asketische, willensverneinende Stimmung ist die Frucht
jener Zustande® (2003, S. 56).

Dieser Ekel als Folge des Rausches ist geféhrlich fur die angestrebte,
letztliche Bejahung des Lebens, insofern er zu einer totalen Entgrenzung der
Willensverneinung im Sinne Schopenhauers, also Gber die zur Freisetzung des
freien Spiels notigen initialen Verneinung hinaus, flhrt, von der sich
Nietzsche vehement zu distanzieren sucht®. Wie gesagt: Die Verneinung des
Willens ist fir Nietzsche ebenso wie fur Schopenhauer die VVoraussetzung, der
Mangelsituation des Lebens in den Rausch bzw. die Kontemplation zu
entkommen. Nietzsche unterscheidet sich aber nun von Schopenhauer, dass er
bei diesem Nein nicht stehen bleiben will und es nicht wie Schopenhauer zu
einer Grundhaltung dem gesamten Leben gegenuber entgrenzen will: Ganz im
Gegenteil ist das zentrale Anliegen seiner Tragddienschrift, ,,als dsthetisches
Phadnomen (...) das Dasein und die Welt ewig* zu rechtfertigen (2003, S. 47),
d.h. trotz der negativen Diagnose uber das Leben, wie er sie mit Schopenhauer
teilt (vgl. Abschnitt 1 u. 2), zu Sinn und Rechtfertigung zu finden. Nietzsche
schliel3t nun an den im obigen eingeriickten Zitat wiedergegebenen Gedanken
an:

,»AUf dieser Stufe der Erkenntnis giebt es nur zwei Wege, den des Heiligen und den des
tragischen Kunstlers: beide haben gemein, dass sie bei der hellsten Erkenntni3 von der
Nichtigkeit des Daseins doch fortleben kénnen, ohne in ihrer Weltanschauung einen Ri3 zu

spuren. Der Ekel am Weiterleben wird als Mittel zum Schaffen empfunden, sei dies nun ein
heiligendes oder ein kunstlerisches* (2003, S. 570).

Der Ekel am Weiterleben nach dem Erwachen aus dem Rausch soll nun,
statt dass er in eine willensverneinende Stimmung auslduft, als Mittel zum

% Hiihn schreibt ber diese vehementen Abgrenzungsversuche Nietzsches von Schopen-

hauer: ,,Wie sehr Nietzsche auch die Willensverneinung als letztes, nihilistisches déca-
dence-Produkt anprangert und als ,,unheimlichste(s) Symptom unserer unheimlich ge-
wordenen europdischen Kultur® geradezu verteufelt, seinen Invektiven sieht man es
formlich an, wortber er sich nur allzu gerne hinwegsetzen mdchte. Die (iberzogene
Schérfe der Polemik ist verdéchtig, zumal Nietzsche in ihr (...) Gber seine grofite Néhe
zu Schopenhauer und ihre gemeinsame philosophische Ausgangslage hinwegzutéuschen
sucht. (...) Es versteht sich ndmlich keineswegs von selbst, dass Nietzsche mit aller Ge-
walt einen Schlussstrich unter ausgerechnet diejenige Figur Schopenhauers zu ziehen
vorgibt, auf die er zugleich wesentlich baut, ja deren Grundannahme ihm derart in
Fleisch und Blut bergegangen zu sein scheint, dass er tber ihre Herkunft kein Wort
mehr glaubt verlieren zu missen. Auf ihre womdglich kiirzeste Formel gebracht, es han-
delt sich um die Grundannahme, dass angesichts einer sich selbst entfremdeten Welt,
die uns Menschen so feindlich wie nur irgend vorstellbar begegnet, uns einzig die Hoff-
nung auf ein Neinsagen zu dieser Welt noch bleibt, — ein Nein, das in seiner &uRersten
Konsequenz und durch diese hindurch die Aussicht auf eine solche Erfahrung gewéhrt,
welche uns der Immanenz von Zerfall und Leere entkommen sein l&sst” (2002, S.144f.).

99



Schaffen empfunden werden: Hier stellt sich die Frage, wie das Gefiuhl des
Ekels dies vermdgen soll. Dazu lohnt sich vielleicht ein Blick zurick: Warum
empfindet der Mensch nach dem Rausch Ekelgefiihle? Doch deshalb, weil er
vorher im Rausch hochster Lust inne war und sich diese Lust nicht Uber das
Erwachen im Rausch hinaus als bestandig erwies, sogar ganz im Gegenteil das
Empfinden der Lust den Schmerz ihres Entbehrens im gewohnlichen Leben
umso deutlicher spirbar macht. Soweit entsprechen diese Phdnomene den
Gemitsverfassungen eines Manisch-Depressiven mit ihrer zwanghaften
Abfolge von Lust- und Unlustzustdnden. Wenn dieser Ekel alles ware, was der
Mensch in solchen Momenten empfindet, ware er wahrscheinlich verloren.
Stattdessen entziindet sich an der Diskrepanz des gewohnlichen Lebens mit
dem Glick des Rausches der vorwartsdrangende Impuls, etwas von dem, was
man im Rausch erlebt hat, in den Alltag hiniberzuretten. Das plotzliche
Bewusstsein dieser Moglichkeit verwandelt den todlichen Ekel am
Weiterleben in den schépferischen Antrieb zum Schaffen. Nietzsche scheint —
so die letzte, wesentliche Folgerung der hier entwickelten Interpretation —
etwas anzustreben, was man als Inversion der Transzendenz bezeichnen
konnte: Etwas von dem, was er Positives Uber eine vorgangige Verneinung
des Willens erfahren hat, im alltdglichen Leben zum Austrag zu bringen, oder
— um es mit Hihn zu sagen — einen ,,produktiven Funken* (2002, S. 180) aus
der Transzendenzerfahrung fir die Immanenz des Alltaglichen fruchtbar zu
machen.

Einen Anhaltspunkt fur diese Interpretation kann man im Dionysos-Mythos
sehen, der wie jeder ,,Mythos (...) die Regieanweisung fir den Ritus* (Scherf
1990, S. 181) darstellt, der wiederum die Grundlage fir Nietzsches Inter-
pretation der antiken Tragddie liefert: Dionysos ist der ,eigentliche
Bihnenheld und Mittelpunkt der Vision* (2003, S. 63) und hat Nietzsche
zufolge ,,niemals (...) aufgehort (...) der tragische Held zu sein, sondern dass
alle die beriihmten Figuren der griechischen Biihne Prometheus, Oedipus,
usw. nur Masken jenes urspriinglichen Helden Dionysus sind* (2003, S. 71).
Der Dionysos-Kult wurde in der Traditionslinie tber Schelling und Bachofen
— in der auch Nietzsches Interpretation steht — mit dem Kult der Grol3en
Mutter in Verbindung gebracht (vgl. Frank 1982, S. 19 u. 93). Hier war
Dionysos aber in erster Linie und vor allem ein Fruchtbarkeitsheros, der von
der Getreidegottin Demeter geboren wird (worauf auch Nietzsche hinweist —
vgl. 2003, S. 72). Diese Fruchtbarkeitsgottin Demeter vereinigt in ihrer
Dreifaltigkeit die drei Aspekte von Geburt, Hochzeit und Tod, deren Abfolge
mit der Wiedergeburt von neuem anheben und die je in eigenen Gottinnen
symbolisiert sind: Als junges Madchen erscheint Demeter als Kore, die als
,Geist des Frihlings® (Scherf 1990, S. 174) den Fruchtbarkeitsheros Dionysos

100



aus der Unterwelt herausfuhrt. Seine heilige Hochzeit feiert Dionysos mit der
als Persephone symbolisierten reifen Demeter. Sich mit ihr vereinigend
verschenkt Dionysos seinen fruchtbaren Samen, um gemeinsam mit ihr flr
neues Leben und neue Fruchtbarkeit zu sorgen. Nach seiner Hochzeit mit
Persephone wird Dionysos ,,von ihren wilden Begleiterinnen, den Manaden, in
Stilicke gerissen® (Scherf 1990, S. 173) und stirbt. Nun wird er von Hekate, der
alten, weisen Personifikation der Demeter, in der Unterwelt ,wieder-
hergestellt, d.h., fiir seine (erneute) Wiederauferstehung vorbereitet” (Scherf
1990, S. 174). Hier in der Unterwelt erfahrt er durch Hekate die Einweihung
in die ,,weiblichen Mysterien von Tod und Wiedergeburt* (Scherf 1990, S.
179) oder — wie Nietzsche sich ausdriickt — in die ,,dionysische Weisheit*
(2003, S. 67), die er als Samen gemal seiner Aufgabe als Fruchtbarkeitsheros
mit seiner Wiedergeburt wieder in der Welt auszutragen hat. Der ewige
Kreislauf von Tod und Wiedergeburt hat sich geschlossen. Dem Mythos
zufolge muss Dionysos also das, was er in der Unterwelt, d.h. in der
Verschmolzenheit mit dem Ur-Einen, erfahren hat, in der Wirklichkeit des
irdischen Lebens ausbuchstabieren. Die komplexe Konstruktion der
asthetischen Metaphysik Nietzsches sieht — rein aus ihrer Anlage gefolgert,
wie in Abschnitt 6.1 rekonstruiert — fir den Menschen nun eine analoge
Aufgabe vor: Wie dort ausgeftihrt, entspricht dem Aufenthalt Dionysos in der
Unterwelt der Rausch, in dem die Menschen als die Teile des von den Titanen
zerstiickelten Gottes den Bund zwischen einander schlielen und damit
Dionysos wieder einen. Der Rausch l&sst sie mit dem Ur-Einen verschmelzen
und die Frage — die sich jetzt stellt — ist nur noch, wie und was sie von dieser
verwandelten Selbst- und Welterfahrung aus der Gegriindetheit in der
Transzendenz — also von dem im mythischen Bild gesprochenen Samen, den
sie in der Unterwelt empfangen — in die Immanenz des lebensweltlichen,
gewohnlichen Lebens als Individuen eintragen kénnen.

Zwei Transzendenzerfahrungen, die sich mit Nietzsche nachweislich in die
Immanenz des individuellen Lebens hindberretten lassen, sind die
Erfahrungen als Schauspieler seiner selbst und der Verbundenheit mit seiner
Um- und Mitwelt: Der Berauschte entkommt der Determiniertheit des
Handelns, indem er sich in der Freiheit von seinem Selbstvollzug im
Bewusstsein alternativer Selbstvollzugsmoglichkeiten erlebt, die er als
Schauspieler frei anwahlen kann. Diese Mdglichkeiten des Selbstvollzuges
bleiben nach dem Erwachen aus dem Rausch potentiell aktivierbar: Man hatte
sie im Rausch probeweise als Schauspieler dargestellt, war versuchsweise in
ihnen aufgegangen, und wird sich — wo man zwar wieder in seine konkrete
Seinsweise als Individuum eingegangen ist — dennoch flexibel gegenuber
dieser Seinsweise zeigen und Mdglichkeiten erinnern, sich auch anders im

101



sozialen Miteinander zu verhalten. Wischke spricht als Ergebnis des Rausches
von der ,,Schaffung einer neuen Existenzform durch die (...) Freisetzung von
Madglichkeiten, die die Erfindung von gesellschaftlichen Rollenspielen im
sozialen Verkehr betreffen” (1994, S. 80). Nietzsche entwirft in einem nach-
gelassenen Fragment von 1874 die Vision fur Menschen einer Gesellschaft,
die einerseits seine Artistenmetaphysik teilen und das Spiel als den Kern der
Wirklichkeit verstehen, und andererseits als Ausfluss der Teilhabe an diesem
Spiel als Schauspieler ihrer selbst ihre gesellschaftlichen Rollen nur
spielerisch auffassen:

»Der Mensch (...) wird sich betheiligen missen an Staat usw., aber ohne leiden-
schaftliche Ungeduld: von aussen kann ihm ja nichts kommen. Es wird ihm immer mehr
zum Spiel. Er ahnt als die seligste Periode, wenn die V6lker nur noch zum Spiel Vélker und
Staaten sind, nur zum Spiel Kaufleute und wissenschaftliche Menschen — mit Uberlegenheit
uber dies alles. Es giebt die Musik, welche dies erklart: wie alles nur Spiel, im Grunde nur
Seligkeit sein kann“ (KSA XI1 1988, S. 802).

Wischke flhrt als weiteres Ergebnis der Tragddienfeier die ,,Stiftung des
Gemeinsinns® (1994, S. 80) an. Dass man sich der tief empfundenen Ver-
bundenheit mit seinen Mitmenschen erinnert, auch wenn man aus dieser
exaltierten Seinsweise erwacht ist, liegt auf der Hand: Auch wenn das
Gegeneinander der Individuen oftmals Realitdt zu sein scheint, so bleibt man
sich der situativen und sozialisationsspezifisch begriindeten Bedingtheit
solcher Verhaltens-weisen seiner selbst und der Mitmenschen doch bewusst,
wenn man auf eine Erfahrung der Verbundenheit zurtickgreifen kann.
Nietzsches Signum einer tragischen Kultur ist aufgrund der Inversion der
Verbundenheitserfahrung im Rausch daher auch, dass man ,sich (...) mit
unbewegtem Blicke dem Gesammitbilde der Welt zuwendet und in diesem das
ewige Leiden mit sympathischer Liebesempfindung als das eigne Leiden zu
ergreifen sucht” (2003, S. 118). Die Negativitat des vom Willen beherrschten,
individuellen Daseins wird also in doppelter Hinsicht im Selbstvollzug und
Weltbezug des Menschen mithilfe der Inversion der im Rausch gemachten
Transzendenzerfahrungen aufgefangen: Die blinde, selbstzerstorerische
Aktivitdt des Willens der Schreckensvision Schopenhauers als ein Gegen-
einander der Teilwillen — wie sie Nietzsche teilt — wird durch die permanente
Bezogenheit auf die Ur-Einheit gebannt, weil der Mensch in der Perspektive
auf das im Rausch erwachte andere Leben versucht, sich in Ricksicht auf
seine Mitwelt zu entfalten. Die Schaffung der neuen Existenzform, sich nicht
zwanghaft determiniert verhalten zu missen, sondern Uber alternative Mdg-
lichkeiten des Selbstvollzuges zu verfuigen, ermdglicht ein freudvolleres
Leben: Konflikte, die man meint, nicht durchfechten zu mussen, kénnen durch
die Selbstverwandlung in eine andere soziale Rolle ebenso vermieden werden
wie Mdoglichkeiten zum gemeinsamen Gliick dadurch besser wahrgenommen

102



werden konnen. Die Negativitat der willensgetriebenen, individuellen Seins-
weise ware aber erst dann aufgefangen, wenn es dem Menschen geldnge,
einen Funken von dem in seine Existenz als Individuum zu integrieren, was
der Wille dem Menschen mittels der auf seine Wahrnehmungsweise durch-
schlagenden Willensgetriebenheit verwehrt: das Glick der Wahrnehmung des
»asthetischen Lichtes*, das die Dinge in dem Moment ausstrahlen, wo man
sich des herrschaftlich-subsummierenden Sehens begibt.

Nietzsche nimmt nun explizit erst spater im Dionysos Philosophus eine
geschickte, andere Gewichtung der Vorgaben Schopenhauers, wie sie die
frihere Geburt der Tragddie noch bis in die Einzelheiten hinein pragen, vor,
die mir aber in der Geburt der Tragddie schon angelegt scheinen und eine
wichtige Wendung der bisher entwickelten Interpretation erlauben:

,AIl die Schonheit und Erhabenheit, die wir den wirklichen und eingebildeten Dingen
geliehen haben, will ich zuriickfordern als Eigentum und Erzeugnis des Menschen: als seine
schonste Apologie. (...) seine konigliche Freigiebigkeit, mit der er die Dinge beschenkt hat,
um sich selbst zu verarmen und sich elend zu fiihlen! Das war bisher seine grofte

Selbstlosigkeit, dass er bewunderte und anbetete und sich zu verbergen wusste, dass er es
war, der das geschaffen hat, was er bewunderte* (1960, S. 673).

Die Lust der &sthetischen Seinsweise speist sich bei Schopenhauer wie bei
Nietzsche aus dem freien Spiel der Vermogen: Sie ist Folge ihres lebendigen,
harmonischen Miteinanders. Schopenhauer kniipft nun allerdings die Ursache
dieses Lust-Phdnomens eher an die Wahrnehmung des &sthetischen Lichts der
Dinge bzw. der Ideen. Seine Interpretation dieses Phdnomens legt ein Schwer-
gewicht auf die Freude, wie sie als Folge der befreiten Wahrnehmung der
Ideen resultiert. Nietzsche hingegen ist Kant — vermittelt Gber Schiller — hier
néher: Das &sthetische Scheinen der Dinge im freien Spiel der Vermoégen ist
ihm zufolge das Feuer Dionysos und nicht, wie bei Schopenhauer, der hierin
an die Lehre Platons ankniipft, das Feuer des Himmels, wie es sich im Begriff
der Idee spiegelt, deren Scheinen immer ein Desiderat des Lichts der Sonne,
der hochsten Idee des Schonen, Wahren und Guten, ist. VVon da an aber, wo
die Quelle des é&sthetischen Lichts in den Menschen verlagert wird, der sie
dann in einem zweiten Schritt in die Dinge projiziert, wandelt sich auch das
Selbstverstandnis dieses Menschen: Aus einem erbarmungswaurdigen, er-
I6sungsbedirftigen Wesen wie bei Schopenhauer wandelt er sich zu einem
welterhellenden Kiunstler. Die Dinge zeigen sich in der &sthetischen Wahr-
nehmung zwar auch weiterhin von sich aus verwandelt in einer — wie ich es
oben in Anschluss an Schopenhauer verstanden hatte — durchgdngigen
Bestimmtheit, wie sie sich als Folge der Wahrnehmung ihrer Potentialitét
ergibt. Das Beglickende an dieser Wahrnehmung der Dinge ist aber nicht
mehr ihrer verdnderten Qualitdt, sondern der Projektion des Glicks des

103



Spielenden geschuldet. Dieser ist zwar auf die in der Tradition des
Christentums als gottlich bezeichnete Gnade des Selbstvergessens, die ihm
aller erst Zugang zum freien Spiel der Vermdgen und damit zu seiner
Schaffenskraft gibt, angewiesen. Nichtsdestotrotz ist die Lust und das Glick
in dieser Seinsweise aus ihm selbst geschdpft und sein einziges Problem, dass
er sich selbst — insofern er sich in sein individuelles Selbstbewusstsein
einschlielit — den Weg dazu verbaut. Diesen Schritt vollzieht Nietzsche wie
gesagt noch nicht explizit in der Geburt der Tragddie, sondern erst spater im
Dionysos Philosophus: Meiner Ansicht nach ist er aber in dem Bemihen
Nietzsches um eine letzte Rechtfertigung des Daseins als ,,asthetischem
Ph&dnomen® (2003, S. 47) und seine Bejahung schon angelegt. Dieser Schritt
eroffnet ihm, das Wirken des Menschen als Individuum nicht mehr wie
Schopenhauer rein negativ zu sehen, sondern unter Berticksichtigung seiner
negativen Auswichse durch eine standige Bezogenheit auf die Ureinheit bzw.
Transzendenz® auch in seinen positiven Aspekten auszulegen. Dem
Menschen ist die Disposition zu einem Gliicks- und Lebendigkeitsempfindens
eigen, die er sich im freien Spiel der Vermogen des Rausches erschlief3t.
Dieses Glicks- und Lebendigkeitsempfinden kann durch den Ekel nach
Erwachen aus dem Rausch hindurch erinnert werden, l&sst sich mog-
licherweise in der Seinsweise als Individuum rekonstruieren und ins Schaffen
eintragen: Seine Inversion in das alltdgliche Leben als Individuum kdnnte man
als Folge einer lustvollen Selbsterfahrung verstehen, die zwar als Individuum
aktuell verloren ist, von dem das Individuum aber noch erinnert, dass es zu
ihm féhig ist, sich also gleichsam ,,aus hohlem Bauch“ freuen kann, zwar
aktuell nicht spielt, aber dadurch, dass es sich dazu f&hig weil, leichter wird,
das Leben nicht mehr so schwer nimmt und im Sinne der von Nietzsche
bewunderten Hellenen heiterer ist.

Diese Ausfuhrungen haben nun die Interpretation dessen vorbereitet, was
Nietzsche meint, wenn er vom ,,Schaffen (...), sei dies nun ein heiligendes
oder kinstlerisches” (2003, S. 570), spricht: Das Schaffen des Heiligen konnte
in einer Kunst der Begegnung bestehen, in eine fruchtbare Beziehung mit dem
Anderen zu treten, deren Qualitat sich an der Lebendigkeit — Nietzsches
einzigem Heiligtum - der Sich-Begegnenden misst. Die Freiheit des
Selbstvollzuges (Flexibilitdt im Umgang) und die Bezogenheit auf die Ur-
Einheit (Gefuhl der Verbundenheit mit dem Anderen/ Utopie des Heiligen)

% Die Bezogenheit auf die Ureinheit bzw. Transzendenz meint die schon dargelegten For-

men der Inversion der Transzendenz, sich in Ricksicht auf seine Mitwelt zu entfalten
und darin eine gewisse Freiheit gegentber seinem Selbstvollzug als Schauspieler seiner
selbst zu spiren.

104



sind genauso Bedingungen der Moglichkeit dieses heiligenden Schaffens, wie
es das Glucksempfinden ist, das sich im Schaffen des Heiligen verschenkt.
Das Schaffen des Kiinstlers kénnte wiederum darin bestehen, aus der Freiheit
des Selbstvollzuges (freie Motivwahl) in Bezogenheit auf die Ur-Einheit
(Motivation zum Kunstschaffen/ Utopie des Kiinstlers) apollinische Traum-
geburten in materialer Form bspw. als Plastik zu kreieren, deren Aura im
Ausstrahlen des Glicks der Transzendenz liegt, das der Kunstler in seinem
Schaffen in das Kunstwerk einspeist. Nietzsche schreibt betreffs des Produktes
dieser beiden Formen des Schaffens:

,Der Kampf beider Erscheinungsformen des Willens (der dionysischen und der
apollinischen — A.d.V.) hatte ein aulerordentliches Ziel, eine héhere Mdglichkeit des
Daseins zu schaffen und auch in dieser zu einer noch héheren Verherrlichung (durch die
Kunst) zu kommen. (...) die tragische Kunst war die Form der Verherrlichung (...). Apollo
und Dionysos haben sich vereinigt* (2003, S. 571).

Dasselbe Phdnomen, das sich innerhalb des freien Spiels der Vermdgen im
Rausch vollzieht, ndamlich die oben ausgefiihrte wechselseitige Gewichtung
von apollinischem Aufbauen der Scheinwelt und seiner dionysischen Zertriim-
merung, damit die dionysische Energie aufs Neue in frischen apollinischen
Formen eingefangen werden kann, entwickelt sich auch als Grundzug des
Hellenismus: Die Phase des Lebens als Individuum unter der Herrschaft
Apollons (ihn im engeren Sinne als ,,Gotterbild des principii individuationis®
(2003, S. 28) verstehend, als das er die Formen fur die alltdgliche Wahr-
nehmung der Wirklichkeit als Individuum bereitstellt und nicht fir den im
freien Spiel der Vermdgen aufgerufenen, in Harmonie mit der Einbildungs-
kraft wirkenden Verstand zustandig ist) wird immer wieder unterbrochen von
einer Phase des Dionysos-Kultes, der in der TragOdienfeier zelebriert wird:

,Damit aber bei dieser apollinischen Tendenz die Form nicht zu &gyptischer Steifigkeit
und Kalte erstarre, damit nicht unter dem Bemduhen, der einzelnen Welle ihre Bahn und
ihren Bereich vorzuschreiben, die Bewegung des ganzen Sees ersterbe, zerstorte von Zeit

zu Zeit wieder die hohe Flut des Dionysischen alle jene Zirkel, in die der einseitig
apollinische Wille das Hellenentum zu bannen suchte.” (Nietzsche 2003, S. 70)

Mit anderen Worten: Vita activa und vita contemplativa wechseln einander
ab®. Die Inversion der Transzendenz bringt die im Rausch der vita
contemplativa erfahrene Transzendenz in der alltdglichen Wirklichkeit der vita

6 Kierkegaard fordert in analoger Weise den Menschen dazu auf, zwischen der individu-

ellen und der transzendenten Seinsweise zu wechseln, nicht zuletzt, um die im Sich-
Durchsichtig-In-Gott-Griinden erfahrene Transzendenz in seiner Konkretion als Indivi-
duum auszubuchstabieren: ,,Die Entwicklung mufR mithin darin bestehen, dass man un-
endlich von sich selber loskommt in Verunendlichung des Selbsts, und dass man unend-
lich zu sich selber zurlickkehrt in der Verendlichung“ (Kierkegaard: Die Krankheit zum
Tode, 1992, S.26).

105



activa zur Verwirklichung, hellt diese ansonsten von Nietzsche im Anschluss
an Schopenhauer pessimistisch beurteilte Wirklichkeit auf und ermdglicht die
»griechische Heiterkeit* (2003, S. 65), die Nietzsche anstrebt. Auch das Ur-
Eine kann damit seine Erlésung im Schein feiern, ndmlich aller erst in der
Vision des Menschen, in der dieser durch die Funken der Produktivitat, die er
im Durchgang durch den Rausch gewinnt, selbst sein leidvolles Dasein als
Individuum zu bejahen versteht.

106



7 Die Bewaltigung von Angst und Melancholie bei
Schopenhauer und Nietzsche

Die Inversion der Transzendenz wadre aber nicht vollstdndig umrissen,
wenn im Durchgang durch die Rauscherfahrung nicht auch die Angst und
Melancholie des Menschen verarbeitet und der Mensch infolge dieser
Verarbeitung verwandelt ware. Der Auseinandersetzung mit der Angst bei
Schopenhauer und Nietzsche sei daher der folgende Abschnitt gewidmet, die
anschliefend mit der Thematisierung der Angst mit ihrer Aufnahme bei
Kierkegaard, die wiederum ein Licht auf die Bedeutung der Auseinander-
setzung mit ihr von Seiten Schopenhauers und Nietzsches wirft, im zweiten
Abschnitt abgeschlossen werden soll. Im dritten Abschnitt soll sich der
Melancholie-Auseinandersetzung zugewandt werden, die vor dem Horizont
der Angstbewaltigung erst wirklich verstanden und in ihrer Tragweite entfaltet
werden kann. Die Inversion der Transzendenz betreffs der Angst und der
Melancholie liegt erstens darin, seine eigene Schopferkraft zu entdecken,
zweitens in der Kosmisierung des inneren Chaos, wie es im freien Spiel des
Rausches aufbricht, und drittens in der Verwandlung des Verhaltnisses zur
natdrlichen Umwelt, in die der verwandelte Mensch auf eine tiefere Weise
eingelassen ist.

7.1 Die Deutung der Schiffsmetapher Schopenhauers und
Nietzsches

Schopenhauer und in seiner Nachfolge auch Nietzsche fassen die Situation
des Menschen in das Bild des Schiffers, der ,,auf dem tobenden Meere, das,
nach allen Seiten unbegranzt, heulend Wasserberge erhebt und senkt, auf
einem Kahn (...) sitzt* (Schopenhauer 1997, 863, S. 515/ vgl. auch Nietzsche
2003, S. 28): Dieses Bild evoziert die Befindlichkeit der Angst, von dem
entzweiten Willen — so wie er einen hervorbrachte — auch wieder verschlungen
zu werden. Schopenhauer und Nietzsche weisen damit nicht auf irgendeine
Angst hin, sondern thematisieren eine archaische Angst, die als Stadium der
Bewusstseinsentwicklung der Menschheit von Neumann — einem wichtigen
Schuler C.G. Jungs — hervorgehoben wird. Mit Neumann wird versucht, diese
Schiffsmetapher als eine in den Philosophien Schopenhauers und Nietzsches
zentrale Thematisierung der Angst zu deuten®®. Neumann arbeitet in

% Neumanns Ursprungsgeschichte des Bewusstseins wurde 1949 von C.G. Jung mit

einem Vorwort gewdrdigt, in dem er bekennt, dass ihm Neumanns Werk ,,in hohem
Malie willkommen* sei, setze es doch gerade an der Stelle ein, ,,wo ich, wenn mir ein
zweites Leben beschert ware, auch angefangen héatte*. Die Neuauflage von 2004 ver-

107



Ursprungsgeschichte des Bewusstseins anhand von zentralen Motive der
Menschheitsmythen die Bewusstseinsentwicklung der Menschheit heraus, die
sich ihm zufolge gemél der Gleichung von Phylogenese und Ontogenese in
der Entwicklung des Bewusstseins jedes einzelnen wiederholt. Sie beginnt —
wie Neumann mit Hilfe vergleichender Mythenforschung herausfindet — mit
dem von ihm sogenannten ,,Uroborus®:

»Der (...) symbolische Aspekt der VVollkommenheit der Urfriihe ist der Kreis. (...) Als
Kreis, Kugel und Rundes ist es das in sich Geschlossene (...); in vorweltlicher
Vollkommenheit ist es (...) die nicht aus sich herausgetretene Gottheit (...). Das Runde ist
das Ei, das philosophische Welt-Ei, die Anfangs- und Keimzelle, aus der, wie die
Menschheit Gberall lehrt, die Welt entsteht, es ist aber auch das Vollkommene, das die
Gegensétze in sich enthélt, als Anfang, weil diese Gegensédtze noch nicht auseinander-
getreten sind, die Welt noch nicht begonnen hat, als Ende, weil diese Gegensatze in ihm
wieder zur Synthese zusammengetreten sind, die Welt in ihm wieder zur Ruhe gekommen
ist“ (2004, S. 20f.).

Diesem mutterliche und véterliche Attribute vereinigenden Uroborus
gegeniiber empfindet sich das menschliche Bewusstsein als embryonal,
insofern es sich ihm vollig enthalten fuhlt. Die Bewusstseinsentwicklung —
wie sie sich in den Menschheitsmythen spiegelt — beginnt nun mit der durch
den gezeugten Sohn vollzogenen Trennung der Ureltern:

,Die Abhebung des Ich, die AuseinanderreiBung der Ureltern, die Zerteilung des
Urdrachens setzt den Menschen erst als Sohn frei und ins Licht, flihrt erst zu seiner Geburt
als ichstandiger Personlichkeit. (...) Erst mit dem Angehen des Lichtes, das den Himmel-
Erd-Gegensatz als Grundsymbol aller anderen Gegensatze konstelliert, beginnt die Welt.
Vorher ist ,die Finsternis ohne Grenzen“ (...). Mit dem Sonnenaufgang oder mit der
Erschaffung des Luftraumes, (...) der das Obere vom Unteren trennt, beginnt der
Menschheitstag, wird der Welt-Raum mit allen seinen Inhalten sichtbar. Diese Schopfung

als Lichtschopfung, als Geburt der Sonne, ist auf das Ich und den Menschen bezogen (...)*
(2004, S. 115).

Diesem sich gegenuber dem Uroborus verselbstdndigenden Sonnen-Sohn
wird die Angst, von ihm wieder zurtickverschlungen zu werden, zur zweiten
Natur: Der Charakter des Uroborus, zu gebaren und die eigene Schépfung
wieder zurlick zu schlingen, macht ihn dem Willen gleich, wie Schopenhauer
und Nietzsche ihn fassen. Neues Leben hervorbringen zu koénnen fuhrt
notwendig zur Vernichtung alten Lebens. Neumann schreibt:

sdumt es, das Datum des ersten Erscheinens des Buches zu nennen. Mir bleibt also ein-
zig der Hinweis, dass es vor 1949 geschrieben sein muss. Als Schiler C.G. Jungs steht
Neumann u.a. in der Tradition Schopenhauers und Nietzsches. Das dirfte der Grund fur
die tiefen Parallelen und Ubereinstimmungen sein, die sich zwischen ihnen nachweisen
lassen und die mir Anlass sind, die Schiffsmetapher Schopenhauers und Nietzsches mit
Hilfe von Hinweisen Neumanns zu interpretieren.

108



,Die Angst vor der Rache der Urméchte flr die Trennung der Welteltern und fir die
frevlerische Emanzipation von der Ubermacht des gottlichen Uroborus ist das Angst- und
Schuldgefiihl und die Ursunde, welche am Beginn der Menschheitsgeschichte stehen. Der
Kampf gegen diese Angst, gegen die Gefahr, wieder zuriickgeschluckt zu werden in den
Zustand des Anfangs im Uberwaltigtwerden durch die Regression, welche die Emanzi-
pation rickgangig macht, das ist der Kampf mit dem Drachen in seinen vielfachen
Abwandlungen, der erst die Selbstandigwerdung des Ich und des Bewusstseins vollendet.
In diesem Kampf hat sich der Sohn der Ureltern als Held zu bewéhren, das Ich sich aus
einem Geborenen und Machtlosen zu verwandeln in ein Zeugendes und Machthabendes.
Der Held des Drachenkampfes ist in seinem Sieg ein neuer Anfang, der Beginn der
Schépfung, die durch den Menschen geschieht und die man Kultur nennt im Gegensatz zu
der Schopfung der Natur, die dem menschlichen Dasein vorgegeben ist und seinen Beginn
Uberméchtig beschattet (2004, S. 133f.).

Die Trennung der Ureltern flhrt zu einer klaren Aufgabenverteilung unter
den Gottern: Die Muttergottheiten sind als Vertreterinnen der Machte der
Natur fir Fruchtbarkeit und Geburt zustdndig und bedrohen das sich ver-
selbstdndigende Ich damit, es zurlckschlucken zu wollen, wahrend die
Vatergottheiten die mit der zunehmenden Selbstbewusstwerdung entstehende
Geistseite des Menschen verkorpern, die dem Helden in seinem Angst-
uberwindungskampf gegen die Mé&chte der Natur, die ihnen in den Mythen als
Drachen personifiziert gegeniiber treten, helfen, wie Neumann ausfihrt:

,Die Identifizierung mit dem Mannlichen, dem, was wir ,,Himmel* nannten, ist die
Voraussetzung des Eintritts des Helden in den Drachenkampf. Sie gipfelt in der Erfahrung,
Sohn des Gottes zu sein, der die Machthaftigkeit des Himmels in sich verkorpert. Das
besagt es ja, dass die Heroen immer gottgezeugt sind. Erst diese Stiitzung am Himmel, die
obere Verwurzelung in der Vatergottheit, die Gott-Vater als geistig-Zeugender, als Geist-
Urheber ist, (...) ermdglicht den Kampf mit dem Drachen der GrofRen Mutter (2004, S.
155).

Der Drachenkampf symbolisiert die Auseinandersetzung mit der Angst vor
dem Zurickgeschluckt-Werden durch den nun mutterlich attributierten
Uroborus. Als Lohn fiir den siegreichen Drachenkampf wird dem Helden der
von dem Drachen behltete Schatz zuteil, den Neumann als Symbol fir eine
gelungene Integration des Bewusstseins ansient. Neumann stellt einen
Zusammenhang zwischen diesem Heldenleben und den Fruchtbarkeitsmythen
und -riten her, auf die sich Nietzsche bezieht:

,Die Gefangene (eine Variante des Schatzes — A.d.V.) wird schlieflich immer die
Gemahlin des Helden, die Vereinigung mit ihr ein wesentliches Ergebnis des
Drachenkampfes Uberall. Der uralte Fruchtbarkeitsmythos und sein Ritus, der allen
Frihlings- und Neujahrsfesten zugrunde liegt, ist das kultische Vorbild, von dem der
Heldenmythos einen Ausschnitt bildet. Die Uberwindung der Ungeheuer, des Feindes, ist

die Voraussetzung fur die siegreiche Verbindung des jungen Heldenkdnigs mit der
Erdgdttin, welche dann die Fruchtbarkeit des Jahres magisch herstellt* (2004, S. 206).

Der Held ist Neumann zufolge ein Wiedergeborener, der durch seine Angst
vor dem Tod des Zurlickgeschluckt-Werdens hindurchgeht und als Lohn den

109



Schatz des integrierten Bewusstseins, der mit dem Licht symbolisiert wird und
ihn mit der Sonne assoziieren lasst, erhdlt. Dieser Heldenmythos bildet die
Grundlage fir Initiationsriten in unterschiedlichen Kulturen:

»,Der am weitesten verbreitete Archetyp des Heldenkampfes mit dem Drachen ist der
Sonnenmythos, in dem der Held vom Nachtmeer-Ungeheuer abends im Westen verschluckt
wird und in dieser Uterushohle mit dem dort auftretenden, gewissermalien verdoppelten
Drachen siegreich kampft. Im Osten wird er dann als siegreiche Sonne, als sol invictus,
wieder geboren oder besser, er vollzieht, indem er sich aktiv aus dem Untier heraus-

schneidet, seine eigene Wiedergeburt. (...) Der Held ist immer der Lichttrager (...)* (2004,
S. 168).

Neumann zufolge wiederholt sich diese Entwicklungsgeschichte des
Bewusstseins — von der anfanglichen Aufgehobenheit im Mutterbauch tber
die Trennung der Welteltern bis zur Verbindung mit dem Vaterarchetypen, um
im Drachenkampf mit dem Mutterarchetypen zu bestehen und den Schatz des
integrierten Bewusstseins zu ergattern — in jedem Menschenleben. Der
Unterschied ist, dass die phylogenetische Bewusstseinsentwicklung, wie sie
sich in den Mythen nach aullen projiziert spiegelt, ontogenetisch im Seelen-
leben des Einzelnen als Herauslésung des Bewusstseins aus dem Meer des
Unbewussten erfolgt:

,»Die verschlingende Seite des Uroborus wird vom Bewusstsein als ,,Tendenz* des Un-
bewussten erfahren, das Bewusstsein zu vernichten. Sie ist identisch mit dem Grundfaktum,
dass das Ich und das Bewusstsein dem Unbewussten fiir seine Eigenexistenz Libidomengen

mihsam abgewinnen muss, aber ohne diese seine spezifische Leistung ins Unbewusste
zuriicksinkt, d.h. von ihm ,,verschlungen® wird* (2004, S. 303).

Die bedrohlichen Mé&chte des Unbewussten kénnen sich dabei jederzeit
nach auBen projizieren, d.h. sich als Angst vor der bedrohlichen Natur
kundtun: Die Angst bleibt die gleiche. Wird dieser Angst nun aber aus-
gewichen und der Drachenkampf nicht vollzogen, kann auch der von ihm
behitete Schatz nicht gehoben werden. Der Drachenkampf aber ist in seiner
tieferen Bedeutung der Versuch, die furchtbare und verschlingende Seite des
Mutterarchetyps zu toéten, um die bergende, aufhebende, aber auch die
schopferische Seite der Natur als Schatz ftr sich zu befreien (Neumann 2004,
S. 218):

,Die Entdeckung der Wirklichkeit der Seele entspricht mythologisch der Befreiung der
Gefangenen und der Hebung des Schatzes. Die Schopferischkeit und urzeugerische Kraft

der Seele, die in den Schopfungsmythologien ins Kosmische projiziert wurde, wird nun
menschlich, d.h. als Teil der Personlichkeit, als Seele erfahren.*

Die Angst verwandelt sich bei ihrer Uberwindung in Lust (vgl. Neumann
2004, S. 317), mit der die Integration unbewusster Potentiale ins Bewusstsein
belohnt wird. Als wesentliche Wirkmacht im Seelenleben des Menschen, die

110



diesen ganzen Entwicklungsprozess des Bewusstseins vorantreibt, fihrt Neu-
mann die ,,Zentroversionstendenz* (2004, S. 255) an:

»Ihr Schwerpunkt liegt aber nicht bei den Objekten und der Auseinandersetzung mit
ihnen, seien es nun innere oder duBere Objekte, sondern auf der Selbstgestaltung, d.h. dem
Aufbau und Ausbau einer Personlichkeitsstruktur, die als Kern und Mitte der Lebens-
auseinandersetzung die Objekte der Innen- und Aufienwelt als Materialien zur Entwicklung
ihrer Ganzheit verwendet. Diese Ganzheit hat ihren Zweck in sich, ist autark, d.h. sie ist
auch unabhéngig von dem Nutzwert, den sie hat, sei es fur das Kollektiv auf3en oder fur die
Machte innen* (2004, S. 46f.).

Die Zentroversion findet um das Zentrum des Selbst statt, das durch eine
Achse die ,Stitzung am Himmel, die obere Verwurzelung in der
Vatergottheit* (2004, S. 155), erfahrt. Neumann geht auf die von ihm so
genannten ,,Aufrichtungs- und Aufstiegsmysterien* (2004, S. 255) nur kurz
ein. FUr die angestrebte Interpretation der Schiffsmetapher Schopenhauers und
Nietzsches sind sie jedoch bedeutsam. Daher sei mit Eliade ein weiterer
Religions- und Mythenforscher zu Rate gezogen, der in seinen Schriften
zahlreiche Belege aus samtlichen Kulturkreisen der Welt flr das Mythologem
der axis mundi, der Weltsdule, die Himmel und Erde verbindet, gesammelt
hat. Am eindrtcklichsten ist sein von ihm hadufig zitiertes Beispiel von
gewissen australischen Ureinwohnern:

»Nach der Uberlieferung der Achilpa, eines Aranda-Stammes, hat das gottliche Wesen
Numbakula in mythischer Zeit ihr kiinftiges Gebiet ,,kosmisiert” (...). Aus dem Stamm
eines Gummibaums hat Numbakula den heiligen Pfahl (kauwa-auwa) gefertigt; er hat ihn
mit Blut gesalbt und ist an ihm hinaufgeklettert und im Himmel verschwunden. Dieser
Pfosten stellt eine Weltachse dar, denn um ihn herum wird das Land bewohnbar,
verwandelt sich in eine ,Welt“. Deshalb spielt der heilige Pfahl der Achilpa eine so
bedeutende rituelle Rolle: auf ihren Wanderungen nehmen sie ihn immer mit (...). Das
ermoglicht den Achilpa, auch bei stdndiger Ortsveranderung immer in ,ihrer Welt* und
zugleich in Verbindung mit dem Himmel zu bleiben, in den Numbakula verschwunden ist.
Das Zerbrechen des Pfahls ist die Katastrophe, gewissermalien das ,,Ende der Welt*, der
Rickfall ins Chaos* (1998, S. 33).

Zimmer — ein bedeutender deutscher Indologe — interpretiert den Lingam,
ein in den Tempeln Indiens heute noch verehrtes Symbol, als ,,axis mundi®,
indem er auf den ,,Mythos vom ,Ursprung des Lingam* (lingobhava)*
zurlckgreift, der hier kurz wiedergegeben sei (vgl. Zimmer 1997, S. 142ff.):
Dem Mythos zufolge stritten Vishnu und Brahma um die Vorherrschaft am
Anfang der Welt. Pl6tzlich tauchte eine gewaltige Sdule iber den Urwassern
auf. Um die Enden dieser Séule ausfindig zu machen, verwandelte sich Vishnu
in einen Eber und tauchte in die Tiefe, wahrend Brahma sich in einen Vogel
verwandelte und in der H6he suchte. Sie konnten kein Ende finden. Da brach
die Weltsdaule auf und offenbarte als Herren dieses Lingams den tanzenden
Shiva, der sich damit als Schopfer und Zerstorer der periodisch sich

111



erneuernden Welt und als der bedeutendste der drei HauptgOtter des
hinduistischen Pantheons in Szene setzte®’.

Eliade wiederum weist in einer schlicht mit Yoga betitelten Schrift darauf
hin, dass im Zuge einer im indischen Denken h&ufig bezeugten ,mikro-
kosmisch-makrokosmischen Homologisierung (...) die Weltsaule skambha (...)
in einer Achse (durch die cakra) im Inneren des eigenen Korpers wieder-
gefunden® (2004, S. 126) wurde, die zu entdecken ,den Schliissel des
kosmischen Geheimnisses* zu besitzen heilst und ,,die Entdeckung des
Zentrums der Welt in der tiefsten Tiefe des eigenen Seins* (2004, S. 125)
bedeutet®.

Mit diesen Hinweisen soll nun eine Interpretation der Schiffsmetapher
Schopenhauers und Nietzsches vorgenommen werden: Der Schiffer stellt den
Helden-Menschen dar, der die Trennung der Ureltern in die mitterlichen Erd-
bzw. Naturméchte und die véterlichen Himmels- bzw. Geistméchte vollzogen
hat und sich aus dem urspriinglichen androgynen Uroborus, der ihn vormals
vollstandig umfing und barg, emanzipiert hat. Seinen Weg zur Integration des
Bewusstseins ist er aber noch nicht zuende gegangen: Die Initiation des
Drachenkampfes, d.h. die Auseinandersetzung mit seiner Angst vor den
verschlingenden Méachten der Natur bzw. — in der Sprache Schopenhauers und
Nietzsches — des Willens hat er noch nicht vollzogen, insofern er in Angst
erstarrt sich an den Masten seines Schiffes klammert. Der Mast stellt nun
meiner Ansicht nach ein Symbol fiir die axis mundi dar, mit deren Hilfe sich
der Mensch im Himmel der Vatergottheit verwurzelt, um den Heldenkampf
mit dem Drachen der GrofRen Mutter, der ihm Angst macht, zu bestehen. Der
Mensch griindet sich — um eine Wendung Kierkegaards zur Erlduterung dieser
Stutzung im Himmel zu benutzen — durchsichtig in der Transzendenz Gottes,
lasst das Verhaftetsein mit seinem Ego, seinem sich als abgetrennt von der

%7 Shiva wurde Zimmer zufolge von den ,,alexandrinischen Griechen (...)* als ,,Hindu-

Form ihres Dionysos* erkannt, wobei Shiva der Mythenforschung Zimmers zufolge die
altere Personifikation des dynamischen Aspekts der Welt darstellt. Auch Nietzsche er-
zahlt vom Dionysos-Ursprung, dass in ,,Asien (...) dieser Quell entsprang®, der ,,in Grie-
chenland zum Strome* wurde (2003, S.563), dass aber Apollon mittels der Formgebung
der dionysischen Energien Dionysos aus seiner ,,asiatischen ZerreiBung“ (2003, S.559)
gerettet habe. Nietzsche ruft dazu auf, den ,dionysischen Festzug von Indien nach
Griechenland“ (2003, S.132) zu geleiten.

Die Mythen und Praktiken der unterschiedlichsten Kulturen der Welt — wie sie von
Eliade und Zimmer untersucht wurden — scheinen aus verschiedenen Richtungen ein en-
ergetisches Phanomen zu bezeugen, auf das sich diese Arbeit mit dem Begriff des freien
Spiels der Vermdgen bezieht, wie es sich nicht zuletzt also auch in den Philosophien
Kants, Schopenhauers, Kierkegaards und Nietzsches kundtut.

68

112



Welt erfahrenden Subjektbewusstsein, fahren, empfindet sich als Teil des
Drachens und den Drachen als Teil seiner selbst, hort auf, vor dem Angst
einfloBRenden Drachen zu fliehen und ist damit davor geschiitzt, sich in dieser
Flucht — gleichsam verfolgt von Schattenwdélfen, wie sie im Maérchen be-
schrieben sind — in Unheil zu stirzen. Die Angst vor diesem omindsen
Drachen kann verstanden werden als Angst vor dem Chaos der Natur, das das
Bewusstsein des Menschen — das sich im Laufe der Entwicklungsgeschichte
des Bewusstseins von der Natur emanzipierte — wieder droht zuriick zu
schlingen. Das Chaos der Natur aber stiirzt auf den Menschen in dem Moment
ein, wo er sich des theoretischen Interesses und damit der herrschaftlichen
Subsumption der Ereignisse und Dinge unter vorgefertigte Kategorien begibt.
Das freie Spiel der Vermodgen kommt erst durch die Konfrontation mit der
Angst zustande: Die Energie der Natur, vor der man, solange man seinem
individuellen Bewusstsein verhaftet ist, angsterfullt flieht, sich also von der
Personifikation dieser Energie in Form des Drachens vor ihm her treiben l&sst,
durchfliel3t einen erst in dem Moment als freie Einbildungskraft, wo man sein
Subjekt-Sein aufgibt. Der Lohn flr diese Selbstpreisgabe ist eine Wieder-
geburt als neuer Mensch (vgl. Schopenhauer 1997, §70, S. 586)% bzw. als
Verzauberter und Verwandelter (vgl. Nietzsche 2003, S. 59), der — insofern er
sich seiner Angst gestellt hat — die schreckliche Seite der Natur, also seine
Angst vor der Natur, getotet hat, um die fruchtbare Seite, die schopferischen
Energien der Natur, fur sich zu befreien und seiner Subjektivitat im Sinne der
Bewusstwerdung seiner elementaren Vermogen im freien Spiel der Vermdgen
inne zu werden. Nietzsche thematisiert die mit Neumann als Drachenkampf
beschriebene Initiation des Helden als Folge der Auseinandersetzung und
Konfrontation mit der Angst wie folgt:

,»Auch die dionysische Kunst will uns von der ewigen Lust des Daseins tiberzeugen: nur
sollen wir diese Lust nicht in den Erscheinungen, sondern hinter den Erscheinungen

% Diese Selbstpreisgabe folgt aus der Unlust, wie sie den Menschen nach Kant in Anbe-

tracht eines Uberwaltigenden Naturereignisses tberkommt, das man mit den herkémm-
lichen Mitteln von Verstand und Einbildungskraft nicht mehr fahig ist zu begreifen. Das
freie Spiel der Vermdgen — das der Mensch dann als Lust erlebt — wird nun als Folge
einer Zentrierung von oben, als Folge einer Stutzung im Himmel der Vatergottheit bzw.
als Ausfluss einer Gnade initiiert, zu der die Selbstpreisgabe bzw. Unlust Bedingung ist.
Kant begrundet diese unter dem Titel der Erfahrung des Erhabenen in die Philosophie
eingegangenen Wendung der Unlust in Lust mit dem Entdecken der Gbersinnlichen Be-
stimmung des Menschen. Sie stellt nichts anderes dar als die bei Luther thematisierte
Erfahrung, dass Gott am Ort aul3erster Verzweiflung gegenwartig ist (vgl. Hihn 2002,
S.157f.). Vorgéngige Lusterlebnisse im freien Spiel der Vermdgen mussen sich zu einer
als gottlich erlebbaren Transzendenz verdichtet haben, an die der Mensch in ausweglo-
sen Situationen im Sinne einer Erinnerung friherer Lebendigkeitserfahrungen wieder
Anschluss finden kann.

113



suchen. Wir sollen erkennen, wie alles, was entsteht, zum leidvollen Untergange bereit sein
muss, wir werden gezwungen in die Schrecken der Individualexistenz hineinzublicken —
und sollen doch nicht erstarren: ein metaphysischer Trost reisst uns momentan aus dem
Getriebe der Wandelgestalten heraus. Wir sind wirklich in kurzen Augenblicken das
Urwesen selbst und fuhlen dessen unbéndige Daseinsgier und Daseinslust; der Kampf, die
Qual, die Vernichtung der Erscheinungen dinkt uns jetzt wie nothwendig, bei dem
Uebermass von unzahligen, sich in’s Leben drdngenden und stossenden Daseinsformen, bei
der Uberschwanglichen Fruchtbarkeit des Weltwillens; wir werden von dem withenden
Stachel dieser Qualen in demselben Augenblicke durchbohrt, wo wir gleichsam mit der
unermesslichen Urlust am Dasein eins geworden sind und wo wir die Unzerstdrbarkeit und
Ewigkeit dieser Lust in dionysischer Entziickung ahnen. Trotz Furcht und Mitleid sind wir
die glicklich-Lebendigen, nicht als Individuen, sondern als das eine Lebendige, mit dessen
Zeugungslust wir verscholzen sind“ (2003, S. 109).

Der Moment, wo Nietzsche mit der ,,Zeugungslust“ des Ur-Einen ver-
schmolzen ist, also den bedrohlichen, angstauslésenden Aspekt des Ur-Einen,
von ihm verschlungen zu werden, berwunden hat und es in seinem tieferen
Aspekt als Schopferkraft erfahren hat, wird fur ihn zur Entdeckung seiner
eigenen Schopferkraft. Das Grausen, das den Menschen beim Anblick des
gebérenden und verschlingenden Ur-Einen ergreift, verwandelt sich in dem
Moment in Lust, wo die Angst Gberwunden wird und man sich selbst als Teil
dieses kosmischen Spiels empfindet und mit der Schopferkraft der Natur auch
die eigene entdeckt. Die Verwurzeltheit im Himmel bzw. Geist — von der
Neumann spricht — stellt die apollinische Formgebungskraft des Verstandes™
zur Verfugung, mit der den nattrlichen Energien all augenblicklich eine Form
gegeben werden kann und durch die der Mensch — indem er jene formt — vor
ihrer Gewalt geschitzt bleibt. Der Mensch vollzieht die schopferische
Dynamik der Natur bzw. des Willens im freien Spiel der Vermdgen mimetisch
nach, indem er sich als axis mundi realisiert, und ist, so wahr er selbst in
Bewegung und nicht starr vor Angst Aullenreizen ausgeliefert ist, auf der
Hohe seiner Akkomodationsféhigkeit, d.h. flexibel, sich — seiner Schopferkraft
inne — verwandelnd der Natur anzupassen. Die Integration der eigenen
Schopferkraft als Schatz der Natur — wie er vom Helden Neumanns,
Schopenhauers und Nietzsches geborgen wird — stellt eine weitere Form der
im letzten Abschnitt besprochenen Inversion der Transzendenz dar.

Der Mensch allerdings, der dem individuellen Bewusstsein verhaftet bleibt
und sich in der Angst vor der verschlingenden Gewalt der Natur bzw. des
Willens in sein individuelles Bewusstsein einschliel3t, versdumt, als Folge der
Auseinandersetzung mit der Angst seine Schopferkraft zu entdecken.

70 Apollon wird auch von Nietzsche als ,,Lichtgottheit* (2003, S.27), also als Gottheit des

Himmels, eingefihrt.

114



Nietzsche verhohnt diesen Typus Mensch im , musiktreibenden Sokrates*
(2003, S. 102), der ein schlechter Musiker ist, eben weil er nicht schopferisch
ist. Sokrates stellt fir Nietzsche den Initiator der wissenschaftlichen,
optimistischen Kultur des Abendlandes dar, der seine Vermogen in der Flucht
vor der Angst, in der Getriebenheit durch den Willen, zur Herrschaft tGber die
Natur anwendet, um ihr Angst einfloBendes Chaos zu kontrollieren, anstatt
sich von seiner Angst zu seiner Schaffenskraft zu befreien.

Neumann vertritt nun scheinbar den Ausbruch aus dem Mythos: Der
gewonnene Drachenkampf ist als zweite Wiedergeburt Anfang der neuen
Selbststandigkeit des Menschen. Diese Selbststandigkeit ist Neumann zufolge
aber — gemél} der Gleichung von Phylogenese und Ontogenese — in jedem
Menschenleben aufs Neue zu gewinnen. Nietzsche pl&diert ganz analog zu
Neumann fir ein primares Kreisen in den Bahnen des Mythos, bis der Mensch
seine Schopferkraft entdeckt und integriert hat: Die Aufklarung meinte sich
selbstherrlich aus dem Bann des Mythos befreien zu kdnnen, wéhrend sie sich
nur umso tiefer in seinen Zwang verstrickt. Die Anerkenntnis der Angst und
ihre Uberwindung stellen den Fluchtpunkt des Menschen aus den als leidvoll
erfahrenen mythischen Zwéngen der Natur dar: nicht durch eine Flucht vor
ihrer Macht tber den Menschen, sondern durch Anerkenntnis ihrer Macht, der
man sich immer wieder aufs Neue mittels des Begegnens der Angst zu
entwinden hat.

7.2 Kierkegaards Stellungnahme zum Phanomen der Angst

Dem Verstandnis des Angstphanomens in den Philosophien Schopenhauers
und Nietzsches als einer archaischen Angst vor der Natur bzw. dem
Unbewussten sei nun seine modernere Interpretation durch Kierkegaard zur
Seite gestellt, die nicht zuletzt auch die Angstthematisierungen im 20.
Jahrhundert bspw. eines Heidegger entscheidend vorgepréagt hat. Sie ist fir
diese Arbeit deshalb von Bedeutung, weil Kierkegaard, wenn er Angst als
»ochwindel der Freiheit interpretiert, ,,der entsteht, indem (...) die Freiheit
(...) hinabschaut in ihre eigene Mdglichkeit* (1991, S. 57), scheinbar gerade
das als Angstausloser versteht, was Schopenhauer und Nietzsche als das
Glucksversprechen ihrer Entgrenzungsbemihungen wie Kontemplation und
Rausch ins Feld fiihren. Kierkegaard erklart das angstauslésende Moment im
Schwindel der Freiheit damit, dass ,,in der Mdglichkeit (...) alles gleich
maoglich* (1991, S. 142) ist, so dass des Betreffenden ,,Auge (...) verwirrt*
(1991, S. 144) wird. Das Madglichkeitsbewusstsein angstet, insofern man vor
lauter Moglichkeiten unfahig wird, sich fir eine Mdglichkeit zu entscheiden
und sie zu verwirklichen. Man verliert im wahrsten Sinne des Wortes den

115



Boden unter den FiRen; man verliert Wirklichkeit. Diese Situation dirfte
Schopenhauer und Nietzsche nicht unbekannt gewesen sein: Im Abschnitt 5.1
wurde als Folge der auch fur Nietzsches Rausch vorstrukturierend wirkenden
schopenhauerschen Kontemplation auf Seiten des Subjekts folgende
Verwandlung benannt:

»,Das Subjekt erschliet sich in der Kontemplation in seiner Ideenhaftigkeit. Das
Ablassen von allem Herrschaftsinteresse Uber das Objekt fiihrt einerseits dazu, dass sich
das Subjekt in der Potentialitat aller moglichen Erscheinungsweisen, die es auf Grundlage
der Mannigfaltigkeit seiner spezifischen Besonderheiten tberhaupt nur sein kann, erféhrt,
und andererseits dazu, dass es sich — wiewohl es im freien Spiel der Vermdégen sich
befindet und seiner ZweckmaRigkeit ohne Zweck bewusst wird — als Représentant des
Ganzen fuhlt.“

Diese Selbstwahrnehnmung in der Potentialitdt seiner Madglichkeiten
erschlielt sich als Folge des freien Spiels der Vermdgen. Auch Kierkegaard
fiihrt als Folge der durchsichtigen Griindung in Gott — die oben begrindet mit
dem freien Spiel der Vermdgen parallelisiert wurde — an, dass ,alles (...)
mdoglich bei Gott” (1992, S. 35) ist, d.h., das Moglichkeitsbewusstsein sich
erschlieit. In der Angstschrift stellt Kierkegaard diesen Zustand nun als
Angstausloser dar, die dem Menschen ,,keine Ruhe* (1991, S. 143) zu finden
ermdoglicht. Kierkegaard empfiehlt genauso wie Schopenhauer und Nietzsche
bei der im letzten Abschnitt besprochenen archaischen Angst die
Konfrontationskur: Man ,,heif3t sie willkommen, (...) gruf3t sie festlich* (1991,
S. 144). Den sich selbst multiplizierenden Mdoglichkeiten ist nicht dadurch
beizukommen, dass man angestrengt willentlich versucht, eine zu isolieren
und sich fiir sie zu entscheiden. Stattdessen muss man Kierkegaard zufolge
den Sprung in den ,,Abgrund“ der Mdglichkeiten (1991, S. 57) wagen: Die
Forderung besteht darin, sich selbst ein zweites Mal zu vergessen, sich nicht
auf der Suche nach einer zu verwirklichenden Mdglichkeit wieder in sein
individuelles Bewusstsein einzuschlielen, sondern mit dem Objekt seiner
Anschauung — in diesem Falle der chaotischen Mannigfaltigkeit des eigenen
Selbst — zu verschmelzen. Kierkegaard schreibt zu diesem Prozess: ,,Er sank
absolut, aber dann tauchte er wieder auf aus der Tiefe des Abgrundes, leichter
als all das Beschwerende und Entsetzliche im Leben* (1991, S. 144). In Die
Krankheit zum Tode findet Kierkegaard dafiir folgende Worte:

,Die Entwicklung muR3 mithin darin bestehen, dass man unendlich von sich selber

loskommt in Verunendlichung des Selbsts, und dann unendlich zu sich selber zuriickkehrt
in der Verendlichung* (1992, S. 26).

Die Analyse des freien Spiels der Vermdgen mit Cassirer hatte ergeben,
dass in ihm die Einbildungskraft die Mannigfaltigkeit nach Malgabe des
Verstandes, also im Sinne der unbewussten Harmonie des Verstandes, ordnet,
um eine neue Gestalt hervorzubringen. Dieser Prozess findet nun auch hier

116



statt. Man kdénnte unter Bezugnahme auf Eliade davon sprechen, dass die
Mannigfaltigkeiten um die Zentrumsachse des Selbst angeordnet werden, dass
sich also das Chaos der sich multiplizierenden Moglichkeiten zum Kosmos
einer neuen Gestalt wandelt. Der Mensch wird mit dem Erwachen aus dem
freien Spiel der Vermdégen wiederum als neuer Mensch wiedergeboren bzw. in
eine neue Gestalt bzw. Konkretion eingespeist’”. Dieser Prozess der
Integration des Selbst als Zentrierung seiner mannigfaltigen Mdglichkeiten in
ein System, in dem die einzelnen Mdglichkeiten nach ihrer Bedeutsamkeit fir
die spezifische Person abgerufen werden konnen, allesamt aber vom
energetischen Zentrum des Menschen aus durchstrahlt werden, ist eine weitere
Form dessen, was hier unter dem Terminus der Inversion der Transzendenz als
Nietzsches Anliegen hervorgehoben wurde. Der Mensch findet zu einer neuen
Kohdrenz seiner Personlichkeitsanteile. Diese Wiedergeburt ist — wie Richter
in Bezugnahme auf eine Tagebuchaufzeichnung Kierkegaards vom 19. Mai
1838 in einem Nachwort zur Angstschrift (1991, S. 174) herausstellt — von
einer ,,namenlose(n) Freude* begleitet: Die Angst verwandelt sich auch im
Zuge der beschriebenen Konfrontationskur’® Kierkegaards im Sinne Neu-
manns in Lust.

™ Warum - kénnte man fragen — ist zur Heilung der Verzweiflung als der Krankheit zum
Tode die Verunendlichung des Selbst notwendig? Die Antwort sind zwei: In Bezug auf
die ,,Verzweiflung der Mdglichkeit (...), der Notwendigkeit zu ermangeln® (1992, S.32),
hiel3t die Antwort, dass das Selbst erst im freien Spiel der Vermdgen bzw. in der Griin-
dung in der Transzendenz Ruhe, Frieden und vor allem lustvolle Selbstgentugsamkeit
erféhrt, die ihm eine sekundar folgende, weltliche Begrenzung, eine Schickung und Be-
scheidung in seine Konkretion, erst moglich machen. Die Triebnatur des Menschen
macht, dass er sich immer weiter tber sich hinaus entwerfen muss, dass er wie von
einem blinden Willen getrieben keine Befriedung in einem einmal erreichten Ziel findet,
weil sofort, insofern die Triebe damit nicht aufhéren zu wirken, neue Ziele und Win-
sche anstelle der alten eintreten. Die durchsichtige Griindung in der Transzendenz
Gottes hingegen hebt den Willen auf und bewirkt eine Selbstzufriedenheit in der aktuel-
len Tatigkeit, von der der Mensch infolge der Inversion der Transzendenz noch in sei-
nem Leben als Individuum zehren kann. Die anderen Mdoglichkeiten bilden bei der
Entscheidung fir eine den Hintergrund, vor dem sich das Besondere der erwéhlten
Maoglichkeit erst in seiner Besonderheit abzeichnen und in seiner tragischen Grole er-
kannt werden kann. Der Mensch verliert sich also nicht mehr in seinen Mdéglichkeiten.
In Bezug auf die ,,Verzweiflung der Notwendigkeit (...), der Mdglichkeit zu ermangeln*
(1992, S.34), heildt die Antwort, dass das Selbst im freien Spiel der Vermdgen seiner
Madglichkeiten inne wird. Auch wenn es nicht alle zugleich in seinem Leben als Indivi-
duum verwirklichen kann, so hat es sie doch im Durchgangsstadium des Spielens erlebt.
Seine Konkretion ist also nicht alternativlos, sondern kann immer wieder durch das freie
Spiel hindurch zugunsten einer anderen Mdéglichkeit verabschiedet werden. Der Mensch
erstickt also nicht mehr an der Notwendigkeit.

Der beschriebenen Heilungsprozess Kierkegaards — wie er ahnlich von Nietzsche vorge-
schlagen wird (vgl. 2003, S.251) — erinnert bis ins Einzelne an das Verfahren der von
Fritz Perls entwickelten Gestalttherapie, in der der Klient als Antwort auf eine Phase der

72

117



7.3 Angstuberwindung und die Aufhebung der Herrschaft der
Zeit

Die Analysen der Zeitthematisierungen Schopenhauers und Nietzsches im
Abschnitt 3.2 haben als Ursache der Herrschaft der Zeit und des aus ihr
folgenden melancholischen Leidens die voluntative Verfasstheit des Men-
schen identifiziert: Der Mensch kann nicht in der Gegenwart — die sich damit
zur vollendeten Gegenwart auf die Ewigkeit hin 6ffnen wirde — aufgehen,
weil er seinen gegenwartigen Zustand immer als unbefriedigend erlebt, wo er
von einem nicht zu befriedigenden Willen getrieben wird. Schopenhauer
erfasst diesen Zusammenhang von Willensgetriebenheit und Herrschaft der
Zeit, indem er festhélt, dass sich die Anschauungsform der Zeit wie auch die
anderen Charakteristika der Welt als Vorstellung aus dem Willen, dem es zu
seinem Uberleben darum geht, die Dinge in eine Beziehung zu sich zu stellen,
entspinnen. Das momentane Begehren, das den unbefriedeten Gemiitszustand
des vom Willen getriebenen Menschen ausmacht, treibt die Zukunft aus sich
hervor, weil es sich in ihr seine Erfullung verspricht. Meiner Ansicht nach
stellt nun aber die im Abschnitt 7.1 analysierte, archaische Angst, vom Willen
bzw. Ur-Einen so, wie man geboren wurde, auch wieder zurlickgeschlungen
zu werden, genau besehen die eigentliche Ursache dar, die den Menschen in
der Zukunft Zuflucht suchen l&sst. Schopenhauer stellt den Zusammenhang
zwischen der archaischen Angst und Flucht in die Zukunft her, indem er
betont, dass es der Wille zum Uberleben ist, der mit der Welt als Vorstellung
die Zeit aus sich heraus treibt. Der Wille zum Uberleben bezieht sich namlich
nicht nur darauf, dem Menschen einen Zugang zum Lebensnotwendigen zu
verschaffen, sondern in seiner tiefsten Form darauf, den Daseinskampf mit
den anderen Objektivationen des entzweiten Willens zu tberleben, d.h., nicht
wieder von der Kraft verschlungen zu werden, die ihn auch hervorgebracht
hat. Wille zum Uberleben lésst sich gleichsetzen mit Angst zu sterben. Diesem
Impuls verdankt sich die Welt als Vorstellung und mit ihr die Zeit als
Anschauungsform: Der Mensch versucht, sich von seiner Angst zu befreien,
indem er die chaotische Willens-Natur mit den Mitteln seines Vorstellens
unter seine Herrschaft zu bringen sucht. Ein Ordnungs- und damit Herrschafts-

Stagnation, in der er sich mit seinen Krankheitssymptomen als Opfer von duReren Ein-
flussen fihlt, und eine darauf folgende Phase der Polarisation, die durch das Bewusst-
sein seiner Bedurfnisse, aber auch der Widersténde, die ihrer Erfullung entgegenstehen,
gekennzeichnet ist, in eine Phase der Diffusion tibergeht, die von einer Phase der Kon-
traktion abgeldst wird, in der sich analog zu Kierkegaard mit dem Kontrollverlust auch
das Ich auflést und durchsichtig in der Transzendenz gegriindet wird, um schlieBlich in
die Phase der Expansion zu miinden, die die Wiedergeburt des Menschen in eine neue,
die vergangene Identitdt umgreifende, ganze Gestalt darstellt (vgl. Staemmler/ Bock
1991).

118



instrumentarium stellt die Zeit dar: Indem der Mensch das Vorher und
Nachher von Ereignissen bestimmt, kann er sie in einem kausalen Ursache-
Wirkungs-Geflige unterbringen. Die Selbstsicherheit gegentber der Natur
lasst sich damit stabilisieren, dass man sich damit trostet, dass man das, was
man im Moment noch nicht kontrollieren kann, in der Zukunft in den Griff
bekommt. Die Zukunft stellt den Fluchtpunkt eines Lebens dar, das in der
Gegenwart unbefriedigt und &ngstlich ist und darauf hofft, seine instru-
mentellen Mittel verbessern zu kénnen, um sich dieser Leiden zu entledigen.
Das Problem der damit sich entwickelnden Zeitstruktur des Daseins stellt das
in Abschnitt 3.2 erlauterte melancholische Leiden unter einer Herrschaft der
Zeit dar, wie es aus der Verselbstdndigung dieses urspriinglich zur Ver-
besserung und Sicherung des eigenen Lebens eingesetzten Anschauungs-
instrumentariums resultiert, das sich damit in seiner zersetzenden und Leben
tendenziell verstimmelnden (vgl. Theunissen 1992, S. 301) Wirkung
entpuppt.

Die Befriedung (nicht Befriedigung im Sinne einer Befriedigung seines
Willens) des Menschen — wie sie sich als Folge der Kontemplation und des
Rausches ergibt, insofern der Mensch hier in das Spiel, das Dorflinger als
,latigkeit als Ruhe* (1990, S. 76) definiert hatte, eingeht — stellt eine
Bedingung zur Aufhebung der Herrschaft der Zeit dar. Mit dem
Hindurchgehen durch die Angst und ihrer Integration hebt sich auch die
zweite und wichtigere Motivation auf, zur Herrschaft Gber die Natur die
chronologische Zeit aus sich hervorzubringen. Mit Neumann und unter
Bezugnahme auf die Ausfiihrungen in Abschnitt 7.1 1asst sich sagen, dass der
seine Angst Uberwindende Mensch im Drachenkampf die schreckliche Seite
der Natur totet, um ihre fruchtbare Seite fir sich zu befreien. Im Abschnitt 7.1
hatte ich diese Integration der fruchtbaren Seite der Natur — die nach Neumann
im Unbewussten als zu hebender Schatz symbolisiert wird — als die Integration
der Schaffenskraft des Menschen verstanden. Man konnte — ohne den
Vorgaben Neumanns interpretatorisch Gewalt anzutun — als Gegensatz zum
verschlingenden Aspekt aber auch den bergenden, schiitzenden und heilenden
Aspekt der Natur als die im Drachenkampf befreite, andere Seite des
Mutterarchetypen hervorheben, wie er sich zeitgeschichtlich vielleicht zum
ersten Mal im pantheistischen Naturgefiihl von Goethes Werther ausspricht:

»Wenn (...) die hohe Sonne an der Oberfl&dche der undurchdringlichen Finsternis meines
Waldes ruht, und nur einzelne Strahlen sich in das innere Heiligtum stehlen, ich dann im
hohen Grase am fallenden Bache liege, (...) und fihle die Gegenwart des Allméchtigen, der
uns nach seinem Bilde schuf, das Wehen des Alliebenden, der uns in ewiger Wonne
schwebend tragt und erhélt (...)* (1990, S. 9).

119



Heidegger — um eine bedeutende Auseinandersetzung mit dem Phanomen
der Angst zu zitieren — entzifferte die Angst als eine Folge des ,,Nicht-
zuhause-sein(s)*“ (1993, 840, S. 188) in der Wirklichkeit: Das ,,Unzuhause®
stellt ihm zufolge das ,,urspriinglichere Phdnomen* gegentber dem ,,beruhigt-
vertraute(n) In-der-Welt-sein“ dar, wie es sich als eine Folge der ,,verfallenden
Flucht in das Zuhause der Offentlichkeit“ bzw. die ,,alltagliche Verlorenheit in
das Man“ ergibt (1993, 840, S. 189). Die ,,0ffentliche Ausgelegtheit” der Welt
im Man (1993, 840, S. 187) stellt den scheinbar perfekt gegen das Chaos der
Natur abgesicherten Kosmos des Menschen dar, der mit Hilfe der
instrumentellen Herrschaft Gber die Natur auch seine Angst zu kontrollieren
und zu besiegen sucht. Die Angst jedoch ,vereinzelt“ das Dasein immer
wieder (1993, 840, S. 187). Heidegger scheint den in der Angst zu sich selbst
erwachenden Menschen als den eigentlich seienden Menschen zu verstehen.
Ihm scheint es — soweit ich ihn verstehe — nicht um ein Hindurchgehen durch
die Angst zu gehen, wie es hier flr Schopenhauer, Kierkegaard und Nietzsche
veranschlagt wird”®. Mit Heideggers Worten lasst sich auf jeden Fall das
Ergebnis der Uberwindung der Angst benennen: Die Natur verwandelt sich fir
diesen Menschen aus einem Unzuhause in ein Zuhause. Schopenhauer
schreibt tber die verwandelte Wirklichkeit fiir den von der Willensgetrieben-
heit befreiten Menschen:

,»Ihn kann nichts mehr dngstigen, nichts mehr bewegen: denn alle die tausend Faden des
Wollens, welche uns an die Welt gebunden halten, und als Begierde, Furcht, Neid, Zorn,
uns hin- und herreiBen, unter bestdandigem Schmerz, hat er abgeschnitten. Er blickt nun
ruhig und lachelnd zuriick auf die Gaukelbilder dieser Welt, die einst auch sein Gemuth zu
bewegen und zu peinigen vermochten, die aber jetzt so gleichgdiltig vor ihm stehen, wie die
Schachfiguren nach geendigtem Spiel, oder wie am Morgen die abgeworfenen Masken-
kleider, deren Gestalten uns in der Faschingsnacht neckten und beunruhigten. Das Leben
und seine Gestalten schweben nur noch vor ihm, wie eine flichtige Erscheinung, wie dem
Halberwachten ein leichter Morgentraum, durch den schon die Wirklichkeit durch-
schimmert und der nicht mehr tduschen kann: und eben auch wie dieser verschwinden sie
zuletzt, ohne gewaltsamen Uebergang* (1997, 868, S. 567).

& Heidegger arbeitet auch den Unterschied zwischen Angst und Furcht so griindlich wie

keiner seiner VVorganger heraus (vgl. 1993, 840): ,,Das Wovor der Furcht ist je ein inner-
weltliches, aus bestimmter Gegend, in der N&he sich n&hrendes, abtragliches Seiendes*
(1993, 840, S.185), wahrend ,,das Wovor der Angst (...) kein innerweltliches Seiendes*
und ,,vollig unbestimmt® (1993, 840, S.186) ist. Dieser Unterschied ist auch insofern fir
die hier vorgetragene Interpretation der Angstthematisierungen bei Schopenhauer,
Kierkegaard und Nietzsche wichtig, weil die von ihnen angedachte Uberwindung der
Angst und die Verwandlung der Welt in ein Zuhause nicht bedeuten wiirde, dass man
sich schutzlos ihren natlrlich weiterhin bestehenden Gefahren auslieferte. Die Furcht
als Warnsignal flr konkrete, lebensbedrohende Gefahren bleibt weiterhin erhalten.

120



Der Mensch wird im freien Spiel der Vermdgen zum weltvertrauenden,
spielenden Kind (wie es schliel3lich von Nietzsche im Zarathustra als drittes
Stadium der drei Verwandlungen thematisiert wird — vgl. 1960, S. 319ff.), das
— wie gleich begriindet werden wird — der Herrschaft des Chronos entkommen
ist. Theunissen hat als Gegensatz zur Zeit des Chronos die Zeit des Aion
herausgestellt, Gber die er in Negative Theologie der Zeit schreibt:

»,Das Wort aion hingegen war (in der Antike — A.d.V.) weithin Titel fir eine
Lebenszeit, in der Zeit und Leben so freundlich vereint sind, dass damit auch einfachhin
Leben oder Lebenskraft gemeint sein konnte, die Kraft, aus der die Lebendigkeit des
Lebens quillt. (...) Die aionische Zeit (...) ist, platonisch gedacht, im Ursprung gar nicht die
Zeit dieser Welt, sondern die Zeit Gottes. Nur als urspriinglich géttliche, vorweltliche Zeit
kann sie zugleich Ewigkeit sein. (...) Das gottliche Leben bleibt (...) im Einen. Das heil3t: Es
ist die gesammelte Lebenskraft, die sich im Zukiinftigen und Vergangenen nicht verliert.
Die Uberzeugung dieser antiken Tradition war, dass die Zeit des lebendigen Gottes, dessen

Ewigkeit ein Bleiben im Einen ist, den Ursprung menschlicher Lebenszeit bilde.” (1992, S.
301ff.).

Das Moment des freien Spiels der Vermégen in Kontemplation und Rausch
lasst einen — wie Schopenhauer schreibt — ins ,,Nunc stans im Mittelpunkte des
Rades der Zeit“ (1997, B.2, Kap.41, S. 639) eingehen bzw. lasst die Menschen
— wie Nietzsche es fasst — zum ,,zeitlosen (...) Diener ihres Gottes* (2003, S.
61; vgl. auch 2003, S. 147f.) werden. Die 6ffentliche Ausgelegtheit der Welt
im Man féllt Heidegger zufolge im Moment der Angst in sich zusammen, was
eine neue individuelle Wahrnehmung der Wirklichkeit ermdglicht, die sich
mit der Uberwindung der Angst in der Mimesis des schaffenden Aion und
dem daraus folgenden Obsolet-Werden aller Herrschaftsinteressen ein-
schlieRlich der Anschauungsform der Zeit als zeitlose Wirklichkeit offenbart.
Insofern man — wie Nietzsche sich ausdrickt — ,,mit jenem Urkinstler der
Welt verschmilzt* (2003, S. 48), indem man wie er — von Nietzsche mit
Heraklit mit einem Kind verglichen — ,,spielend Steine hin und her setzt und
Sandhaufen aufbaut und zerstoért“ (2003, S. 153), d.h. im freien Spiel der
Vermogen sich befindet, nimmt man Anteil an dessen freiem, erléstem
Spielbewusstsein. Die Wirklichkeit 6ffnet sich der als Folge des freien Spiels
asthetisch befreiten Wahrnehmung zu einem zeitlosen Raum, in dem die
Dinge im &sthetischen Licht erscheinen, indem sie nicht durch eine instru-
mentelles Denken tberformt werden, sondern sich in allen ihren wahrnehm-
baren Aspekten zugleich von sich aus zeigen konnen. Schopenhauer will
dieses Paradies entgrenzen, von dem er sagt, dass sich ,,das fur uns Seiende als
das Nichts und jenes Nichts als das Seiende zeigen* (1997, 871, S. 593)
wirde, dem er also tiefere Realitat zuerkennt als der alltdglichen Wirklichkeit
des Individuums. Nietzsche hingegen spirt in diesem Bestreben Schopen-
hauers einen ,,Willen zum Nein“ (1960, S. 1114) auf, von dem er sich zu
distanzieren sucht. Sein Weg, der auch von ihm in der Tradition Schopen-

121



hauers als pessimistisch beurteilten Situation des Menschen zu entkommen,
war — wie im letzten Abschnitt erldutert — die Inversion der Transzendenz. In
Bezug auf das melancholische Leiden unter der Herrschaft der Zeit meint sie
folgendes: Dadurch, dass der Traum- und Rauschkinstler sich immer wieder
im freien Spiel der Vermogen griindet, entgeht er der zersetzenden und
tendenziell verstimmelnden Herrschaft des Chronos. Der Rausch als Durch-
gangsphanomen wird von Nietzsche ,,in seiner tiefen Wirkung auf sociale
Regenerationsprozesse” (2003, S. 556) durchschaut, die sich — ohne Nietzsche
interpretatorisch Gewalt anzutun — sicherlich auch fir die individuelle Natur
eines jeden Menschen veranschlagen lassen: Die Transzendenzerfahrung von
Momenten der Zeitlosigkeit, wie sie als Folge der Uberwindung der Angst vor
der Natur im Menschen freiwerden, weil er sich riickhaltlos fallen l&sst, dann
aber die auffangende und bergende andere Seite der Natur erfahrt, die mit
allem Herrschaftsinteresse auch die Anschauungsform der Zeit obsolet macht,
stellen fur den Menschen nicht nur die Keimzelle seiner Individualitat dar,
insofern er seine Personlichkeitsanteile und Dispositionen noch einmal neu
von seinem Zentrum aus durchdringen kann. Sie weckt nicht nur ,,jene Kraft,
aus sich eigenartig zu wachsen, Vergangenes und Fremdes umzubilden und
einzuverleiben, Wunden auszuheilen, Verlorenes zu ersetzen, zerbrochene
Formen aus sich nachzuformen® (2003, S. 251), die Nietzsche unter dem
Begriff der ,plastischen Kraft* (ebd.) besingt. Sondern sie eroffnet dariber
hinaus einen neuen Anfang, aus dem heraus der Mensch seine Eigenzeit
entdecken und versuchen kann, aus ihr heraus als Inversion der Transzendenz
auch sein Leben als Individuum organisch, d.h. mit Aufmerksamkeit fiir seine
nattrlichen und geistigen Bedurfnisse und den richtigen Moment, sich einer
neuen Tatigkeit zuzuwenden, zu gestalten. Die Transzendenzerfahrung der
vita contemplativa wird immer dann nétig, wenn die individuelle ,,lebende
Gestalt“ (Schiller 1995, S. 59) der vita activa im verzehrenden Prozess des
Lebens ihre Lebendigkeit verliert, weil die Form nicht mehr transparent auf
sie ist, sich verhéartet und ihre Fahigkeit zu Assimilation und Akkomodation
verliert.

122



8 Die Welt des Mythos und die Vertiefung der Kultur

Nietzsche setzt dem verzehrenden Fortschreiten des optimistischen, sokra-
tischen Geistes der Aufklarung, dessen Antriebsfeder er als letztliche Flucht
vor der Angst dechiffriert hat, die Welt des antiken Mythos entgegen. Seine
Kulturkritik gipfelt in dem ,,Verlangen nach dem tragischen Mythus als einer
abschlielenden Glocke, worin Wachsendes gedeiht* (Nietzsche nach Lange
1983, S. 122). Seinem in der Geburt der TragOdie erstmals entwickelten
Gedanken, dass ,,ohne Mythus (...) jede Cultur ihrer gesunden schopferischen
Naturkraft verlustig” (2003, S. 145) gehe, bleibt er auch in Vom Nutzen und
Nachtheil der Historie flir das Leben treu, auch wenn er ihn hier eher als
»allgemeines Gesetz* (2003, S. 251) fasst:

»Alles Lebendige braucht um sich eine Atmosphare, einen geheimnisvollen Dunstkreis;
wenn man ihm diese Hulle nimmt, wenn man Religion, eine Kunst, ein Genie verurtheilt,
als Gestirn ohne Atmosphére zu kreisen: so soll man sich tber das schnelle Verdorren,
Hart- und Unfruchtbarwerden nicht mehr wundern® (2003, S. 298).

Wie ist das zu verstehen? Der Welt des Mythos ist eine zyklische Zeit
eigen: Dionysos kehrt als Fruchtbarkeitsheros jeden Frihling in Begleitung
der Kore aus der Unterwelt zurtick, um sich wieder mit Persephone zu
verbinden. Nietzsche wird seine Aufnahme der zyklischen Zeit spéter mit
seinem Gedanken der ewigen Wiederkehr begriinden: Die Welt wird — wie
schon in der Geburt der Tragédie, so dann vollends im Zarathustra — zu dem
gottlichnen Spiel eines Kindes, dessen Urlust darin besteht, aus einem
begrenzten Formenschatz in alle Ewigkeit Welten aufzubauen und zu
zertrimmern, um nach Erschopfung aller Mdglichkeiten dasselbe Spiel von
vorne zu beginnen (vgl. Lange 1983, S. 132). Diesem Zwangszusammenhang
des Mythos mit seiner Notwendigkeit des Stirb und Werde ist nicht zu
entkommen, indem man — wie die Aufklarung im Gefolge des Sokrates — den
Mythos als Fabelei entwertet, weil man sich dann — insofern der Mythos selber
schon Aufklarung war und die Gesetze der Natur in seinen Geschichten
versinnbildlicht — nur umso tiefer in den mythischen Zwang der Natur
verstrickt. Die Konsequenzen einer Flucht in die Zukunft, in der die
Menschheit die Kontrolle und vollendete Herrschaft tUber die Natur errungen
zu haben hofft, um sich von ihren Gesetzen unabhangig zu machen, haben
Horkheimer/ Adorno in der Dialektik der Aufklarung in der Tradition
Nietzsches ausbuchstabiert. Nietzsche entscheidet sich anstelle des
aufklarerischen, horizontalen fir ein vertikales Fortschreiten im Sinne
Schopenhauers:

»Vergleichen wir das Leben einer Kreisbahn aus glihenden Kohlen, mit einigen kiihlen
Stellen, welche Bahn wir unabldssig zu durchlaufen hétten; so trostet den im Wahn

Befangenen die kuhle Stelle, auf der er jetzt eben steht, oder die er nahe vor sich sieht, und
er fahrt fort die Bahn zu durchlaufen. Jener aber, der das principium individuationis

123



durchschauend, das Wesen der Dinge an sich und dadurch das Ganze erkennt, ist solchen
Trostes nicht mehr empféanglich: er sieht sich an allen Stellen zugleich, und tritt heraus®
(1997, 868, S. 552).

Schopenhauer findet mit der Kreisbahn des Lebens eine Metapher fiir das
ewige Stirb und Werde der Natur, wie sie sich in der zyklischen Zeit des
Mythos spiegelt. Die Aufklarer klammern sich mit der Illusion, nahe vor sich
die Rettung aus diesem Zwangszusammenhang der Natur zu finden, an eine
hoffnungslose Perspektive. Schopenhauer schlégt stattdessen den Austritt aus
ihm vor. Die vorliegende Arbeit diente dem Nachweis, dass dieser Austritt im
freien Spiel der Vermogen liegt, in dem sich das Spielbewusstsein des
Menschen mit dem Spielbewusstsein des Aion, des spielenden Kindes, das die
Welt immer wieder hervorbringt, vereinigt, weil in ihm der einzige Ort der
Freiheit von diesem Zwangszusammenhang der Natur liegt. Statt einer Flucht
vor der Angst vor der Natur und der eigenen Vernichtung durch sie stellt
Nietzsches Tragodienschrift im Gegensatz zur sokratischen Aufklarung die
Begegnung mit der Angst als einzig gangbaren Weg heraus: ,,Die Basis der
griechischen Kunst als eine Welt des furchtbaren Schreckens und der
unerbittlichen Vernichtungslust bloRRgelegt zu haben, das war (nicht nur —
A.d.V.) der Skandal, den Nietzsche durch die Einfuhrung seines Gottes
Dionysos in der philologischen Zunft ausgel6st hatte* (Lange 1983, S. 115),
sondern der erste Schritt flr eine Theorie, die die Begegnung mit der Angst als
Quelle tieferer Freuden und Schonheiten ausmachte:

»Wenn wir bei einem kraftigen Versuch, die Sonne in"s Auge zu fassen, uns geblendet
abwenden, so haben wir dunkle farbige Flecken gleichsam als Heilmittel vor den Augen:
umgekehrt sind jene Lichtbilderscheinungen des sophokleischen Helden, kurz das
Apollinische der Maske, nothwendige Erzeugungen eines Blickes in’s Innere und
Schreckliche der Natur, gleichsam leuchtende Flecken zur Heilung des von grausiger Nacht

versehrten Blickes. Nur in diesem Sinne dirfen wir glauben, den ernsthaften und
bedeutenden Begriff der ,,griechischen Heiterkeit* richtig zu fassen“ (2003, S. 65).

Die Uberwindung der Angst vor der Natur — von der der letzte Abschnitt
handelte — ist immer relativ, nie total: Sie stellt eine Befindlichkeit dar, der
man sich immer tiefer aussetzen kann, deren Quellen man sich immer
intensiver bewusst machen kann, wobei Nietzsche als Grenze dieser
Vertiefung der Angsterfahrung hervorhebt, dass ,,nur soviel dem menschlichen
Individuum in"s Bewusstsein treten” darf, ,als von jener apollinischen
Verklarungskraft wieder tberwunden werden kann“ (2003, S. 155). Die
Begegnung und teilweise Uberwindung der Angst verschafft dem Menschen —
wie im letzten Abschnitt gesehen — nicht nur den Kontakt zu seiner
Schaffenskraft, sondern l&sst die Wirklichkeit in einem neuen Licht erscheinen
und ithre Schonheit offenbaren. Die Inversion der Transzendenz versucht,
etwas von dieser im freien Spiel der VermdOgen erlebten Schonheit ins
alltdgliche Leben als Individuum hinliberzuretten, wobei dies immer nur ein

124



Bruchteil des moglichen, erlebten irdischen Paradieses darstellt. Das freie
Spiel der Vermdgen und die Uberwindung der Angst sind also Erfahrungen,
die man unendlich vertiefen kann, um in ihrer Folge mittels der Inversion der
Transzendenz auch die Wahrnehmung der alltdglichen Wirklichkeit und das
Bewusstsein der eigenen Lebendigkeit zu vertiefen. Nietzsche — und damit
wird wieder der Bezug zum Anfang dieses Abschnitts hergestellt — préferiert
nicht nur deshalb die Welt des Mythos, weil das Kreisen in seinen Bahnen die
notwendige Anerkenntnis der Gesetze der Natur darstellt, sondern weil man in
diesem Kreisen gleichsam den Ort der Freiheit umkreist und beschwort,
dessen Vertiefung im freien Spiel der Vermogen und seiner Auswertung fir
das alltagliche Leben im Zuge der Inversion der Transzendenz die
menschliche Wirklichkeit der im Mythos vom Paradies anvisierten Erflllt-
und Vollendetheit ndher bringt.

Diese Figur des Spielers, der — um es poetisch auszudriicken — gleichsam in
einem Ring aus Feuer tanzt und die Bedrohung mit einem Schulterzucken
abschittelt, stellt nun nicht zuletzt auch die Quellfigur von Nietzsches
Philosophie der Leiblichkeit dar, die in den Fruhschriften vorgepragt ist und
im Zarathustra entfaltet wird™. Sie bekommt ihr paradigmatisches Geprage in
der Geburt der Tragotdie in der Figur des Téanzers, des ,,Hellenen, dessen
Natur sich im Tanze offenbart* (2003, S. 64):

»Im dionysischen Dithyrambus aber wird der dionysische Schwéarmer zur hdchsten
Steigerung aller seiner symbolischen Vermdgen gereizt: etwas Nieempfundenes drangt sich
zur AuRerung, die Vernichtung der Individuatio, das Einssein im Genius der Gattung, ja der
Natur. Jetzt soll sich das Wesen der Natur ausdriicken: eine neue Welt der Symbole ist
nothig, die begleitenden Vorstellungen kommen in Bildern eines gesteigerten Menschen-
wesens zum Symbol, sie werden mit der hdchsten physischen Energie durch die ganze
leibliche Symbolik, durch die Tanzgebarde dargestellt* (2003, S. 577).

Das freie Spiel der Vermdgen, das diese Arbeit mit dem Geschehen im
Rausch parallelisiert, fand bei Kant noch zwischen den geistigen Vermdogen
der Einbildungskraft und des Verstandes statt. Nietzsche fasst dieses Spiel nun
leiblich: Die Energie des freien, erlosten, spielerischen Willens — wie betreffs
Schopenhauers im Abschnitt 5.2 und Nietzsches in 6.2 charakterisiert — stellt
die leibliche Version der Einbildungskraft dar, der mit Hilfe der leiblichen
Version des Verstandes, d.h. mit Tanzgebarden, eine Form gegeben wird.
Nietzsche preist den Rausch als den Ort, an dem gleichsam die leibliche
Sprache und damit die Leiblichkeit aller erst entdeckt wird: VVorher war der
Leib des Menschen Korper, lat. corpus, was sich mit Leichnam Ubersetzen
lasst (vgl. Hau 1990, S. 229), nichts anderes — bspw. in der Philosophie

[ Vgl. den Abschnitt ,,\VVon den Verdchtern des Leibes” im Zarathustra (1960, S.326f.).

125



Descartes — als ein ohne jedes Eigenleben ausgezeichnete Ausflihrungsorgan
des Geistes, das er zu einem gut funktionierenden Werkzeug auszubilden hat.
Das Erlebnis der Aufhebung des principium individuationis und des Eins-
Seins mit dem spielerischen Willen macht eine ,,neue Welt der Symbole (...)
nothig*, als die die leiblichen Ausdrucksformen des Tanzes entdeckt werden.

Der Leib des Menschen wird dabei schon in Die Philosophie im tragischen
Zeitalter der Griechen mit dem Transformationselement des Feuers in
Verbindung gebracht: Nietzsche zufolge hatte Heraklit das Feuer als
»2weltbildende Kraft“ und ,,Ursprung der Dinge* eingefihrt, demnach ,,die
Welt (...) das Spiel (...) des Feuers mit sich selbst“ (1994, S. 31f.) ist. Der
Mensch soll nun diesem ,,beschaulichen Gotte ahnlich* (1994, S. 34) werden,
was hier zuletzt damit erklart wurde, dass er als Spielender in der Mimesis des
Aion in das Spielbewusstsein dieses wie auch immer benannten Gottes
eingeht. Diese Interpretation findet sich bei Nietzsche bestétigt, wenn er
schreibt, dass der Mensch ,,etwas vernilnftiger* sei, wenn er ,,am Feuer einen
Antheil (...) erhalten” (1994, S. 35) habe. Seine Anteilnahme am Feuer muss
nun aber vor der am Spielbewusstsein des Aion leiblicher Natur sein, insofern
das Spielbewusstsein sich erst als Folge des Spielens, d.h. der leiblichen
Formgebung der freien Willensenergie im Tanz, einstellt. Dieser Gedanke
erscheint deshalb interessant, weil das Feuer wie gesagt ein Transformations-
medium darstellt, das Wasser zu Luft verwandeln kann. Die Schwere von Erde
und Wasser wird durch das Feuer in das Leichte der Luft verwandelt”.
Heraklit genauso wie in Folge seiner Inspiration auch Nietzsche werden sich
nicht umsonst ausgerechnet fur das Element des Feuers als weltbildender
Kraft entschieden haben™: Der ,,Geist der Schwere“ der Erde — mit dem
Nietzsche im Zarathustra (1960, S. 466ff.) die niederdriickende Wirkung der

> Zimmer macht auf die Bedeutung der Elementenlehre fir die Philosophie des Kundali-

ni-Yoga aufmerksam: Die Kundalini, die mit einer im untersten, mit dem Element Erde
assoziierten Chakra ruht und als eingerollte Schlange symbolisiert wird, steigt — wenn
sie im Menschen erwacht ist — in den weiteren Chakren auf, die der Reihe nach mit den
Elementen Wasser, Feuer und Luft assoziiert werden. Sie transformiert dabei die Stoff-
lichkeit von Erde und Wasser im Feuerchakra in Luft, die schon das Innewerden des
Gattlichen mit sich bringt, aber wiederum nur eine Durchgangsstufe hin zum Kronen-
chakra bedeutet, in dem angekommen die Kundalini des Menschen sich mit dem gott-
lichen Prinzip verbindet und die Weltachse herstellt (vgl. Zimmer 1994, S.518ff.).
Nietzsche selber stellt Gibrigens eine Ahnlichkeit ,,indischen, griechischen und deutschen
Philosophierens® heraus (1980, S.34).

Nietzsche greift die Symbolik des Feuers im Zarathustra wieder auf, insofern er mit
dem Namen seines Helden und Verkiinders seiner zur Ablésung des Christentums in-
szenierten neuen Religion auf den Namen eines Herrschers der Parsen zurtickgriff: Die
Parsen lebten im mittleren Osten und waren schon zu Nietzsches Lebzeiten als Anhén-
ger einer Feuerreligion bekannt.

76

126



Einsicht in die Tragik des Lebens symbolisiert und der das Gewicht der Erde
darstellt — wird im Feuer zum Geist der Leichtigkeit verwandelt: Die tragische
Kultur des Mythos ist eine Kultur, die die Schwere der Natur aufnimmt — statt
sie wie Sokrates zu ignorieren — und im Feuer der Transformation zu etwas
verwandelt, das die von Nietzsche bewunderte Heiterkeit der Griechen
ermdoglicht.

127



9 Philosophiegeschichtliche Verortung: Die Bedeutung
asthetischer Subjektivitat flr die Postmoderne

Die ,,Wende zur Asthetik® — wie sie nach Marquard mit Kant eingeleitet
wurde (Zitat nach Welsch 1996, S. 491) — findet ihren vorlaufigen Hohepunkt
im Sinne eines Entwurfs &sthetischer Subjektivitat beim friihen Nietzsche.
Nietzsches dabei vorgenommene ,,Rehabilitierung des Mythos*“ — so Lange
(1983, S. 119) — kann ,,kaum als Rickfall in archaische Vorstellungswelten®
verstanden werden, da er die Aufkldrung in ihrem Fundament selbst als
mythisch entlarvte. Sein in der Tradition Schopenhauers entwickeltes und in
dieser Arbeit analysiertes Konzept &sthetischer Subjektivitat geht zwar von
metaphysischen Vorstellungen und Grundlagen aus, die noch den Anspruch
erheben, die Wirklichkeit in ihren elementarsten Eigenschaften und Qualitaten
zu entschlisseln. Diese Annahmen sind aber genauso wie die Schopenhauers
gerade der Ausgangspunkt, einen allgemeinen, mit der Natur des Willens
erkannten Zwangszusammenhang im freien Spiel bzw. in Kontemplation und
Rausch hinter sich zu lassen. Das totalitdre Einheitskonzept der Welt als Wille
wird bei Schopenhauer und in seiner Folge auch in Nietzsches Artisten-
metaphysik gerade zum AbstoBungspunkt, mit ihr mit der Verneinung des
Willens zu brechen. Zwar gehen Schopenhauer und Nietzsche davon aus, mit
ihren Welt-Versionen die scheinbar aufgeklarte Menschheit tber die wahre
Natur des Lebens erst eigentlich aufzuklaren, insofern der Sokratismus
verfalschende Illusionen Uber seine Abhangigkeit von der Natur hegt. Dies
machen sie aber nur, um den Ort zu umreiRen, an dem man dem von ihnen
beschriebenen  Zwangszusammenhang entkommt. Ihre  Metaphysiken
schranken zwar die Mdéglichkeiten menschlicher Freiheit negativ ein, aber nur,
um die Bedingungen zu benennen, unter denen sie positiv Gberhaupt erst zu
sich selbst kommen kann. Das, was der Einzelne aus seiner mit Hilfe der
primdren Verneinung des Willens gewonnenen Freiheit macht, lassen sie
offen. Die Zentroversion — mit der sie offenkundig im freien Spiel arbeiten
und in der sie ihr individuelles, unbestimmtes und unbestimmbares Zentrum
zum Mittelpunkt ihres leiblichen und innerpsychischen Kosmos machen, was
wegen des daraus geschopften Halts auf der anderen Seite ja gerade das
Entlassen der &duf’eren Dinge aus ihrem Herrschaftszugriff ermdglicht —
bedeutet nicht, dass damit die Zentren anderer Individuen um ihre Gultigkeit
gebracht wéren. ,,.Die groRe, ja, unendliche Zahl der Weltzentren“ — schreibt
Eliade (1998, S. 53) — ,bereitet dem religiosen Denken (mit dem hier
Schopenhauers und Nietzsches Denken verkoppelt wurde — A.d.V.) keine
Schwierigkeiten; es handelt sich hier ja nicht um den geometrischen, sondern
um einen existentiellen und heiligen Raum, der eine vollkommen andere

128



Struktur hat und unendlich viele Durchbrechungen und Verbindungen zum
Transzendenten zuldsst.*

Um den Einheitsfetischismus der abendlandischen Vernunft kritisieren zu
kdnnen, haben Deleuze und Guattari in ihrem schlicht Rhizom betitelten Text
die Denkweisen und —systeme, wie sie in der Geschichte des Abendlandes
einander abgeldst haben, mit Wurzeltypen aus der Botanik illustriert. Die erste
Denkform — die metaphysische — folgte ihnen zufolge dem Modell der ,,Pfahl-
wurzel“ bzw. des Baumes (1977, S. 8). Das klassische Denken glaubte an eine
Herkunft von allem aus einem einheitlichen Ursprung. Die Vielfalt der
Formen sollte von diesem Ursprung her ihren Ausgang nehmen und zugleich
an diesen Ursprung zurtickgebunden bleiben. ,,Vielheit* — schreibt Welsch,
ihren Text interpretierend — ,,war Vielheit im Schol3 einer Einheit* (1996, S.
357). Deleuze und Guattari kritisieren die nach dem Prinzip der ,bindren
Logik* (1977, S. 8) vorgehenden Metaphysiker wie folgt: ,,Insofern kann man
sagen, dass dieses Denken die Vielheit nie begriffen hat: es muss von einer
starken, vorgangigen Einheit ausgehen, um zu zwei zu kommen* (1977, S. 9).

Diesem Mangel will die zweite Denkform — die Denkform der Moderne —
abhelfen. Ihr Modell ist die ,,buschelige Wurzel oder das System der kleinen
Waurzeln* (1977, S. 9). Sie fasst viele, autonome Urspriinge und entsprechend
eigenstandige Bildungen ins Auge und sucht damit der Vielheit — wie sie sich
auch lebensweltlich in der Moderne im Zuge von Modernisierungsprozessen
herausgebildet hat — gerecht zu werden. Der eine Weltenbaum der Metaphysik
wird von einem Garten mit vielen unterschiedlichen B&dumen, der ,,Wurzel-
Kosmos* wird von einem ,,Wirzelchen-Chaosmos* abgeldst (1977, S. 10).

Meiner Ansicht nach spiegeln diese Modelle die Entwicklung der Philo-
sophien Schopenhauers und des frilhen Nietzsche: Die Welt entwickelt sich
ihren Metaphysiken zufolge aus dem einen Weltwillen bzw. dem Ur-Einen.
Damit fligen sie sich dem Modell der Pfahlwurzel. Der entscheidende Punkt —
auf den es hier ankommt — ist nun, dass sie sich mit ihrer Theorie der primaren
Willensverneinung von diesem Modell 16sen. Der Bruch mit dem alles
durchherrschenden Weltwillen, den vor allem Schopenhauer mit einem
starken Pathos beschwort, stellt genau den Ubergang von dem Modell der
Metaphysik zu dem Modell der dsthetischen Moderne dar. Anstelle der einen
Pfahlwurzel entsteht mit jedem Individuum, das sich im freien Spiel der
Vermogen grindet und sich damit gleichsam von der Hauptwurzel
verselbstandigt und abschneidet, eine eigenstandige Pflanze mehr. Diese
Metapher zeigt schon, wie sich infolge der Grindung in der Transzendenz und
der Konfrontation mit der Angst ein irdischer Garten von eigenstandig

129



verwurzelten Individuen bildet, die also je einen eigenen Beitrag zur
Gesellschaft leisten kénnen. Deleuze und Guattari kritisieren aber auch dieses,
meiner Ansicht nach vom friihen Nietzsche angezielte Idyll auf das &uRerste:
Sie werfen nicht zuletzt sogar dem spaten Nietzsche vor, in seinen
»Aphorismen (...) die lineare Einheit des Wissens nur aufzubrechen, um im
gleichen Zuge auf die zyklische Einheit der ewigen Wiederkehr zu verweisen,
die im Denken als Nichtgewusstes anwesend ist* (1977, S. 10): ,,Wahrend die
Einheit im Objekt fortwéhrend vereitelt wird, triumphiert im Subjekt ein neuer
Typ von Einheit.*

Die Stofirichtung der Kritik ist in meinen Augen die folgende: Zwar
verbietet sich die &sthetische Moderne, allgemeingiiltige Aussagen Uber die
aullere, objektive Wirklichkeit zu machen. Aber im Sinne der kopernika-
nischen Wende Kants meint sie, die Bedingungen der Moglichkeit von
Erfahrungen verbindlich festlegen zu kénnen. Diese Kritik trifft auch noch das
von mir in dieser Arbeit interpretierte Konzept der &sthetischen Subjektivitat:
Dem Einzelnen ist demnach freigestellt, was er positiv aus seiner Freiheit
macht, aber wie er diese Freiheit im Sinne der Anverwandlung seiner
Vermogen nutzen kann, ist ihm vorgegeben. Deleuze und Guattari wittern bei
dieser Vereinheitlichung auf subjektiver Seite folgendes:

,Die Hauptwurzel ist verkimmert, ihr Ende abgestorben; und schon beginnt eine
Vielheit von Nebenwurzeln wild zu wuchern. Hier erscheint die natiirliche Realitat als
Verkimmerung der Hauptwurzel; gleichwohl besteht ihre Einheit als vergangene,
zukunftige oder als mdogliche fort. Man muB sich fragen, ob nicht Geist und Reflexion

diesen Zustand dadurch ausgleichen, dass sie ihrerseits eine noch umfassendere verborgene
Einheit oder erweiterte Totalitat verlangen® (1977, S. 9).

Vielheit droht mit der Anthropologie des Spiels — wie sie mit der Inter-
pretation Schopenhauers und des friihen Nietzsche hier entwickelt wurde — im
Sinne einer ldealisierung und Verabsolutierung des &dsthetischen Menschen
beschnitten zu werden. Dem ist meiner Ansicht nach uneingeschréankt
zuzustimmen. Die Frage ist die nach einer gangbaren Alternative. Deleuze und
Guattari entwerfen als Antwort auf diese Frage fiir die Postmoderne das Denk-
modell des Rhizoms. Welsch charakterisiert das Rhizom — wie es aus der
Botanik als eigentiimlicher Wurzeltyp bekannt ist — wie folgt:

»,ES handelt sich um ein Stengelorgan, das die Form einer Kriechwurzel von oft
betrachtlicher Lange annimmt, wobei auch die oberirdischen Zweige des Komplexes
wieder abwérts wachsen und im Erdreich neue Wurzeln bilden kdnnen. Die &lteren Teile
sterben im gleichen Male ab, wie neue sich bilden, so dass das Rhizom nach einigen Jahren

ein vollig anderes geworden ist. Es hat — reich verzweigt und mit vielen Nebenwurzeln
versehen — im ganzen den Charakter eines Netzwerkes oder Gespinstes* (1996, S. 359).

Beim Rhizom kann und muss nach Deleuze und Guattari ,,jeder beliebige
Punkt (...) mit jedem anderen verbunden werden* (1977, S. 11). Im Unter-

130



schied zu den traditionellen Systemen bleiben die Differenzen dabei aber in
ihrer Eigensténdigkeit erhalten: Weder werden sie — wie in der Metaphysik —
durch einen ersten Ursprung Gberboten noch — wie in der Moderne — in einer
homogenen Gesamtform aufgehoben, sondern das Unterschiedliche bleibt
inmitten der Verbindungen und Ansteckungsprozesse weiterhin bestehen (vgl.
Welsch 1996, S. 360). Die rhizomatische Struktur — die Welsch zufolge
neueren Forschungen nach auch das Gehirn aufweist (vgl. 1996, S. 361) —
organisiert sich nach dem ,,Prinzip der Konnexion und der Heterogenitat*
(Deleuze/ Guattari 1977, S. 11). Welsch lobt:

»Wahrend die einheits-akzentuierte Metaphysik das Viele dem Einen unterwarf, und
wéhrend die pluralitats-akzentuierte Moderne sich im Widerspruch von objektiver
Pluralisierung und subjektiver Vereinheitlichung verfing, erlaubt das Modell des Rhizoms,
Vielheit wirklich zu denken* (1996, S. 361f.).

Welsch kritisiert an Deleuze und Guattari, dass bei ihnen eine Tendenz
vorherrschen wirde, ,,wieder alles geméal3 einer Struktur — diesmal der
Struktur des Rhizoms — erfassen zu wollen und nicht auch ein Recht &lterer
Modellvorstellungen (Pfahlwurzel, Wurzelvielheit) anzuerkennen* (1996, S.
366f.). Meiner Ansicht nach sollte es allerdings nicht nur ein anzuerkennen-
des, juristisches, damit aber schon toterklarendes Recht der Philosophie geben,
altere Konzepte von Wirklichkeit zu denken und zu wirdigen. In meinen
Augen gibt es stattdessen auch gute Griinde, die von mir hier dargestellte und
interpretierte Philosophie der &sthetischen Moderne gegeniiber postmoderner
Kritik stark zu machen. Sloterdijk spricht das Problem, das mit einer
vollstandigen Auslieferung der dsthetischen Moderne an die, zwar sicherlich
auch vielfaltigere, aber dennoch postmoderne Postmoderne an, wenn er sie in
eine Entwicklungslinie stellt, die ihm zufolge mit dem Kopernikanismus
begann (1987, S. 66):

»Wenn der Kopernikanismus den Punkt des totalen Schwindels erreicht; wenn er das
Unertragliche in Form der strategischen, informatischen, industriellen und kognitiven Welt-
verdampfung freisetzt, dann wird die kopernikanische Wahrheit unwahrer als die ptole-
maische Illusion. Die Zentrifugalkrafte sind heute an allen Fronten der modernisierenden
Mobilmachung im Begriff, ihren Gegenhalt in alten Schwerkraften zu verlieren®.

Die Bedeutung &sthetischer Subjektivitat auch fur unsere Postmoderne l&sst
sich anhand zweier, sicherlich aber nicht abschlieRender Problemfelder
zeigen, die sich aus einer personalen und einer sozio-6kologischen Perspektive
auf die heutige Zeit ergeben. Sie seien abschlieBend noch umrissen:

Die personale Perspektive auf die heutige Zeit ergibt folgendes Bild: Im
Zuge postmodernen Denkens wird fur eine ,,Dezentralisierung von ldentitat*
bzw. ,,Patchworkidentitaten” (Keupp 1989, S. 64f.), fur ein ,,plurales Subjekt*
(Welsch 1996, S. 840ff.) bzw. fiir ein ,,dynamisches System vielféltiger

131



TeilSelbste* (Bilden 1998) pladiert”’. Keupp — dessen postmodernes Identi-
tatskonzept hier exemplarisch kritisiert werden soll — grenzt sich mit seiner
Idee der Patchworkidentitat bzw. des Crazy Quilts vom klassischen, modernen
Identitatsbegriff Eriksons, der in der Tradition dsthetischer Subjektivitat
steht®, ab, wenn er schreibt:

,Die klassischen Patchworkmuster entsprechen dem klassischen Identitatsbegriff. Da
sind geometrische Muster in einer sich wiederholenden Gleichformigkeit geschaffen
worden. Sie gewinnen eine Geschlossenheit in diesem Moment der durchstrukturierten
Harmonie, in einem Gleichgewichtszustand von Farb- und Formelementen. Der Crazy

Quilt hingegen lebt von seiner tberraschenden, oft wilden Verkniipfung von Formen und
Farben, zielt selten auf bekannte Symbole und Gegenstande* (1989, S. 64).

Keupp stellt heraus, dass man es bei der Patchworkidentitat ,,nicht mit
Zerfall oder Verlust der Mitte zu tun“ habe, insofern eine ,,innere Koharenz
(...) der Patchworkidentitat keineswegs abhanden gekommen* sei (1989, S.
64). Keupp versucht damit, dem Salutogenesekonzept Antonovskys gerecht zu
werden, der mit Hilfe von empirischen Studien entdeckt hat, dass das
Kohéarenzgefiihl eine entscheidende Ursache und Bedingung fiir seelische und
korperliche Gesundheit darstellt. Antonovsky definiert die erste von drei
wesentlichen Komponenten des Kohérenzgefiihls — den sense of comprehensi-
bility — wie folgt:

,Diese Komponente beschreibt die Erwartung bzw. Fahigkeit von Menschen, Stimuli —
auch unbekannte — als geordnete, konsistente, strukturierte Informationen verarbeiten zu
kdnnen und nicht mit Reizen konfrontiert zu sein bzw. zu werden, die chaotisch willkurlich,

zufallig und unerklérlich sind. Mit Verstehbarkeit ist ein kognitives Verarbeitungsmuster
gemeint* (Antonovsky nach Bengel 2002, S. 29).

Meiner Phantasie entgeht, wie man sich die Identitdt eines Menschen im
Sinne Keupps als Flickenteppich aus mehreren bunten, wild durcheinander
und nicht geordneten Flicken vorstellen soll, ohne die Idee eines sie harmo-
nisch anordnenden Zentrums aufzugeben. Die Bezugnahme auf Antonovskys
Konzept der Koharenz — wie sie Keupp vorstellt — scheint meiner Ansicht

" Hier wird exemplarisch nur auf Veroffentlichungen im deutschen Sprachraum Bezug

genommen. Auch die franzésischen Denker Deleuze und Guattari bspw. engagieren sich
fur plurale Subjektivitat (vgl. 1977, S.5). Meine Kritik dieses postmodernen Denkens
werde ich wiederum exemplarisch an Keupp uben.

Erikson steht mit seinem ldentitatskonzept in der hier erarbeiteten Tradition der dstheti-
schen Moderne: Ihm zufolge ,,neigen die gunstigeren Identifikationen (des friheren Le-
bens — A.d.V.) immer sogleich dazu, in aller Stille einer neuen, einheitlichen Gestalt un-
tergeordnet zu werden, die mehr ist als die Summe der Teile* (1973, S.139). Erikson
geht allerdings davon aus, dass die Identitatsfindung mit der Adoleszenz abgeschlossen
ist und das restliche Leben lang beibehalten wird. Dies widerspricht dem dynamischen
Entwicklungskonzept, wie es diese Arbeit dargestellt hat, demzufolge der Prozess der
Selbstentwicklung unabschlieRbar ist.

78

132



nach nicht begrind- und durchfiihrbar: Der fur das Kohé&renzgefiihl wesent-
liche sense of comprehensibility ist ohne die Zentroversion, also den immer
wieder zu unternehmenden Versuch, das Chaos des eigenen Seelenlebens und
die disparaten Teile der Psyche — wie sie sich in der Anregung durch &uRere
Reize entwickeln — im freien Spiel der Vermdgen zu kosmisieren und sie in
einer neuen Seelengestalt zu integrieren, nicht denkbar. Die &sthetische
Subjektivitat liefert mit dem freien Spiel der Vermdgen ein Modell fur
Kreativitat, das zur Assimilation von Erfahrungsdaten und zur Akkomodation
des Selbst an lebensweltliche Gegebenheiten unabdingbar ist. Das Zulassen
des inneren Chaos — wie es fur das Aufnehmen von neuen Daten notwendig ist
und im Konzept pluraler Subjektivitdt zur Wahrnehmung der Pluralitét
angezielt wird — stellt dabei ein notwendiges Durchgangsstadium dar. Die
Integration des Disparaten in einer neuen Gestalt im freien Spiel der
Vermdgen — wie sie daraufhin zustande kommt — bedeutet dann aber nicht,
sich und seinem Seelenleben im Namen unndétigen Einheitsdenkens Gewalt
anzutun, wie es von postmoderner Seite Kkritisiert wird. Die ,,gewaltlose
Synthesis des Zerstreuten“ — wie sie im freien Spiel der Vermogen statthat und
selbst von Adorno als Gegenmodell zum instrumentellen Denken hervor-
gehoben wird (nach Wellmer 1985, S. 12) — hebt zwar die heterogene
Pluralitdt im Subjekt auf, um einer neuen, die disparaten Teile der Seele
miteinander versOhnenden Gestalt Platz zu machen. Diese neue Gestalt
subsummiert die Vielheit aber nicht zwanghaft und gewaltsam unter sich,
sondern entdeckt einen Zusammenhang in der Vielheit, der in ihr angelegt ist.
Die Existenz eines solchen internen Zusammenhangs in der Vielheit der
auBeren sozialen und kulturellen Wirklichkeit scheint angesichts ihrer
Heterogenitat zweifelhaft. Betreffs der individuellen, personenbezogenen
Daten und Ereignisse bin ich dagegen der Ansicht, dass er nicht nur entdeckt
werden kann und im Sinne Antonovskys einen wichtigen Faktor flr
Gesundheit darstellt, sondern darliber hinaus aller erst so etwas wie
Individualitat ermoglicht.

Die sozio-6kologische Perspektive auf die heutige Zeit zeugt von einer
postmodernen Indifferenz-Problematik, die im Werk Baudrillards am deut-
lichsten wird: Zima stellt als Grundthese der Theorie Baudrillards heraus, dass
»in der spétkapitalistischen Gesellschaft die Vermittlung durch den Tausch-
wert alle Lebensbereiche erfasst, so dass es immer schwieriger wird, Ge-
brauchswerte Uberhaupt wahrzunehmen und Gebrauchswert und Tauschwert
zu unterscheiden* (1997, S. 94). Im Zuge der fortgeschrittenen Markt-
wirtschaft komme es Baudrillard zufolge dazu, dass sich der Tauschwert als
reiner Zeichenwert restlos verselbstdndige und alle Gebrauchswerte als
Referenten jenseits des Tausches verdecke. Die Gebrauchswerte wirden von

133



der Vermittlung durch den Tauschwert erfasst und der Abstraktion oder
Simulation des Tauschprinzips Uberantwortet (vgl. Zima 1997, S. 91). Diese
Entwicklung gipfele nach Baudrillard in der Entstehung einer ,,Hyperrealitat®,
in der die durch die 6ffentlichen Medien erzeugten Simulakra, aus denen sie
sich zusammensetze, auf keine Wirklichkeit mehr bezogen werden kdnnten
(vgl. Zima 1997, S. 97). Die Analysen Baudrillards — wie sie hier nur kurz
zusammenfassend referiert werden konnten — machen eines sofort deutlich:
Der Gefahr der Aufhebung des Gebrauchswertes im Tauschwert kann nur
durch eine Aufwertung und Intensivierung der Wahrnehmung des Gebrauchs-
wertes begegnet werden: Die Dinge jenseits ihres abstrakten Tauschwertes so
wahrzunehmen, wie sie sich von sich aus zeigen, wie es im freien Spiel der
Vermogen geschieht, stellt meiner Ansicht nach die einzige Mdglichkeit dar,
dem bedrohlichen Zukunftsszenario Baudrillards zu entkommen. Nur dort, wo
sich die asthetische Wahrnehmung fiir die spezifische Qualitat der Dinge
offnet und in ihr infolge des solches Wahrnehmen begleitenden, interesselosen
Wohlgefallens einen eigenen Wert erkennen kann, kdnnen sich Menschen je
individuell an die Wirklichkeit der Natur — die ja immerhin unsere
Okologische Lebensgrundlage darstellt — zurtickbinden. Nicht zuletzt wirde
durch die &sthetische Wahrnehmung des Anderen die zwischenmenschliche
Beziehung als Grundlage sozialer Gemeinschaften revolutioniert, die der
Gleichschaltung und der Nivellierung Widerstand entgegen bringen kdnnen.

134



10 Schlussbetrachtung

Die eingangs aufgestellten Hauptthesen haben sich im Verlaufe der Arbeit
bestatigt: Die Philosophie des friihen Nietzsche — allem voran die Geburt der
Tragddie — muss vor dem Hintergrund von Schopenhauers Willensmetaphysik
verstanden werden. Insofern Nietzsche sich das Wirklichkeitsverstandnis
Schopenhauers zueigen macht, der zufolge allem ein endlos strebender Wille
innewohnt, muss er auch dessen daraus entwickelten Analysen der Situation
des Menschen, also Schopenhauers vernichtenden Pessimismus, teilen. Die
Figur der Willensverneinung, die sich — wie im Exkurs gesehen — mit dem
freien Spiel der Vermogen Kants illustrieren l&sst, stellt flr den solcherart
vom Willen fremdbestimmten Menschen die einzige Mdéglichkeit dar, dessen
heilloser Dynamik zu entkommen, die ihn ansonsten in letzter Konsequenz
zermurben wirde. Nietzsche kommt — und darin liegt vielleicht das Neue
dieser Interpretation — an dieser primaren Verneinung des Willens also nicht
vorbei. Sosehr er den Willen zum Nichts bei Schopenhauer brandmarkt, bleibt
ihm aus der von ihm mit Hilfe Schopenhauerscher Philosophie gedeuteten
Situation des Menschen kein anderer Ausweg. Zwar deutet Nietzsche mit
Heraklit die Willenswirklichkeit der Welt als das Spiel des Aion und meint,
ihr damit den Charakter eines dumpfen, sich selbst zerfleischenden
Geschehens zu nehmen, als das es bei Schopenhauer dargestellt ist.
Nichtsdestotrotz bleibt der mythische Leidenszusammenhang der Natur flr
das Individuum bestehen: Der Mensch kann — genauso wie bei dem das
Willensgeschehen unter anderen Vorzeichen einflihrenden Schopenhauer —
nur in der Mimesis dieses Spiels des Aion Erlosung finden. Der Boden der
Philosophie Schopenhauers ist damit also noch nicht verlassen. Nietzsches
Impetus, sich zu einer letzten Bejahung und zu der von ihm vielbewunderten
diesseitigen Heiterkeit der Griechen durchzuarbeiten, stellt daher auch erst das
eigentlich Neue seiner Frihphilosophie dar: Die Bejahung ware erst erreicht,
wenn der Mensch auch in seiner alltdglichen Seinsweise als Individuum
zufrieden waére. Um diese Aufgabe des Menschen zu unterstreichen,
entwickelt Nietzsche seine Artistenmetaphysik, nach der der Wille — zu seiner
wiederholten Erlésung im Schein — Menschenkinder braucht, in deren
Zufriedenheit er sein Glick und seinen Frieden zurtickgespiegelt bekommt.
Nietzsche steht damit vor der alles entscheidenden Frage, wie der Mensch in
der nach Schopenhauer schlechtesten aller moglichen Welten zu solcher
Zufriedenheit finden kann. Wo Schopenhauer noch die Entgrenzung des allem
enthobenen Spielbewusstseins forderte, kommt Nietzsche auf die neue Idee,
einen Funken vom Feuer des Rausches in das alltdgliche Leben als Indi-
viduum zu integrieren. Die Inversion der Transzendenz — wie sie Nietzsche
aus den im Jahresyklus sich wandelnden Aufgaben seines Fruchtbarkeitsheros
Dionysos destilliert — stellt das eigentliche Novum gegenuber Schopenhauers

135



Philosophie dar. Der Dionyosdiener macht im Rausch Transzendenzerfah-
rungen wie die echter Freiheit als Schauspieler seines selbst, Empfindungen,
sich mit seiner Um- und Mitwelt verbunden zu fiihlen und die von Gliick, das
sich aus seiner gesteigerten, leiblich verstandenen Lebendigkeit speist, die er
nun versucht, fir sein alltdgliches Leben als Individuum auszuwerten. Meiner
Ansicht nach stellt neben diesen Transzendenzerfahrungen besonders auch die
Konfrontation mit und teilweise Uberwindung der Angst vor der Natur eine
wichtige Quelle dafir dar, sie in einer neuen Qualitat wahrzunehmen und des
Menschen eigene nattrliche Vermdgen zu erschlieen. Im Gegensatz zum
Geist des Sokrates, den er als den Begriinder der Aufklarung Kritisiert,
insofern er mit der tragischen mythischen Kultur der Antike gebrochen hat,
flient der Rausch- und Traumkinstler Nietzsches nicht vor seiner Angst,
sondern setzt sich mit ihr auseinander. Die Flucht vor der Angst entlarvt
Nietzsche als Ursache fiir das instrumentelle Denken der Aufklarung, die dem
Menschen eine freie, interesselose Wahrnehmung der Wirklichkeit versperrt,
weil sie diese aus Furcht versucht zu beherrschen. Diese Wahrnehmung — wie
sie sich als Folge des freien Spiels im Rausch erschlief3t und die Dinge erst in
allen ihren Aspekten erfahrbar macht — ert6ffnet ein mdogliches irdisches
Paradies, das Nietzsche nun weitest moglich auch der alltaglichen Wahr-
nehmung zugénglich machen will. Anstatt sich in der Flucht in die Zukunft
immer tiefer in sein Leid zu verstricken, pladiert Nietzsche fir ein Kreisen in
den Bahnen des Mythos, insofern das den Ort kenntlich macht, an dem
Freiheit vor dem Zwangszusammenhang der Natur einzig mdglich ist. Die
Ausschopfung der an diesem Ort im freien Spiel des Rausches gemachten
Transzendenzerfahrungen stellt fiir ihn die einzige Moglichkeit fur eine Kultur
dar, die sich nicht immer weiter von ihren natirlichen Lebensgrundlagen und
damit von ihren eigenen Gliicks- und Lebendigkeitsquellen entfernt.

Die leibliche und seelische Verwandlung und Gesundung des Menschen im
Spiel, wie sie Nietzsche im Rausch im Anschluss an Schopenhauers Kon-
templationserfahrung anzielt, lasst sich — darauf ist am Ende dieser Arbeit
noch einmal eindringlich mit Hihn hinzuweisen — nicht ,,mit autopoietischen
Figuren der Selbstermdchtigung in Verbindung bringen* (2002, S. 157). Wie
Schopenhauer als Bedingung der Mdglichkeit der Willensverneinung — die
einen aller erst ins freie Spiel der Vermdgen gelangen l&sst — die ,,Gnaden-
wirkung® (1997, 870, S. 586) setzt und selbst Kant zu seinem Gelingen von
,Gunst* (1990, S. 47) spricht, so weill auch Nietzsche die ,,Kluft der Ver-
gessenheit* zu wiardigen, die ,,die Welt der alltaglichen und der dionysischen
Wirklichkeit voneinander* (2003, S. 56) scheidet. Schopenhauer steht mit
seiner Theorie der Willensverneinung — wie festgestellt wurde — in der
Tradition des vor allem von Luther vorgepragten erlosungstheologischen

136



Musters der Gnade, nach dem Gott am Ort duf3erster Verzweiflung anwesend
ist und den Menschen befreit (vgl. Malter 1994, S. 47ff.). Auch Nietzsche —
und das ist vielleicht die spéte Pointe dieser Arbeit — muss in diese christliche
Tradition eingeordnet werden. Zwar fasst er als Bedingung der Maglichkeit
der Interesselosigkeit und des Dionysos-Dienstes eine fast organisch gedachte
bzw. leiblich bedingte ,,Kraft zu vergessen* (2003, S. 250), die die Linearitat
der chronologischen Zeit aufbricht und den Augenblick zur Ewigkeit hin
Offnet. Aber selbst er verwendet Metaphern wie die von der ,,schwer zu
erringende(n) Meeresstille der Seele” (2003, S. 101) oder der ,,Erlésung vom
Ich* (2003, S. 43), die eindeutig wenn nicht dem christlichen, so doch einem
religiosen Kontext entnommen sind. Nicht zuletzt muss auch er wie
Schopenhauer eine Erklarung dafiir haben, wie der nach der Konstruktion
ihrer Metaphysiken unter der Willensbeherrschtheit und -getriebenheit
leidende Mensch sich aus diesem Zwangszusammenhang l6sen kann. Denn
auch fur Nietzsche gilt: Der Mensch kann sein eigenes Nicht-Wollen nicht
wollen, weil er dann schon wieder will. Aus diesem Dilemma gibt es keinen
selbstinitiierten Ausweg.

AbschlieRend sei noch auf folgendes hingewiesen: Fur das Verstandnis des
spaten Nietzsche scheint die hier interpretierte Philosophie des friihen
Nietzsche in ihrer pradgenden Bedeutung kaum wirklich gewdrdigt: Der Spieler
der Geburt der Tragddie — wie er hier erarbeitet wurde — ist die Vorform des
»Dichter(s) und Fortdichter(s) des Lebens“ (2000, S. 200) der Frohliche(n)
Wissenschaft und des lachenden Ténzers und wieder Kind gewordenen
Zarathustra(s). Die Geburt der Tragddie ist noch unter Nietzsches starkem
Beeindrucktsein von Schopenhauer und dessen Metaphysikkonzept
entstanden: Hier flhlt er sich noch den engen Vorgaben fir Freiheit von
Schopenhauer verpflichtet, um innerhalb ihrer sein Konzept des Spielers zu
entwickeln und festzustellen, dass dieses Konzept trotz allen Pessimismus
aufgeht — und sich fortan von den Systemvorgaben Schopenhauers zu ldsen.
Der spéte Nietzsche wird dann die Postmoderne entscheidend beeinflussen.
Uber die Philosophie des spaten Nietzsche sollte die des friihen nicht
vergessen werden.

137



Quellen- und Literaturverzeichnis

APOSTOLOPOULOU, GEORGIA: Schopenhauers Einfluss auf Nietzsches
Verstandnis des Anaximander; In: Zeit der Ernte; Hrsg. Wolfgang
Schirmacher; Stuttgart 1982

BENGEL, JURGEN: Was erhilt den Menschen gesund?: Antonovskys Modell der
Salutogenese; Koln 2002

BILDEN, HELGA: Das Individuum — ein dynamisches System vielféltiger Teil-
Selbste. Zur Pluralitat in Individuum und Gesellschaft; In: Identitatsarbeit
heute: klassische und aktuelle Perspektiven der Identitatsforschung; Hrsg.
Heiner Keupp, Renate Hofer; Frankfurt a.M. 1998

CASSIRER, ERNST: Kants Leben und Lehre; Darmstadt 1977

CASSIRER, ERNST: Symbol, Technik, Sprache; Hrsg. Ernst Wolfgang Orth, John
Michael Krois; Hamburg 1985

CASSIRER, ERNST: Mythischer, asthetischer und theoretischer Raum; In: Cassirer:
Symbol, Technik, Sprache; Hrsg. Ernst Wolfgang Orth, John Michael Krois;
Hamburg 1985b

CASSIRER, ERNST: ,,Geist* und ,,Leben® in der Philosophie der Gegenwart; In:
Geist und Leben; Hrsg. Ernst Wolfgang Orth; Leipzig 1993

CASSIRER, ERNST: Formen und Formwandlungen des philosophischen
Wahrheitsbegriffs; In: Geist und Leben; Hrsg. Ernst Wolfgang Orth; Leipzig
1993b

CASSIRER, ERNST: Versuch tber den Menschen: Einflihrung in eine Philosophie
der Kultur (Essay on man); Hamburg 1996

DECHER, FRIEDHELM: Nietzsches Metaphysik in der ,,Geburt der Tragodie* im
Verhaltnis zur Philosophie Schopenhauers; In: Nietzsche-Studien B. 14; Hrsg.
Ernst Behler, u.a.; Berlin 1985

DELEUZE, GILLES u. GUATTARI, FELIX: Rhizom; Berlin 1977

DOBRILEIT-HELMICH, MARGITTA: Asthetik bei Kant und Schopenhauer. Ein
kritischer Vergleich; In: 64. Schopenhauer-Jahrbuch; Hrsg. Arthur Hubscher;
Frankfurt a.M. 1983

DORFLINGER, BERND: Zur Erkenntnisbedeutung des Asthetischen.
Schopenhauers Beziehung zu Kant; In: Schopenhauer-Jahrbuch B. 71; Hrsg.
Rudolf Malter, Wolfgang Seelig, Heinz-Gerd Ingenkamp; Frankfurt a.M. 1990

EISLER, RUDOLF: Kant-Lexikon; Berlin 1930

ELIADE, MIRCEA: Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religidsen;
Frankfurt a.M. 1998

ELIADE, MIRCEA: Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit; Frankfurt a.M. 2004
ERIKSON, ERIK H.: Identitat und Lebenszyklus; Frankfurt a.M. 1973
FIGAL, GUNTER: Nietzsche. Eine philosophische Einfiihrung; Stuttgart 1999
FINK, EUGEN: Nietzsches Philosophie; Stuttgart 1992

138



FLEISCHER, MARGOT: Die Zeitlichkeit des Menschen. Nietzsches Analyse in
seiner zweiten Unzeitgeméalien Betrachtung; In: Weltaspekte der Philosophie;
Hrsg. Werner Beierwaltes, Wiebke Schrader; Amsterdam 1972

FLEISCHER, MARGOT: Dionysos als Ding an sich. Der Anfang von Nietzsches
Philosophie in der dsthetischen Metaphysik der ,,Geburt der Tragddie®; In:
Nietzsche-Studien Nr.17; Hrsg. Ernst Behler, u.a.; Berlin 1988

FRANK, MANFRED: Der kommende Gott. VVorlesungen tber die Neue
Mythologie; Frankfurt a.M. 1982

FREUD, SIGMUND: Das Unbehagen in der Kultur; Frankfurt a.M. 1997

GOETHE, JOHANN WOLFGANG VON: Die Leiden des jungen Werther;
Miinchen 1990

GOETHE, JOHANN WOLFGANG VON: Faust. Der Tragtdie erster Teil; Stuttgart
1994

GROF, STANISLAV: Topographie des Unbewussten: LSD im Dienst der
tiefenpsychologischen Forschung; Stuttgart 1993

HABERMAS, JURGEN: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf
Vorlesungen; Frankfurt a.M. 1996

HAU, RITA: Pons-Globalwérterbuch Lateinisch-Deutsch; Stuttgart 1990

HEIDEGGER, MARTIN: Sein und Zeit; Tuibingen 1993

HEIDEGGER, MARTIN: Der Ursprung des Kunstwerkes; In: Holzwege; Martin
Heidegger; Frankfurt a.M. 1994

HORKHEIMER, MAX/ ADORNO, THEODOR W.: Dialektik der Aufklarung;
Frankfurt a.M. 1995

HUHN, LORE: Fichte und Schelling oder: Uber die Grenze menschlichen Wissens;
Stuttgart 1994

HUHN, LORE: Die Wahrheit des Nihilismus. Schopenhauers Theorie der
Willensverneinung im Lichte der Kritik Friedrich Nietzsches und Theodor W.
Adornos; In: Interpretationen der Wahrheit; Hrsg. Glnter Figal; Tubingen
2002

KANT, IMMANUEL.: Kritik der Urteilskraft; Hrsg. Karl VVorlander; Hamburg 1990

KEUPP, HEINER: Auf der Suche nach der verlorenen Identitat; In:
Verunsicherungen. Das Subjekt im gesellschaftlichen Wandel; Hrsg. Heiner
Keupp, Helga Bilden; Géttingen 1989

KIERKEGAARD, SOREN: Der Begriff Angst; Hamburg 1991

KIERKEGAARD, SOREN: Die Krankheit zum Tode; Hrsg. Emanuel Hirsch, Hayo
Gerdes; Gltersloh 1992

KROIS, JOHN MICHAEL: Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret; In: Kulturkritik
nach Ernst Cassirer; Hrsg. Enno Rudolph, Bend-Olaf Kippers; Hamburg 1995

LANGE, WOLFGANG: Tod ist bei Gottern immer nur ein Vorurteil. Zum Komplex
des Mythos bei Nietzsche; In: Mythos und Moderne; Hrsg. Karl Heinz Bohrer;
Frankfurt a.M. 1983

139



LEIBNIZ, GOTTFRIED WILHELM: Kleine Schriften; Hrsg. Hans Heinz Holz;
Frankfurt a.M. 1965

MALTER, RUDOLF: Der eine Gedanke: Hinfuhrung zur Philosophie Arthur
Schopenhauers; Darmstadt 1988

MALTER, RUDOLF: Willensverneinung und Glaube. Schopenhauers
Erlésungslehre vor dem Hintergrund der Lutherischen Theologie; In: Im Netz
der Begriffe; Hrsg. L. Hauser, E. Nordhofen; Wirzburg 1994

NEUMANN, ERICH: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins; Diisseldorf 2004

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Die dionysische Weltanschauung; In: KSA I; Hrsg.
Giorgio Colli, Mazzino Montinari; Minchen 2003

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Die Geburt des tragischen Gedankens; In: KSA I;
Hrsg. Giorgio Colli, Mazzino Montinari; Miinchen 2003

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Die Geburt der Tragddie; In: KSA I; Hrsg. Giorgio
Colli, Mazzino Montinari; Minchen 2003

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen;
Hrsg. Manfred Riedel; Stuttgart 1994

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Unzeitgemasse Betrachtungen Il: Vom Nutzen und
Nachtheil der Historie fiir das Leben; In: KSA I; Hrsg. Giorgio Colli, Mazzino
Montinari; Miinchen 2003

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Unzeitgemasse Betrachtungen Ill: Schopenhauer als
Erzieher; In: KSA I; Hrsg. Giorgio Colli, Mazzino Montinari; Minchen 2003

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne;
In: KSA I; Hrsg. Giorgio Colli, Mazzino Montinari; Miinchen 2003

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Die frohliche Wissenschaft; Stuttgart 2000

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Also sprach Zarathustra; In: Nietzsches Werke in 2
Banden; B.1; Hrsg. Gerhard Stenzel; Hamburg 1960

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Jenseits von Gut und Boése; In: KSA V; Hrsg. Giorgio
Colli, Mazzino Montinari; Minchen 1980

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Dionysos Philosophus; In: Nietzsches Werke in 2
Banden; B.1; Hrsg. Gerhard Stenzel; Hamburg 1960

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Nachgelassene Fragmente 1869-1874; In: KSA VII;
Hrsg. Giorgio Colli, Mazzino Montinari; Mlnchen 1988

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Nachgelassene Fragmente 1884-1885; In: KSA XI;
Hrsg. Giorgio Colli, Mazzino Montinari; Miinchen 1988

ORTH, ERNST WOLFGANG: Die Bedeutung der ,,Kritik der Urteilskraft*” fur
Cassirers Philosophie der symbolischen Formen; In: VVon der Erkenntniskritik
zur Kulturphilosophie: Studien zu Ernst Cassirers Philosophie der
symbolischen Formen; Wiirzburg 1996

PIRSIG, ROBERT M.: Zen und die Kunst ein Motorrad zu warten; Frankfurt 1994
PLATON: Symposion; In: Sdmtliche Werke B.2; Hrsg. Ursula Wolf; Hamburg 1994
SCHERF, DAGMAR: Der Teufel und das Weib; Frankfurt a.M. 1990

140



SCHILLER, FRIEDRICH: Uber die asthetische Erziehung des Menschen; Stuttgart
1995

SCHONDORF, HARALD: Schopenhauers Pessimismus im Licht des neuzeitlichen
Denkens; In: Schopenhauer Jahrbuch Nr. 67; Hrsg. Rudolf Malter, Wolfgang
Seelig, Heinz-Gerd Lugenkamp; 1986

SCHOPENHAUER, ARTHUR: Die Welt als Wille und Vorstellung; B.1u.2; Hrsg.
Rolf Toman; Kdln 1997

SCHOPENHAUER, ARTHUR: Parerga und Paralipomena Il; Sdmtliche Werke B.5;
Hrsg. Wolfgang Freiherr von Léhneysen; Frankfurt a.M. 1965

SIMMEL, GEORG: Schopenhauers Asthetik und die moderne Kunstauffassung; In:
Georg Simmel Gesamtausgabe B.2: Aufsatze und Abhandlungen 1901-1908;
Hrsg. Otthein Rammstedt; Frankfurt a.M. 1993

SIMMEL, GEORG: Schopenhauer und Nietzsche; In: Georg Simmel
Gesamtausgabe B.10; Hrsg. Otthein Rammstedt; Frankfurt a.M. 2000

SLOTERDIJK, PETER: Kopernikanische Mobilmachung und ptolemaische
Abristung; Frankfurt a.M. 1987

SPIERLING, VOLKER: Schopenhauers furchtbare Wahrheit; In: Schopenhauer im
Denken der Gegenwart; Hrsg. Volker Spierling; Miinchen 1987

STAEMMLER, FRANK-M./ BOCK, WERNER: Ganzheitliche Veranderung in der
Gestalttherapie; Miinchen 1991

STAMATESCU, ION OLIMPIU: Anschauung und wissenschaftliche Erkenntnis.
Cassirers Deutung des ,,Konfliktes zwischen Denken und Anschauen und das
Problem der ,,wissenschaftlichen Imagination“ in der modernen Physik; In:
Kulturkritik nach Ernst Cassirer; Hrsg. Enno Rudolph, Bend-Olaf Kuppers;
Hamburg 1995

SZONDI, PETER: Versuch Uber das Tragische; In: Peter Szondi: Schriften; B.1;
Hrsg. J. Bollack, H. Beese; Frankfurt a.M. 1978

THEUNISSEN, MICHAEL.: Negative Theologie der Zeit; Frankfurt a.M. 1992

THORGEIRSDOTTIR, SIGRIDUR: Vis creativa: Kunst und Wahrheit in der
Philosophie Nietzsches; Wurzburg 1996

WELLMER, ALBRECHT: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne.
Vernunftkritik nach Adorno; Frankfurt a.M. 1985

WELSCH, WOLFGANG: Vernunft. Die zeitgendssische Vernunftkritik und das
Konzept der transversalen Vernunft; Frankfurt a.M. 1996

WERDER, LUTZ VON: Triffst Du nur das Zauberwort. Einfuhrung in die Schreib-
und Poesietherapie; Miinchen 1986

WISCHKE, MIRKO: Die Geburt der Ethik: Schopenhauer — Nietzsche — Adorno;
Berlin 1994

WOHLFART, GUNTER: Artistenmetaphysik: ein Nietzsche-Brevier; Wiirzburg
1991

ZIMA, PETER V.. Moderne/ Postmoderne: Gesellschaft, Philosophie, Literatur;
Tlbingen 1997

141



ZIMMER, HEINRICH: Philosophie und Religion Indiens; Frankfurt a.M. 1994

ZIMMER, HEINRICH: Indische Mythen und Symbole: Vishnu, Shiva und das Rad
der Wiedergeburten; Miunchen 1997

142






Berliner Arbeiten
zur Erziehungs-
und Kulturwissen-

schaft

Die Reihe Berliner Arbeiten
zur Erziehungs- und
Kulturwissenschafft,
herausgegeben von
Christoph Wulf, verfolgt
das Ziel, herausragende
Abschlussarbeiten einer
breiteren Offentlichkeit
zuginglich zu machen.
Die hier veroffentlichten
theoretischen, historischen
und empirischen Beitrige
repriasentieren die
Bandbreite und Qualitit
der wissenschaftlichen
Ausbildung. Damit
sprechen sie sowohl das an
kleineren, aber prizisen
und originellen Studien
interessierte Fach-
publikum an als auch
Studierende, die in den
hier publizierten Arbeiten
Modelle und Anregungen
fur ihre eigenen Projekte
finden konnen.

In diesem Band

Nietzsche interpretiert
die Wirklichkeit im Sinne
Schopenhauers als Spiel
des Aion, das - den
mythischen Zwangs-
zusammenhang der
Natur vollziehend - nur
einen Ort der Freiheit
kennt: den des Spiel-
bewusstseins, das den
Kern der Stille der Natur
ausmacht. Selbst die
dorthin fithrende
Willensverneinung
tibernimmt Nietzsche
von Schopenhauer.
Anders als jener jedoch
wertet er diese Erfahrung
im Sinne einer Inversion
der Transzendenz fiir eine
Bejahung des Lebens aus.
Nietzsches frihe Philo-
sophie wird als Ver-
tiefung der dsthetischen
Subjektivitdt Kants
verstehbar, die fur die
Postmoderne wichtig sein
konnte.

Logos Verlag Berlin

ISBN 978-3-8325-1783-0

ISSN 1616-8860

Autor

Malte Holzel, M.A. Dipl.
Soz.Pid. (FH), Jg. 1973,
Studium der Philosophie
und Neueren Deutschen
Literatur an der Georg-
August-Universitdt
Gottingen und der Freien
Universitdt Berlin sowie
Sozialpidagogik an der
Ev. Fachhochschule
Berlin. Halbjahriger
Praxisaufenthalt in
Kalkutta, Indien.
Mehrjihrige Tatigkeit als
Altenpfleger und
Sozialarbeiter im
Betreuten Wohnen.
Berufsbegleitende
Ausbildung zum
Waldorflehrer.
Promotionsarbeit in
Vorbereitung.
Email-Kontakt:
maltehoelzel @gmx.de



	1 Einleitung 
	2 Das Spiel des Aion: Die Metaphysik Schopenhauers und ihre Anverwandlung durch Nietzsche in Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen 
	3 Der Pessimismus Schopenhauers und seine Aufnahme durch Nietzsche 
	3.1 Das endlose Streben und die Unmöglichkeit von Glück  
	3.2 Das melancholische Leiden unter der Herrschaft der Zeit  
	3.3 Die Determiniertheit menschlichen Handelns 
	3.4 Die Gefährdung des Gemeinsinns 
	3.5 Der Schrecken als Motiv des Immer-Weiter 

	4 Exkurs: Kants freies Spiel der Vermögen in der Interpretation durch Cassirer und die Parallelen zur Ästhetik Schopenhauers und des frühen Nietzsche  
	5 Schopenhauers ästhetische Kontemplation und ethische Theorie der Willensverneinung als Ausweg aus der Mangelsituation des Menschen 
	5.1 Die Kontemplation als Herzstück der Ästhetik Schopenhauers  
	5.2 Die Entgrenzung der Kontemplation zur totalen Willensverneinung 

	6 Nietzsches Willensbejahung im Durchgang durch die Verneinung des Willens: Die Inversion der Trans zendenz als Novum der Geburt der Tragödie  
	6.1 Nietzsches ästhetische Metaphysik in der Geburt der Tragödie  
	6.2 Der verzauberte Mensch als Produkt des Bruderbundes von Dionysos und Apollon  
	6.3 Die Inversion der Transzendenz als Ausweg aus der Mangelsituation des Menschen 

	7 Die Bewältigung von Angst und Melancholie bei Schopenhauer und Nietzsche 
	7.1 Die Deutung der Schiffsmetapher Schopenhauers und Nietzsches 
	7.2 Kierkegaards Stellungnahme zum Phänomen der Angst 
	7.3 Angstüberwindung und die Aufhebung der Herrschaft der Zeit 

	8 Die Welt des Mythos und die Vertiefung der Kultur 
	9 Philosophiegeschichtliche Verortung: Die Bedeutung ästhetischer Subjektivität für die Postmoderne 
	10 Schlussbetrachtung 
	Quellen- und Literaturverzeichnis 

