
Berliner Arbeiten zur Erziehungs- und Kulturwissenschaft

Zur Vertiefung der ästhetischen
Subjektivität Kants bei Schopenhauer
und dem frühen Nietzsche

Malte Hölzel

�����

Das Spiel des Aion
und das Spiel
des Menschen



Die Open-Access-Stellung der Datei erfolgte mit finanzieller Unterstützung des
Fachinformationsdiensts Philosophie (https://philportal.de/)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz
CC BY-SA (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). Die Bedingungen
der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wiederverwen-
dung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie
z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nut-
zungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

DOI: https://doi.org/10.30819/1783

https://philportal.de/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.30819/1783


 



 

 

 

Berliner Arbeiten zur Erziehungs- und Kulturwissenschaft 
Band 34 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

Herausgegeben von Christoph Wulf 
Freie Universität Berlin 

Fachbereich Erziehungswissenschaft und 
Psychologie 

Redaktion: Ruprecht Mattig 
 



 

 

Zur Vertiefung der ästhetischen  
Subjektivität Kants bei Schopenhauer  

und dem frühen Nietzsche 

Malte Hölzel  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Logos Verlag, Berlin 2008 
 

Das Spiel des Aion und das 
Spiel des Menschen  



 

 



 

 

 

 

 

 

 
Meinen Eltern 





Inhalt 

 

1 Einleitung....................................................................................................11 

2 Das Spiel des Aion: Die Metaphysik Schopenhauers  und ihre 
Anverwandlung durch Nietzsche in Die  Philosophie im 
tragischen Zeitalter der Griechen ..............................................................13 

3 Der Pessimismus Schopenhauers und seine Aufnahme  durch 
Nietzsche .....................................................................................................29 

3.1 Das endlose Streben und die Unmöglichkeit von Glück ......................29 

3.2 Das melancholische Leiden unter der Herrschaft der Zeit ...................33 

3.3 Die Determiniertheit menschlichen Handelns ......................................42 

3.4 Die Gefährdung des Gemeinsinns.........................................................44 

3.5 Der Schrecken als Motiv des Immer-Weiter ........................................45 

4 Exkurs: Kants freies Spiel der Vermögen in der Interpretation 
durch Cassirer und die Parallelen zur Ästhetik Schopenhauers 
und des frühen Nietzsche ..........................................................................51 

5 Schopenhauers ästhetische Kontemplation und  ethische 
Theorie der Willensverneinung als Ausweg  aus der 
Mangelsituation des Menschen.................................................................62 

5.1 Die Kontemplation als Herzstück der Ästhetik  Schopenhauers ..........62 

5.2 Die Entgrenzung der Kontemplation zur totalen  Willensverneinung..74 

6 Nietzsches Willensbejahung im Durchgang durch die  
Verneinung des Willens: Die Inversion der Trans zendenz als 
Novum der Geburt der Tragödie ...............................................................85 

6.1 Nietzsches ästhetische Metaphysik in der Geburt der  Tragödie .........85 

6.2 Der verzauberte Mensch als Produkt des Bruderbundes von   
Dionysos und Apollon ..........................................................................91 

6.3 Die Inversion der Transzendenz als Ausweg aus der   
Mangelsituation des Menschen.............................................................98 



7 Die Bewältigung von Angst und Melancholie bei   
Schopenhauer und Nietzsche..................................................................107 

7.1 Die Deutung der Schiffsmetapher Schopenhauers und  Nietzsches ...107 

7.2 Kierkegaards Stellungnahme zum Phänomen der Angst....................115 

7.3 Angstüberwindung und die Aufhebung der Herrschaft der  Zeit .......118 

8 Die Welt des Mythos und die Vertiefung der Kultur...........................123 

9 Philosophiegeschichtliche Verortung: Die Bedeutung  
ästhetischer Subjektivität für die Postmoderne....................................128 

10 Schlussbetrachtung................................................................................135 

Quellen- und Literaturverzeichnis.............................................................138 

 
 

 



  

 
 
 
 
 
„...der Mensch spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Worts Mensch ist, 

und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt. Dieser Satz, der in diesem 
Augenblick vielleicht paradox erscheint, wird eine große und tiefe Bedeutung 
erhalten (...); er wird, ich verspreche es Ihnen, das ganze Gebäude der 
ästhetischen Kunst und der noch schwierigeren Lebenskunst tragen. Aber 
dieser Satz ist auch nur in der Wissenschaft unerwartet; längst schon lebte und 
wirkte er in der Kunst und im Gefühle der Griechen, ihrer vornehmsten 
Meister; nur dass sie auf den Olympus versetzten, was auf der Erde sollte 
ausgeführt werden.“  

(Schiller: Über die ästhetische Erziehung des Menschen, 15. Brief) 
 
 



  

 
 



 11

1 Einleitung 
Nietzsches prägendes Lektüreerlebnis im zarten Alter von 21 Jahren waren 

die Schriften Schopenhauers, den er nach eigenem Bekenntnis verstand, „als 
ob er für mich geschrieben hätte“ (2003, S. 346). Schopenhauers Philosophie 
war – wie er in Schopenhauer als Erzieher resümiert – für ihn „Befreiung (...), 
Wegräumung alles Unkrauts, Schuttwerks, Gewürms, das die zarten Keime 
der Pflanzen antasten will, Ausströmung von Licht und Wärme, liebevolles 
Niederrauschen nächtlichen Regens (...)“ (2003, S. 341) – mit anderen Worten 
eine Instanz, die ihn auf die Spuren seines ureigensten Denkens führte. 
Schopenhauer hatte große Denker der abendländischen Philosophiegeschichte 
wie Platon, Spinoza und Kant studiert (um nur die von ihm an zentralen 
Stellen zitierten Namen zu nennen) und führte den jungen Nietzsche in die 
altehrwürdige athenische Akademie ein. Diese Magisterarbeit versucht nun, 
dem tiefen Einfluss Schopenhauers auf den jungen Nietzsche nachzugehen, 
um vor allem dessen Geburt der Tragödie in ein neues Licht zu stellen. Sie 
wird entlang von 6 Hauptthesen entwickelt, mit denen sie sich auch einleitend 
in ihrem Aufbau und ihrer Gliederung transparent machen lässt: 

 
1. Hauptthese: Nietzsche verwandelt sich die Metaphysik Schopenhauers 

an, was über eine ausführliche Einführung in Schopenhauers Gedanken-
organismus in Abschnitt 2 anhand der Philosophie im tragischen Zeitalter der 
Griechen untersucht wird, abschließend aber erst im Abschnitt 6.1 bezüglich 
der Geburt der Tragödie detailliert begründet wird. 

 
2. Hauptthese: Nietzsche macht sich in wesentlichen Punkten den schopen-

hauerschen Pessimismus zueigen, was im Abschnitt 3 dargelegt wird. 
 
3. Hauptthese: Der Kontemplation Schopenhauers und dem Rausch 

Nietzsches lässt sich das freie Spiel Vermögen der Kants zugrunde legen. 
Nietzsche hat Kant zwar nie gelesen; nichtsdestotrotz ist er über die Ver-
mittlung Schopenhauers und Schillers von ihm beeinflusst. Der Exkurs im 
Abschnitt 4 gibt eine Interpretation des kantischen freien Spiels der Vermögen 
mit Cassirer, weil ich der Ansicht bin, dass im Lichte von dessen Ver-
deutlichungen das Phänomen des freien Spiels philosophiegeschichtlich am 
transparentesten analysiert und dargestellt wurde. Das Phänomen des freien 
Spiels wird im Abschnitt 5 in der Kontemplation Schopenhauers und im 
Abschnitt 6.2 im Rausch Nietzsches entdeckt werden. 

 
4. Hauptthese: Diese Hauptthese entwickelt sich aus der Frage, wie es 

Nietzsche in Anbetracht der von Schopenhauer übernommenen pessi-
mistischen Beurteilung des alltäglichen Menschenlebens gelingt, sich zu einer 



 12

Willensbejahung durchzukämpfen. Sie antwortet folgendermaßen: Nietzsche 
erreicht seine letztliche Willensbejahung nur im Durchgang durch eine 
primäre Verneinung des Willens im Sinne Schopenhauers. Die sich dadurch 
eröffnende Transzendenzerfahrung im Rausch wird von ihm für das alltägliche 
Leben als Individuum ausgebeutet. Nietzsche vollzieht eine Inversion der 
Transzendenz. Dieser Gedankengang wird im Abschnitt 6 entwickelt und 
begründet. 

 
5. Hauptthese: Schopenhauer wie Nietzsche trachten nach einer relativen 

Überwindung der Angst des Menschen vor der Natur. Diese Angst stellt den 
Ausgangspunkt der von ihnen kritisierten Dialektik der Aufklärung – damit 
Horkheimer/ Adornos epochemachendes, gleichnamiges Werk in seinen 
Grundgedanken vorwegnehmend – dar und eröffnet erst in ihrer Überwindung 
eine Wirklichkeit der Natur, die dann paradiesische Züge trägt. Dieser 
Gedankengang wird im Abschnitt 3.5 vorbereitet, im Abschnitt 7 ausführlich 
begründet und im Abschnitt 8 auf seine fruchtbaren, tiefer aufklärenden 
Konsequenzen hin beleuchtet. 

 
6. Hauptthese: Das in der Arbeit dargestellte Konzept ästhetischer Sub-

jektivität, wie es bei Schopenhauer angedacht ist und beim frühen Nietzsche 
seinen vorläufigen Höhepunkt findet, behält auch in der Postmoderne ihr 
Recht und kann für sie von korrigierender Bedeutung sein, wie im letzten 
Abschnitt 9 darlegt werden soll.  

 
Der Mensch ist Nietzsche zufolge berufen, das Spiel des Aion – wie er es 

im Anschluss an die Philosophie Schopenhauers der Wirklichkeit zugrunde 
legt – mimetisch nachzuvollziehen1, um im Spiel des Menschen Erfahrungen 
zu machen, die ihm, werden sie ausgewertet, einem irdischen Paradies näher 
bringen: „Erhebt eure Herzen, meine Brüder, hoch, höher! Und vergesst mir 
auch die Beine nicht! Erhebt auch eure Beine, ihr guten Tänzer (...)!“2. 

                                           
1  Eugen Fink stellt in Nietzsches Philosophie von 1960 als Erster vor allem die Spätphilo-

sophie Nietzsches in die Perspektive des Spiels. So spricht er davon, wie „bei Nietzsche 
(…) das Spiel des Kindes und des Künstlers zum Schlüsselbegriff für das Universum, 
(…) zur kosmischen Metapher“ wird und vom Menschen als dem „Mitspieler des kos-
mischen Spiels“ (1992, S.188).  

2  Ein Zarathustra-Zitat aus dem später der Geburt der Tragödie vorangestellten Versuch 
einer Selbstkritik (2003, S.22). 



 13

 
2 Das Spiel des Aion: Die Metaphysik Schopenhauers 
 und ihre Anverwandlung durch Nietzsche in Die 
 Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen 

Der Ansatz dieser Interpretation der Philosophie Schopenhauers wird ihm 
selbst folgen, d.h. versuchen, seinen Gedankenorganismus erkenntniskritisch 
einzuführen. Man sollte trotz dieses erkenntniskritischen Vorgehens nicht 
vergessen, dass es sich bei der Philosophie Schopenhauers um ein meta-
physisches Modell handelt, das seinen Wert nicht in einer vermeintlichen 
Objektivität, sondern in seinem Vermögen, die lebensweltliche Situation des 
Menschen zu erhellen, hat. Nietzsche – dessen Anverwandlung der Philo-
sophie Schopenhauers im weiteren Verlauf dieses ersten Abschnittes 
aufzuarbeiten sein wird – hat die erkenntniskritische Methode Schopenhauers 
dann auch nicht weiter beschäftigt. Dessen Gedankenorganismus als eine 
ästhetische Konzeption von Wirklichkeit zu lesen, die nichtsdestotrotz 
Aussagen über die Wirklichkeit macht, die es in seinen Augen äußerst ernst zu 
nehmen gilt, war der Ansatz seiner Interpretation. Diese einführende Zu-
sammenschau der Philosophie Schopenhauers wird die Behauptungen, auf die 
sie sich stützt, an vielen Stellen nicht ausführlich belegen. Sie werden erst im 
entsprechenden Zusammenhang des Gedankengangs der Arbeit erörtert. Als 
Zusammenschau soll sie die Grundstrukturen der Welt als Wille und Vor-
stellung geben, in die später die ausführlicheren Interpretationen eingeordnet 
werden können. 

 
Schopenhauer kennt – wie schon der Titel seines Buches verrät – zwei 

Welten: die Welt als Wille und die Welt als Vorstellung. Sie sind die zwei 
Seiten der einen Medaille Welt, wie sie sich dem Menschen darstellt: einer-
seits vom transzendentalen Standpunkt betrachtet, von dem aus die Welt als 
Vorstellung begründet wird, und andererseits vom metaphysischen Standpunkt 
betrachtet, von dem aus die Welt als Wille erschlossen wird. Das Me-
thodenpostulat dieses „metaphysischen Standpunktwechsels“ – wie Spierling 
(1987, S. 38) es bezeichnet – hat Schopenhauer in den Parerga und 
Paralipomena formuliert: 

„Jedes angeblich voraussetzungslose Verfahren in der Philosophie ist Windbeutelei: 
denn immer muss man irgendetwas als gegeben ansehen, um davon auszugehen (...), 
welches die unumgängliche Bedingung (...) des Philosophierens ist, weil wir geistig so 
wenig wie körperlich im freien Äther schweben können. Ein solcher Ausgangspunkt des 
Philosophierens, ein solches einstweilen als gegeben Genommenes muss aber nachmals 
wieder kompensiert und gerechtfertigt werden. (...) Um nun also die hierin begangene 
Willkürlichkeit wieder auszugleichen und die Voraussetzung zu rektifizieren, muss man 
nachher den Standpunkt wechseln und auf den entgegengesetzten treten, von welchem aus 



 14

man nun das anfangs als gegeben Genommene in einem ergänzenden Philosophem wieder 
ableitet. „So bringt eine Sache Licht in die andere“ (Lucretius).“ (1965, §27, S. 43)  

Das transzendentale Selbstbewusstsein der Welt als Vorstellung – das 
Schopenhauer vom transzendentalen Standpunkt aus mit apodiktischer 
Gewissheit (apriorischer Erkenntnis) gewinnt – ist so einerseits die Voraus-
setzung, dass der Mensch als Subjekt sich als Objektivation des Willens 
überhaupt erkennen kann, ein Bewusstsein von sich hat (geistig nicht im freien 
Äther schwebt). Der Wille der Welt als Wille, den Schopenhauer aus der 
leiblichen Selbsterfahrung des Menschen (leibliche Gewissheit der Willens-
getriebenheit) empfängt, indem er diesen so erfahrenen Willen der ganzen 
Welt (wie sie dem Menschen in seiner Welt als Vorstellung erscheint) zu-
grunde legt – ist so andererseits die Voraussetzung, dass der Mensch nicht in 
einer transzendentalen Beziehungslosigkeit zu der Welt-An-Sich verbleibt, 
seine Vorstellung von sich mit seinem ihn an die Welt rückbindenden Selbst-
empfinden gesättigt wird (körperlich nicht im freien Äther schwebt). Das 
transzendentale Selbstbewusstsein erwacht in dem Moment, wo sich das 
Subjekt als Subjekt, d.h. als ein Wesen, das sich Vorstellungen von der Welt 
macht, bewusst wird. Die Subjekt-Objekt-Trennung, d.h. die Tatsache, dass 
für den Menschen die Welt nur als Vorstellung, also in Beziehung auf ihn als 
Vorstellenden existiert, ist die erste Bedingung der Möglichkeit seiner 
Erfahrungen. Der Mensch ist als Subjekt – so schreibt Schopenhauer (1997, 
§2, S. 35) – der „Träger der Welt, die durchgängige, stets vorausgesetzte 
Bedingung alles Erscheinenden, alles Objekts: denn nur für das Subjekt ist, 
was immer nur da ist.“ Die Wirklichkeit des Subjekts – ebenso vom 
transzendentalen Standpunkt als der Bedingung der Möglichkeit seiner 
Erfahrung abgeleitet – strukturiert sich nach dem Satz vom Grunde: Zeit, 
Raum und Kausalität sind die Formen, in denen und durch die uns 
Wirklichkeit erscheint. Schopenhauer geht sogar soweit zu sagen, dass das 
„Sein (der Materie – A.d.V.) (...) ihr Wirken“ (1997, §4, S. 40) ist, d.h. nur 
solange von Wirklichkeit gesprochen werden kann, als die Materie auf den 
Leib des Menschen einwirkt und an ihm eine Veränderung hervorbringt, die 
unmittelbar erkannt, d.h. empfunden wird. Die Einwirkung wird dem 
Menschen zur Folge, von der er auf eine Ursache außerhalb seines Leibes 
schließt, um diese dann – ist sie identifiziert – wiederum als Folge einer 
anderen Ursache wahrzunehmen usw., bis die Welt als Vorstellung als Gefüge 
von Ursache-Wirkungsrelationen in Raum und Zeit entsteht. Der Leib des 
Menschen spielt daneben aber auch eine das metaphysische Selbstbewusstsein 
begründende Rolle, was sich aus folgendem Zitat Schopenhauers schließen 
lässt: 

 „Der Willensakt und die Aktion des Leibes sind nicht zwei objektiv erkannte 
verschiedene Zustände, die das Band der Kausalität verknüpft, stehen nicht im Verhältnis 



 15

der Ursache und Wirkung; sondern sie sind Eines und das Selbe, nur auf zwei gänzlich 
verschiedene Weisen gegeben: einmal ganz unmittelbar und einmal als Anschauung für den 
Verstand. Die Aktion des Leibes ist nichts anderes als die objektivierte, d.h. in die 
Anschauung getretene Akt des Willens“ (1997, §18, S. 168).  

Der Willensakt ist also doppelt gegeben: einmal als unmittelbar empfun-
dener Willensakt, zugleich aber auch als Aktion des Leibes, wie sie sich als 
Veränderung der vorher wahrgenommenen Vorstellung vom Leib – die uns 
wie alle anderen Vorstellungen in Zeit und Raum gegeben ist – abzeichnet. 
Der im Willensakt empfundene Antrieb wird von Schopenhauer Wille 
genannt, und die Aktion des Leibes, die mit ihm einhergeht, die Objektivation 
dieses Willensaktes in der Welt als Vorstellung. Dieses doppelte Bewusstsein, 
das der Mensch vom Wirken seines eigenen Leibes wie von zwei Seiten einer 
Medaille hat, wird ihm zum – wie Schopenhauer schreibt – „Schlüssel zum 
Wesen jeder Erscheinung in der Natur“ (1997, §19, S. 174f): Alle Objekte, die 
dem Menschen wie sein Leib als Vorstellungen gegeben sind, kann er nun 
nach Analogie des Leibes beurteilen, d.h. annehmen, dass sie nicht nur 
Vorstellungen sind, sondern – genau wie sein Leib – zugleich ihrem innersten 
Wesen nach auch derselbe Wille, der sich in ihnen zur Anschauung bringt. 
Simmel hat in seinem Aufsatz Schopenhauer und Nietzsche dafür ein 
anschauliches Bild gefunden:  

„Die gesamte Natur, uns selbst als erfahrbare Existenzen eingeschlossen, bildet 
gleichsam eine in sich geschlossene Kugeloberfläche, in der jeder Abschnitt nur auf den 
andern, aber unmittelbar auf nichts darüber oder darunter Gelegenes hinweist; an einem 
einzigen Punkte nur setzt sich an sie eine Linie in anderer Richtung an, die sie 
gewissermaßen durchbricht: das ist der Punkt unserer eigenen Existenz, an dem wir, außer 
dass wir erscheinen, auch sind; an ihm allein haben wir den Radius, der zu dem Mittelpunkt 
der Kugeloberfläche führt. Und dieser muss für deren gesamten Umfang gelten, da er für 
das eine Stück seiner gilt, das dem Gesamtgesetz dieses Umfangs, gegen alle anderen 
ununterschieden, eingeordnet ist“ (2000, S. 214f.).  

Schopenhauer argumentiert, dass – wenn wir der Welt als Vorstellung die 
größte uns bekannte Realität beilegen wollen – wir ihr die Realität, die für uns 
in unserem Empfinden unser Leib hat, beilegen müssen, insofern er das realste 
ist, was wir kennen. Dieser Gedankengang ist die Keimzelle der schopen-
hauerschen Metaphysik: Der Wille – wie wir ihn an uns selbst empfinden – ist 
für ihn das kantische Ding-An-Sich, das allen seinen Objektivationen, die wir 
in unserer Welt als Vorstellung wahrnehmen, zugrunde liegt. Das rastlose 
Fluten und Drängen, das in der ziehenden Wolke und den Lebensvorgängen 
der Organismen, den voneinander angezogenen Körpern und der zuckenden 
Flamme lebt, ist nur die unbewusste Form desselben Willens, der jeden 
Augenblick unser Dasein füllt. Der metaphysische Standpunkt führt also zu 
der Einsicht, dass das, was wir – wie Schopenhauer schreibt (1997, §21, S. 
181) – „in der Erscheinung für verschieden, ihrem innern Wesen nach aber als 



 16

das Selbe (...) erkennen.“ Die Zusammenschau der vom transzendentalen und 
metaphysischen Standpunkt gewonnenen Erkenntnisse ergibt folgendes 
Verständnis der Wirklichkeit der Welt: Das transzendentale Bewusstsein der 
Welt als Vorstellung schafft die Vorstellung, welche wir von der Welt als 
Wille haben, gibt dem Inhalt eine Form, mit der wir ihn erkennen können; und 
das metaphysische Bewusstsein setzt den Willen, der unsere Welt als 
Vorstellung mit Leben sättigt, mit dem wir sie spüren können, d.h. gibt der 
Form einen Inhalt, die ohne ihn wesensloses Phantasma der Sinne wäre. Die 
wechselseitige Selbstberichtigung der beiden Standpunkte setzt je dort ein, wo 
der jeweilige Standpunkt die Grenzen seines legitimen Anspruchs über-
schreitet. Der Wille wird vom transzendentalen Standpunkt aus als subjekt-
bedingt gedacht, insofern er der bloßen Deutung und Auslegung der vom 
transzendentalen Standpunkt aus erschlossenen Vorstellung dient, weshalb 
vom Willen nie anders als in seiner Beziehung zur Erscheinung, nie als 
absolut aufgefasstes Ding-An-Sich – über dessen prinzipieller Unerkenn-
barkeit die transzendentale Erkenntniskritik wacht – gesprochen wird (vgl. 
Schopenhauer: 1997, B.2, Kap.17, S. 244). Der metaphysische Standpunkt 
wiederum führt den Willen als subjektbedingend ein, um der Gefahr der 
Selbstherrlichkeit des vom transzendentalen Standpunkt aus urteilenden 
Menschen zu begegnen, seine Bedingtheit durch die Welt-An-Sich, d.h. den 
Willen, zu vergessen3. 

 
Schopenhauers Welt als Wille und Vorstellung hat sich – so wie sie bisher 

eingeführt wurde – von zwei jeweils abstrakten Standpunkten aus erschlossen, 
zumindest, wenn man die Aussagen, die von ihnen aus über die Wirklichkeit 
gemacht werden, mit deren Wahrnehmung vom natürlichen, individuellen 
Standpunkt aus, dem jeder Mensch zuerst einmal verhaftet ist, vergleicht. Der 
transzendentale Standpunkt, der die Bedingungen der Möglichkeit unserer 
Wirklichkeitserfahrung untersucht und allgemeine Gesetze (Satz vom Grunde) 
gibt, die bestimmen, wie wir Wirklichkeit erfahren, abstrahiert vollkommen 
davon, dass wir uns selbst wie die Wirklichkeit als willentlich belebt 

                                           
3  Schopenhauer spricht von seiner Philosophie als einer „Philosophie nach Maßgabe des 

Leibes“, um die leibliche Gewissheit, die keine apriorische Erkenntnis ist, gegenüber 
der apodiktischen Gewissheit – auf die sich die philosophische Tradition seit Kant be-
ruft – stark zu machen. Der von Schopenhauer auf das schärfste kritisierte Optimismus 
der hegelschen Philosophie geht ihm zufolge gerade aus dem Fehler Hegels hervor, die 
leibliche Gewissheit des Menschen zu unterschlagen und die Bedingtheit des Menschen 
durch den Willen zu vergessen (Missachtung der tragischen Situation des Menschen). 
Dieser Ansatz ist die Keimzelle, aus der Schopenhauer seine Aufklärungskritik ent-
wickelt, die nicht zuletzt auch auf Horkheimer/ Adornos Dialektik der Aufklärung prä-
gende Wirkung ausgeübt hat.  



 17

empfinden, die Form der Vorstellung vom Willen als Inhalt erfüllt ist. Der 
metaphysische Standpunkt, von dem aus zwar auf Grundlage eines konkreten 
Selbstempfindens und mit guten Gründen auf das Wesen der Welt als ein 
Wille geschlossen wird, abstrahiert vollkommen davon, dass wir Wirklichkeit 
als in eine Vielheit von Individuen zerfallen wahrnehmen, der eine Wille als 
Inhalt nur in unterschiedlichen Formen von Vorstellungen erfasst werden 
kann. Mein Ansatz wird im Folgenden sein, die komplizierte und sich 
scheinbar widersprechende Struktur des Gedankenorganismus der Philosophie 
Schopenhauers von zwei weiteren Standpunkten aus, die sich nach Maßgabe 
seines Systems konstruieren lassen, zu begreifen. Diese Standpunkte sind das 
individuelle Bewusstsein des einzelnen Menschen und das – wie man es 
nennen könnte – kosmische Bewusstsein, das dem bei Schopenhauer paradig-
matischen Bewusstsein des Heiligen entspricht. Diese beiden Bewusst-
seinsweisen von Wirklichkeit sind jeweils nicht abstrakt, sofern sie je ein die 
kognitive und die leibliche Wahrnehmung integrierendes Bewusstsein dar-
stellen, das jeweils vom Menschen eingenommen werden kann. Das Problem 
wird sein, dass sie sich scheinbar widersprechen, d.h. jeweils einen Weltent-
wurf suggerieren, der den anderen auszuschließen scheint. Die Herausfor-
derung an den Interpreten wird dann darin bestehen, sie als zwei verschiedene 
Sichtweisen einer Welt zu lesen, d.h. sie in ein Weltbild zu integrieren, das 
dem Gedankenorganismus der Philosophie Schopenhauers entspricht. 

 
Das individuelle Bewusstsein der Wirklichkeit entsteht nach Maßgabe der 

mit dem Satz vom Grunde operierenden Wahrnehmungsweise – dem prin-
cipium individuationis – und besteht aus einer Vielheit von Individuen in Zeit 
und Raum. Diese Individuen scheinen alle – weil man sich von ihnen getrennt 
fühlt – wie man selber mit einem eigenen Willen begabt zu sein: Vom 
metaphysischen Standpunkt aus wurden wir zwar darüber aufgeklärt, dass 
derselbe Wille, den man an sich selber spürt, wie der Vorstellung vom eigenen 
Leib auch den anderen Vorstellungen zugrundegelegt werden kann. Dieser 
Wille muss vom Standpunkt des Individuums nun allerdings als entzweit 
gedacht werden, wenn man sich – wie man es vom individuellen Standpunkt 
aus macht – von den anderen Individuen, von denen man eine Vorstellung hat, 
als getrennt fühlt. Die in der Welt als Vorstellung wahrgenommene Vielheit 
muss eine Repräsentanz in der Welt als Wille haben, schließlich – so wurde es 
oben formuliert – sollen die Welt als Vorstellung und die Welt als Wille zwei 
Seiten der einen Medaille Welt sein. Medaillencharakter hätte die Welt aber 
nur, wenn jede Vorstellung der Welt als Vorstellung auch mit Willen der Welt 
als Wille gesättigt wäre. Schopenhauer spricht von der Vorstellung ja auch als 
„objektivierte(r) (...) Akt des Willens“ (1997, §18, S. 168), d.h., dass jeder 
Vorstellung eine Objektivation des Willens zugrunde liegen muss. Schopen-



 18

hauer schreibt daher von der „dem Willen wesentlichen Entzweiung mit sich 
selbst“ (1997, §27, S. 231) und spricht von der „Polarität“ als dem „Aus-
einandertreten einer Kraft in zwei qualitativ verschiedene, entgegengesetzte 
und zur Wiedervereinigung strebende Tätigkeiten“ (1997, §27, S. 227) – einer 
Kraft, mit der er zweifelsohne den Willen meint. Der Wille – so lässt es sich 
für das individuelle Bewusstsein schließen – ist also in eine Vielheit von 
Willensakten zerfallen, die je die Vorstellungen, die man sich von so ent-
standenen Individuen macht, beleben.  

 
Das individuelle Bewusstsein führt den Menschen zur Selbsterkenntnis des 

Willens, die wiederum der Ausgangspunkt dafür ist, das individuelle Bewusst-
sein zum kosmischen Bewusstsein hin zu überschreiten: Der Wille, welcher 
vom metaphysischen Standpunkt aus betrachtet erkenntnislos und nur ein 
blinder Drang ist, erwacht im individuellen Selbstbewusstsein des Menschen 
zu sich selber, d.h. erhält durch die im Menschen hinzugetretene, zu seinem 
Dienst entwickelte Welt als Vorstellung die Erkenntnis von seinem Wollen, 
das ihm vorher nur unmittelbar leiblich bewusst war. Diese Selbsterkenntnis 
des Willens – wie sie im individuellen Selbstbewusstsein des Menschen als 
Medium stattfindet – bezeichnet Schopenhauer als die „einzige Begebenheit 
an sich“ (1997, §35, S. 279), weil – so würde ich es interpretieren – im 
Menschen im Moment der Selbsterkenntnis des Willens die Welt als Vor-
stellung (also das Bewusstsein zu wollen) mit der Welt als Wille (das Wollen) 
deckungsgleich übereinanderliegen, d.h. sich als ein, Leib und Seele 
umfassendes Bewusstsein geltend macht, das, insofern der Mensch dem 
Willen im Moment der Erkenntnis nicht erlegen ist, sondern nur das 
Bewusstsein vom Willen hat, gleichsam in der Schwebe zwischen Wollen und 
Willensverneinung innehält. Schopenhauer identifiziert diese Selbsterkenntnis 
des Willens mit der Tragödie, weil der Wille in dieser Selbsterkenntnis im 
Medium des Menschen sich in seinem selbstzerstörerischen und selbst-
verneinenden Charakter, der das Ergebnis seiner Selbstentzweiung ist, zu 
erkennen gibt und der Mensch – insofern er selber vom Willen getrieben ist – 
dem nur zusehen kann. Schopenhauer versteht – so Szondi in seinem Versuch 
über das Tragische (1978, S. 34) – „das Tragische (im weitesten Sinne – 
A.d.V.) als Selbstzerstörung und Selbstverneinung des Willens“ (vgl. 
Schopenhauer 1997, §51, S. 374), und erklärt den „eigentümlichen Schwung 
zur Erhebung“ – den es bewirkt – mit dem „Aufgehen der Erkenntnis, dass die 
Welt, das Leben, kein wahres Genügen gewähren könne, mithin unserer 
Anhänglichkeit nicht wert sei“ (1997, B.2, Kap.37, S. 578). Diese 
Selbsterkenntnis des Willens im Menschen – die Einsicht in das Tragische 
seines Wesens – führt den Menschen zur Willensverneinung, in deren Folge 
der Mensch seinen Willen vergisst und sich in Allem wiederfindet (vgl. 1997, 



 19

§71, S. 595), d.h. sich mit allem identisch fühlt. Schopenhauer definiert die 
infolge der Willensverneinung eintretende Veränderung gegenüber dem indi-
viduellen Standpunkt auch mit der Aufhebung des principium individuationis. 
Diese Willensverneinung – die den Menschen in Schopenhauers Augen zum 
Heiligen macht – führt zu dem, was oben als kosmisches Bewusstsein benannt 
wurde: Der Wille stellt sich im Gegensatz zur Auffassung, die sich das 
individuelle Bewusstsein davon macht, das ihn als entzweite Vielheit 
wahrnahm, als eine Einheit dar, weil der Mensch sich nicht von allem anderen 
getrennt, sondern mit ihm eins fühlt.  

 
Das kosmische Bewusstsein führt im Gegensatz zum individuellen Be-

wusstsein aber noch zu einer anderen unterschiedlichen Auffassung: Der 
Mensch bleibt, indem er sein Wollen vergisst, „als rein erkennendes Subjekt, 
klares Weltauge (der Erkenntnis – A.d.V.)“ (1997, §36, S. 281) bzw. als 
„zeitloses Subjekt der Erkenntnis“ (1997, §34, S. 272) übrig und geht – um es 
mit anderen Worte Schopenhauers auszudrücken (1997, B.2, Kap.41, S. 639) 
– in „das Nunc stans im Mittelpunkt des Rades der Zeit“ ein. Das principium 
individuationis und die damit einhergehende Herrschaft der Zeit ist 
aufgehoben. Die vom individuellen Standpunkt aus wahrgenommenen 
Objekte erscheinen dem solcherart verwandelten Menschen als – von 
Schopenhauer in Anlehnung an Platon eingeführte – Ideen. Mit der 
Zeitlosigkeit der eigenen Auffassungsweise korrespondiert die Zeitlosigkeit 
der Ideen. Die Ideen definiert Schopenhauer als die „Musterbilder (...) oder als 
die ewigen Formen der Dinge“, die „nicht selbst in Zeit und Raum (...) 
eintretend, sondern fest stehend, keinem Wechsel unterworfen, immer seiend, 
nie geworden“ (1997, §25, S. 207f) sind. Die Ideen sind die Musterbilder der 
uns als Vorstellungen gegebenen Individuen, d.h. der Inbegriff der Voll-
endung ihres Wesens, indem sie das in sich sammeln und zu einem Repräsen-
tanten, der das Ganze noch einmal spiegelt, verdichten, was sich in der Welt 
der Vorstellung unter der Herrschaft der Zeit in einem Nacheinander von 
sichtbaren Formbestimmungen eines Objektes ausbuchstabiert (vgl. Hühn 
2002, S. 147f.). Alle Entwicklungszustände und Formbestimmungen, die an 
einem Objekt in der Zeit von einem individuellen Bewusstsein aus 
wahrgenommen werden, werden vom kosmischen Bewusstsein in der Idee 
dieses Objektes zugleich und in einem angesehen. Der empirische Charakter 
eines Objektes kann mit der Idee bzw. dem intelligiblen Charakter zu-
sammenfallen, wenn – wie in der unorganischen Natur – die Idee sich auch 
nur in einer einzigen und immer gleichen Äußerung empirisch offenbart. Die 
komplexeren Organismen werden ihrem intelligiblen Charakter aber erst 
durch ein notwendiges Nebeneinander der Teile und Nacheinander der 
Entwicklungen ihres empirischen Charakters gerecht, so dass also die Summe 



 20

der Äußerungen ihres empirischen Charakters erst in der Zusammenfassung 
Ausdruck des intelligiblen Charakters ist (vgl. Schopenhauer 1997, §28, S. 
245f.). Dem Objekt, wie es vom individuellen Bewusstsein wahrgenommen 
wird, entspricht seine Idee, wie man sie mit dem kosmischen Bewusstsein 
erkennt, insofern das, was das Objekt in der Zeit durch das Nebeneinander 
seiner Teile und Nacheinander seiner Entwicklungen ausbuchstabiert, um sich 
zu verwirklichen, in der Idee immer schon verwirklicht ist. Die Idee ist die 
vollendet verwirklichte Form des Objekts4. Das kosmische Bewusstsein – wie 
Schopenhauer schreibt (1997, §28, S. 246) – kommt nun zu dem Schluss, dass 
der „Wille (...) sich in der ganzen Idee als wie in einem Akt offenbart“, und 
steht damit in offenem Widerspruch zum individuellen Bewusstsein, dass vom 
Willen annahm, dass er sich in Objekten, die sich in der Zeit entwickeln, 
objektivieren würde5. 

                                           
4  Dieser Charakter der Ideen als Summe der Äußerungen ihres empirischen Charakters 

lässt sich mit folgenden Denkbildern begreifen: Das Objekt – bspw. eine Pflanze – 
durchläuft in seiner Entwicklung als empirischer Charakter mehrere Stadien vom Ent-
stehen bis zum Vergehen. Diese Entwicklung lässt sich einerseits horizontal wie folgt 
abbilden: Stellt man sich diese Entwicklung in einer Kreisbahn vor, wobei der Tod der 
einen Pflanze wiederum den Ausgangspunkt für eine neue Pflanze bildet, insofern sie 
deren Keim hervorbringt, so sieht der Betrachter, wenn er im Zentrum dieses Rades der 
Zeit steht, die gesamte Entwicklung und somit die Idee dieser Pflanze. Andererseits 
lässt sich diese Entwicklung auch vertikal abbilden: Die Pflanze geht aus dem Zentrum 
ihres Keimes hervor, gedeiht und fällt schließlich wieder in sich zusammen, um aus 
dem Zentrum eines von ihr hinterlassenen neuen Keimes wieder neues Leben entstehen 
zu lassen. Ist die Zeit für den Betrachter aufgehoben, so sieht er alle diese Entwick-
lungsstadien der Pflanze zugleich, mithin also deren Idee. Die Schwierigkeit, sich eine 
sinnliche Anschauung ohne die Anschauungsform der Zeit vorzustellen, rät dazu, diesen 
mystischen Aspekt der Ideenlehre Schopenhauers ansonsten außen vor zu lassen und 
sich auf seine anderen Charakterisierungen der Ideen zu beschränken (siehe Abschnitt 
5.1).  

5  Die Vielheit der vom kosmischen Bewusstsein aus erkannten Ideen widerspricht der für 
dieses Bewusstsein charakteristischen Wahrnehmung der Einheit des Willens insofern 
nicht, als jede einzelne Idee – wie Schopenhauer schreibt (1997, §36, S.280) – ein „Re-
präsentant des Ganzen“ ist, die je einzelne Idee also alle anderen Ideen potentiell in sich 
spiegelt, die unterschiedlichen Ideen sich also wie zu einer Weltidee übereinander le-
gen, um schließlich auf den in ihnen sich objektivierenden einen Willen transparent zu 
werden. Schopenhauer schreibt: „(...) wann aber das principium individuationis durch-
schaut, die Ideen, ja das Wesen der Dinge an sich, als der selbe Wille in Allem, unmit-
telbar erkannt wird (...)“ (1997, §70, S.584). Die Konstruktion einer Weltidee nimmt 
Schopenhauer selbst mit folgenden Worten vor: „(...) indem ja die ganze Welt, mit allen 
ihren Erscheinungen, die Objektität des einen und unteilbaren Willens ist, die Idee, 
welche sich zu allen andern Ideen verhält, wie die Harmonie zu den einzelnen Stimmen 
(...)“ (1997, §28, S.247). Schopenhauer hat mit dieser Weltidee den Makrokosmos der 
ganzen Welt vor Augen, der aus dem Zusammenklingen vieler Stimmen – mit denen er 
die einzelnen Ideen meint – als eine Harmonie entsteht. Hier wird zwischen den einzel-
nen Ideen als einzelne Stimmen und der Weltidee als Harmonie, die sich als das Mehr 
als die Summe ihrer Teile (Ideen) ergibt, unterschieden. Man muss – um diese Unter-



 21

 
Das individuelle und das kosmische Bewusstsein kommen – um es noch 

mal zusammenzufassen – also zu zwei unterschiedlichen, ja entgegengesetzten 
Auffassungen von der Wirklichkeit: Das individuelle Bewusstsein nimmt den 
Willen als selbstentzweit und in eine Vielheit von Individuen zerfallen wahr, 
und geht davon aus, dass der Wille sich in diesen einzelnen Individuen – die 
sich in der Zeit entwickeln müssen, um ihr Wesen zu vollenden – objektiviert. 
Das kosmische Bewusstsein nimmt den Willen als eine Einheit wahr und geht 
davon aus, dass der Wille sich in Ideen – die in sich immer schon vollendet 
sind – objektiviert. Die unterschiedlichen Wahrnehmungsweisen resultieren 
aus unterschiedlichen Bedingungen der Erkenntnis: Das principium indi-
viduationis ist die Bedingung der Möglichkeit der Erkenntnis des individuelle 
Bewusstsein, und die Aufhebung des principium individuationis die des 
kosmischen Bewusstseins. Der Beweis dafür, dass beide Weltbeschreibungen 
trotz ihrer offen widersprüchlichen Aussagen eine beiden zugrunde liegende 
Wirklichkeit beschreiben, ist mit der Möglichkeit gegeben, den jeweils 
anderen Standpunkt – von dem aus die Wirklichkeit sich entgegengesetzt 
darstellt – in der eigenen Weltbeschreibung zu verorten: Die Weltbeschrei-
bung des individuellen Bewusstseins kennt mit der Möglichkeit, sich 
gleichzeitig mit allen Individuen zu identifizieren, den Standpunkt, von dem 
aus das kosmische Bewusstsein sich erschließt, genauso wie die Welt-
beschreibung des kosmischen Bewusstseins mit der Möglichkeit, dass ein Teil 
des Ganzen sich vom Rest abgrenzt, den Standpunkt des individuellen 
Bewusstseins erklären kann. Diese abstrakte Einsicht in die gemeinsame 
zugrunde liegende Wirklichkeit stellt sich dem Menschen auch ganz konkret 
im Übergang vom individuellen zum kosmischen Bewusstsein und umgekehrt 
dar. Die Verwandlung der Wirklichkeit des einen Bewusstseins in die des 
anderen geschieht zwar, wie Schopenhauer betont, „plötzlich“ (1997, §34, S. 
271). Trotzdem nimmt der Mensch anstelle der Wirklichkeit des individuellen 
Bewusstseins plötzlich die des kosmischen Bewusstseins wahr und vice versa. 
Die Vielheit der Individuen als Objekte in der Zeit verwandeln sich im ersten 

                                                                                                                                 
scheidung mit der Gleichsetzung von Idee und Weltidee, wie sie oben vorgenommen 
wurde, zusammenzubringen – zwischen der aktuellen Bedeutung der Idee und der po-
tentiellen Bedeutung der Idee unterscheiden: Die aktuelle Bedeutung der Idee ist ein 
aktualisierter Aspekt der Weltidee, die eine Stimme, die mit anderen aktuellen Bedeu-
tungen von Ideen bzw. Stimmen zur Weltidee zusammenklingt. Die potentielle Bedeu-
tung einer Idee ist die Idee als Repräsentant des Ganzen, die sie zur Weltidee macht, 
insofern alle anderen möglichen Ideen in ihr angelegt sind und in ihrem Mikrokosmos 
wie in dem Makrokosmos Weltidee zur Weltidee zusammenklingen. Die Interpretation, 
dass der Mikrokosmos der Idee in ihrer potentiellen Bedeutung den Makrokosmos der 
Weltidee in sich spiegelt, lässt sich mit Schopenhauer begründen, insofern er ihn als 
„Repräsentant des Ganzen“ bezeichnet. 



 22

Fall in die zeitlosen Ideen, die dann auf die Einheit des Willens transparent 
werden; im zweiten Fall verwandeln sich umgekehrt die zeitlosen Ideen, die 
auf die Einheit des Willens transparent sind, in die Vielheit der Individuen als 
Objekte in der Zeit. Die Möglichkeit der Identifikation von Objekt und Idee ist 
bei aller Plötzlichkeit der Verwandlung der Wirklichkeit gegeben6. 

 
Schopenhauer bezeichnet die Wirklichkeit des individuellen Bewusstseins 

nun als Täuschung, während er die des kosmischen Bewusstseins als die 
wahre Wirklichkeit versteht, was aus dem folgenden Zitat hervorgeht:  

„(...) den Blick des rohen Individuums trübt, wie die Inder sagen, der Schleier der Maja: 
ihm zeigt sich, statt des Dinges an sich, nur die Erscheinung, in Zeit und Raum, dem 
principio individuationis, und in den übrigen Gestaltungen des Satzes vom Grunde: und in 
dieser Form seiner beschränkten Erkenntnis sieht er nicht das Wesen der Dinge, welches 
Eines ist, sondern dessen Erscheinungen, als gesondert, getrennt, unzählbar, sehr 
verschieden, ja entgegengesetzt“ (1997, §63, S. 514).  

Diese Abwertung der Wirklichkeit des individuellen Bewusstseins meint 
nicht, dass ihr keine Realität zukäme7. Sie beschreibt schließlich – wie gerade 
zu zeigen versucht wurde – dieselbe Realität nur aus einer anderen 
Perspektive. Seiner Qualifizierung des kosmischen Bewusstseins des Heiligen 
als das wahrere Bewusstsein liegt stattdessen ein im weitesten Sinne ethisches 
Kriterium zugrunde. Das individuelle Bewusstsein steht wesentlich im Dienst 
des Wollens und ist daher wesentlich Leiden, weil – wie Schopenhauer 
schreibt (1997, §38, S. 295) – „nicht mehr weichende Befriedigung kein 

                                           
6  Die folgende offene Frage harrt einer Antwort: Wenn der Wille sich ursprünglich in den 

Ideen objektiviert, die Ideen aber in sich vollendet sind, woher kommt dann die Motiva-
tion für die Ideen, sich als Individuen in der Zeit zu entfalten, um letztlich nur die Voll-
endung, die ihnen vorher schon zu eigen war, durch ihr Ausbuchstabieren in der Zeit 
einzuholen? Wieso – um es anders zu formulieren – treten die Ideen, die in sich vollen-
det sind, in die Existenzform als Individuen ein, wenn es ihnen nur darum geht, etwas 
einzuholen, was sie vorher schon waren? Schopenhauer gibt auf diese Frage keine Ant-
wort. Die Antwort, die sich zu dieser Frage anbietet, ist folgende: Die Ideen, in denen 
der Wille sich ursprünglich objektiviert, wollen das, was sie als Ideen nur potentiell 
sind, wirklich sein. Das Verhängnis, dass sie das, was sie potentiell zugleich waren, 
nicht aktuell und wirklich zugleich sein können, führt dazu, dass die Individuen fortan 
ihrer Vollendung hinterherlaufen, sie aber willentlich nicht erreichen können. Die Ur-
sache dafür ist, dass sie, indem sie etwas wirklich sind, alle anderen Möglichkeiten von 
sich ausschließen. So erklärt sich das „endlose Streben“ des Menschen, von dem 
Schopenhauer spricht (1997, §29, S.255). 

7  Schopenhauer könnte – wenn die Wirklichkeit des individuellen Bewusstseins bloßer 
Schein wäre, dem keine Realität zugrunde liegt – nicht von der „dem Willen wesent-
lichen Entzweiung mit sich selbst“ (1997, §27, S. 231) sprechen, wie sie sich vom indi-
viduellen Bewusstsein aus darstellt. Die Selbstentzweiung des Willens ist darüber hin-
aus der zentrale Ausgangspunkt seiner Ethik, in der als einer Lehre vom richtigen Leben 
seine Philosophie gipfelt. 



 23

erlangtes Objekt des Wollens geben kann: sondern es gleicht immer nur dem 
Almosen, das dem Bettler zugeworfen, sein Leben heute fristet, um seine Qual 
auf Morgen zu verlängern.“ Das kosmische Bewusstsein des Heiligen hin-
gegen kennt kein Leiden mehr, weil es sein Wollen vergessen hat. Schopen-
hauers Ethik als Lehre vom richtigen Leben (4. Buch der Welt als Wille und 
Vorstellung) zielt auf dieses kosmische Bewusstsein des Heiligen, weil mit 
ihm die Gründe, das menschliche Leben pessimistisch zu verurteilen und 
abzulehnen, aufgehoben sind. 

 
Nietzsche nun – und das soll im Folgenden nachgewiesen werden – macht 

sich in Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen im Zusammen-
hang mit seiner Auseinandersetzung mit Anaximander und Heraklit wesent-
liche Aspekte von Schopenhauers Metaphysik zu eigen8. Die tragisch-philoso-
phische Weltkonstruktion – wie er sie in dem Anaximander und Heraklit 
gewidmeten Abschnitt seines Aufsatzes entwirft – ist es auch, die sich seiner 
gesamten frühen Philosophie und vor allem seiner Philosophie in der Geburt 
der Tragödie zugrundelegen lässt. Mein Interpretationsansatz, sie als Anver-
wandlung der Metaphysik Schopenhauers zu lesen, gründet sich dabei nicht 
nur darauf, dass er sich die Positionen Anaximanders und Heraklits mit Hilfe 
von philosophischen Ansätzen Schopenhauers erarbeitet und Schopenhauer zu 
diesem Zweck auch häufig wortwörtlich – z.T. auch nicht eigens ausgewiesen 
– zitiert. Wesentlicher Anhaltspunkt sind stattdessen zentrale Übereinstim-
mungen, die Nietzsches tragisch-philosophische Weltkonstruktion im An-
schluss an Anaximander und Heraklit mit der Metaphysik Schopenhauers teilt. 

  
Nietzsche bleibt dem für Schopenhauer theoriebildenden Paradigma des 

Tragischen, dem Spruch des Anaximander – der von der von Schopenhauer 
als Konsequenz der Selbstentzweiung des Willens beschriebenen Negativität 
der Situation des Menschen Zeugnis ablegt – treu, was er mit seiner 
Übersetzung des Anaximander bekundet (1994, S. 21f.): 

„Woher die Dinge ihre Entstehung haben, dahin müssen sie auch zu Grunde gehen, 
nach der Notwendigkeit; denn sie müssen Buße zahlen und für ihre Ungerechtigkeit 
gerichtet werden, gemäß der Ordnung der Zeit.“  

Nietzsche zitiert zur Verdeutlichung dieses Satzes Schopenhauer, von dem 
er sagt, dass er als „der einzige ernstgesinnte Sittenlehrer unseres Saeculums 
uns (...) eine ähnliche Betrachtung ans Herz legt“ (1994, S. 22): 

„Der rechte Maßstab zur Beurteilung eines jeden Menschen ist, dass er eigentlich ein 
Wesen ist, welches gar nicht existieren sollte, sondern sein Dasein abbüßt durch 

                                           
8  Vgl. auch Apostolopoulou (1982). 



 24

vielgestaltetes Leiden und Tod: was kann man von einem solchen erwarten? Sind wir denn 
nicht alle zum Tode verurteilte Sünder? Wir büßen unsere Geburt erstlich durch das Leben 
und zweitens durch das Sterben ab.“ (1994, S. 22)   

Die Intention dieser Aussage ist klar: Schopenhauer zufolge besteht das 
Tragische in der Selbstzerstörung und Selbstverneinung des Willens. Der 
Wille objektiviert sich im menschlichen Individuum und hebt es aber, insofern 
er sich zugleich in anderen Individuen objektiviert, in dem Kampf, den diese 
Individuen gegeneinander mit dem Ziel der Verwirklichung ihrer Idee führen, 
schließlich selbst wieder auf, weil die Materie, deren sie sich zu ihrer Ver-
wirklichung bemächtigen, begrenzt ist. Die Tragödie zeugt nach Schopen-
hauer von diesem tragischen Geschehen: Die Leiden des tragischen Helden 
entspringen nicht seiner eigenen schuldhaften Handlung, für die er bestraft 
wird, sondern sind die Buße für die unverschuldete Schuld seiner bloßen 
Existenz, d.h., er hat sein Entstehen aufgrund der Selbstentzweiung des 
Willens mit seinem Vergehen zu büßen (vgl. Schopenhauer 1997, §51, S. 
375). Dieselbe Urentzweiung macht Nietzsche nun auch bei Anaximander aus, 
der „alles Werden wie eine strafwürdige Emanzipation vom ewigen Sein“ 
ansieht, „als ein Unrecht, das mit dem Untergange zu büßen“ sei, wie 
Nietzsche schreibt (1994, S. 22). Das „ewige Sein“ des Anaximader aber stellt 
für Nietzsche das „kantische Ding-An-Sich“ (1994, S. 23) dar, was wiederum 
darauf schließen lässt, dass er es zugleich auch mit dem Willen Schopenhauers 
identifiziert, der den Willen ja auch als das Ding-An-Sich Kants ausgewiesen 
hatte. Die sich für Nietzsche anschließende Frage (1994, S. 25), „wie (...) 
doch, wenn es überhaupt eine ewige Einheit gibt, jene Vielheit möglich“ sei, 
beantwortet er sich mit Hilfe des Schemas der schopenhauerschen Meta-
physik, die das Problem, wie aus einem Willen die Vielheit der Welt entstehen 
kann, ohne dass die Vielheit der Welt die Einheit des Willens sprengt, mit der 
Polarität des Willensgeschehens löst. Der eine Wille entzweit sich in zwei 
(oder mehr) entgegengesetzte Qualitäten, die schließlich zur Wiedervereini-
gung streben. Anaximander entnimmt die Antwort – wie Nietzsche schreibt 
(1994, S. 25) – entsprechend dem „widerspruchsvollen, sich selbst aufzeh-
renden und verneinenden Charakter dieser Vielheit.“  

 
Nietzsche lässt die Philosophie Heraklits an diesem Punkt einsetzen: 

Anstelle des ewigen Seins, das von Heraklit geleugnet wird, geht dieser von 
einem ewigen Werden aus. Nietzsche deutet sich die Wirklichkeit Heraklits 
nicht nur in der Terminologie Schopenhauers, indem er das Sein der Materie 
in ihrem Wirken verortet (vgl. 1994, S. 28), sondern erklärt mit dem Begriff 
der „Polarität“ (1994, S. 28) – den er Schopenhauer entlehnt (1997, §27, S. 



 25

227)9 – auch die Gesetzmäßigkeit im Werden, von der Heraklit ausgeht: So 
„entzweit sich eine Qualität mit sich selbst und scheidet sich in ihre 
Gegensätze: fortwährend streben diese Gegensätze wieder zu einander hin“ 
(1994, S. 28). Die Wirklichkeit des Heraklit wird von Nietzsche – indem er 
dessen Werden „aus dem Krieg des Entgegengesetzten“ entstehen lässt (1994, 
S. 29) – mit der Wirklichkeit, so wie Schopenhauer sie für das Individuum 
(das individuelle Bewusstsein) beschrieb, identifiziert, wenn dieser schreibt, 
dass „durch die gesamte Natur sich dieser Streit verfolgen lässt, ja, sie (...) 
eben wieder nur durch ihn“ (1997, §27, S. 231f.) bestehe.   

 
Nietzsche fasst die „Übereinstimmung“ (1994, S. 33) der Lehren Ana-

ximanders und Heraklits zusammen, indem er die sich aus ihren Philosophien 
speisende Weltkonzeption vorstellt10: 

„Er (Anaximander –A.d.V.) glaubt wie jener (Heraklit – A.d.V.) an einen periodisch 
sich wiederholenden Weltuntergang und an ein immer erneutes Hervorsteigen einer 
anderen Welt aus dem alles vernichtenden Weltbrande. Die Periode, in der die Welt jenem 
Weltbrande und der Auflösung ins reine Feuer entgegeneilt, wird von ihm in höchst 
auffallender Weise als ein Begehren und Bedürfen charakterisiert, das volle 
Verschlungensein im Feuer als die Sattheit; und es bleibt uns die Frage übrig, wie er den 
neuen erwachenden Trieb der Weltbildung , das Sichausgießen in die Formen der Vielheit 
verstanden (...) hat“ (1994, S. 33). 

Diese Frage, „woher der immer erneute Strom des Werdens“ komme 
(1994, S. 25), lässt die Philosophie des Anaximander offen. Nietzsche 
spekuliert, dass gemäß eines „griechische(n) Sprüchwort(es)“ die „Sattheit den 
Frevel (die Hybris) gebiert“ und möglicherweise „jene Rückkehr zur Vielheit 
aus der Hybris“ herzuleiten sei (1994, S. 33). Diese Antwort scheint ihm aber 
nicht in sein Bild des Heraklit zu passen, als dass für ihn „das stolze Leuchten 
seiner (Heraklits – A.d.V.) Augen“ (1994, S. 33) – dächte dieser so – 
erlöschen würde. Seinem Heraklit-Bild angemessener ist für Nietzsche 
stattdessen die Antwort, die Heraklit aus folgendem „erhabene(n) Gleichnis“ 
entwickelt (1994, S. 34): 

                                           
9  An dieser Stelle zitiert Nietzsche Schopenhauer sogar wortwörtlich, ohne es eigens aus-

zuweisen (vgl. Nietzsche 1994, S. 28 mit Schopenhauer 1997, §27, S. 227). 
10  Die Tatsache, dass Nietzsche an dieser Stelle – wo er die tragisch-philosophische Welt-

konstruktion vorstellt – von einer „weitere(n) Übereinstimmung“ (1994, S. 33) 
zwischen Anaximander und Heraklit spricht, und dass er eine Frage, die die Philosophie 
Anaximanders offen lässt, durch Heraklit beantworten lässt (siehe unten), führt zu dem 
hier leitenden Interpretationsansatz, Nietzsches Auseinandersetzung mit diesen beiden 
Philosophen als die Arbeit an einer tragisch-philosophischen Weltkonstruktion zu 
verstehen, die wiederum im Kern eine Anverwandlung der Metaphysik Schopenhauers 
darstellt, was im folgenden zu zeigen sein wird. 



 26

„Ein Werden und Vergehen, ein Bauen und Zerstören, ohne jede moralische 
Zurechnung, in ewig gleicher Unschuld, hat in dieser Welt allein das Spiel des Künstlers 
und des Kindes. Und so, wie das Kind und der Künstler spielt, spielt das ewig lebendige 
Feuer, baut auf und zerstört, in Unschuld – und dieses Spiel spielt der Aeon mit sich. (...) 
Ein Augenblick der Sättigung: dann ergreift ihn von Neuem das Bedürfnis, wie den 
Künstler zum Schaffen das Bedürfnis zwingt. Nicht Frevelmut, sondern der immer neu 
erwachende Spieltrieb ruft andere Welten ins Leben.“ 

Nietzsche grenzt diese heraklitische Auffassung des Willensgeschehens als 
„Spiel des Aeon“11 – um zur hier vertretenen These von der Anverwandlung 
der Metaphysik Schopenhauers durch Nietzsche zurückzukommen – nun klar 
von der Auffassung Schopenhauers ab: Der „Krieg des Entgegengesetzten“ 
(1994, S. 29), aus dem – wie oben schon gezeigt – bei Heraklit wie bei 
Schopenhauer alles Werden hervorgeht, wird Nietzsche zufolge bei Schopen-
hauer nicht im Sinne des „Wettkampfgedanke(ns) de(r) Griechen“ (1994, S. 
29) begeistert begrüßt. Der „Grundton (der) Schilderungen“ Schopenhauers 
bleibe „ein anderer (...) als bei Heraklit, sofern der Kampf für Schopenhauer 
ein Beweis von der Selbstentzweiung des Willens zum Leben, ein An-sich-
selber-Zehren dieses finsteren dumpfen Triebes ist, als ein durchweg 
entsetzliches, keineswegs beglückendes Phänomen“ (1994, S. 30). Wenn man 
sich nun aber ansieht, dass für Nietzsches Heraklit die Bedingung der 
Möglichkeit, das Leiden des Individuums aufzuheben und die Welt als Spiel 
wahrzunehmen, die Aufhebung der individuellen Beschränktheit des Men-
schen ist, dann wird die Übereinstimmung zur Philosophie Schopenhauers 
offenkundig: 

„Gibt es Schuld, Ungerechtigkeit, Widerspruch, Leid in dieser Welt? Ja, ruft Heraklit, 
aber nur für den beschränkten Menschen, der auseinander und nicht zusammen schaut, 
nicht für den contuitiven Gott; für ihn läuft alles Widerstrebende in einer Harmonie 
zusammen, unsichtbar zwar für das gewöhnliche Menschenauge, doch dem verständlich, 
der, wie Heraklit, dem beschaulichen Gotte ähnlich ist.“ (1994, S. 34) 

Schopenhauer und Nietzsches Heraklit treffen sich in der Auffassung, dass 
die Wirklichkeit – wie sie sich vom individuellen Bewusstsein aus darstellt – 
Kampf und Leiden bedeutet, dass sich aber – vom kosmischen Bewusstsein 
Schopenhauers bzw. vom Bewusstsein des contuitiven Gottes Heraklits aus 
betrachtet – ein anderes Bild der Wirklichkeit bietet. Die Aufhebung der 
Beschränktheit des Menschen – wie sie Nietzsches Heraklit empfiehlt – ent-
spricht der Aufhebung des principium individuationis Schopenhauers, für die 
Schopenhauer folgendes feststellte: Die Vielheit der Individuen verwandelt 
sich in eine Vielheit von Ideen, die, insofern sie jeweils als „Repräsentant des 
Ganzen“ (1997, §36, S. 280) alle anderen möglichen Ideen potentiell in sich 

                                           
11  Nietzsches Schreibweise „Aeon“ wird in dieser Arbeit durch die Schreibweise „Aion“ 

von Theunissen (1992, S. 301 – vgl. S. 86 dieser Arbeit) ersetzt. 



 27

tragen, auf die Weltidee hin transparent werden, die wiederum auf den einen 
sich in ihr objektivierenden Willen durchsichtig ist. Die Verwandlung des 
Bewusstseins vom individuellen zum kosmischen Bewusstsein (Schopen-
hauer) bzw. die Aufhebung der Beschränktheit des Menschen (Nietzsches 
Heraklit) führt also zu einer Wirklichkeitswahrnehmung, in der ein Wille sich 
in unterschiedlichen, immer neuen Weltideen objektiviert, die als Ideen in sich 
vollendet sind12. 

 
Die Frage, die sich nun aber stellt, ist, wie Nietzsches Heraklit dazu 

kommt, das Willensgeschehen als Spiel auszulegen? Nietzsche unterstellt 
Heraklit, dass er das Willensgeschehen in Analogie zum Spiel des Künstlers 
und Kindes als Spiel beurteilt. „Ein Werden und Vergehen“ – so schreibt 
Nietzsche (1994, S. 34) – „ein Bauen und Zerstören, ohne jede moralische 
Zurechnung, in ewig gleicher Unschuld, hat in dieser Welt allein das Spiel des 
Künstlers und des Kindes.“ Was sind die Charakteristika dieses Spiels? Worin 
besteht die Unschuld? Unschuldig ist eine Tätigkeit, die ihren Zweck in sich 
selbst hat, die aus Freude an der Sache vollzogen wird, ohne darauf zu achten, 
einem übergeordneten Prinzip Genüge zu verschaffen. Das Willensgeschehen 
ist solch eine Tätigkeit: Es fehlt ihm jeder transzendente Sinn, der es 
rechtfertigen könnte oder den es zu erfüllen sucht, sondern es hat seinen 
Zweck rein in sich selbst, ist ganz Tätigkeit des Hervorbringens und 
Wiedereinziehens von Weltideen: ein Mangel, den Nietzsche als Begehren 
und Bedürfen fasst, ein daraus erwachender Spiel- bzw. Schaffenstrieb, eine 
Sättigung in der hervorgebrachten Weltidee, die sich schließlich wieder in 
einen Mangel wandelt, der den Vorgang von Neuem anheben lässt. Der 
Analogieschluss vom menschlichen Spiel – das im weiteren Verlauf der 
Arbeit aufgearbeitet und der Philosophie Schopenhauers und des frühen 
Nietzsches zugrundegelegt werden soll – auf das Willensgeschehen scheint 
aufgrund der übereinstimmenden Charakteristika gerechtfertigt. Dörflinger 
stellt folgende Definition des Spielens in Abgrenzung zum Streben des 
Willens auf: 

„Eine Tätigkeit als Spiel entspricht den Erfordernissen des Willens nicht. Sie ist 
selbstgenügsam, ist auf nichts als ein Ziel außerhalb ihrer selbst abgezweckt, sondern erhält 
sich in sich selbst. Spiel ist als ein Wirken gedacht, das kein Streben ist. (...) In der 
harmonisch spielerischen Tätigkeit liegt kein Grund, den Zustand zugunsten eines anderen 
aufzugeben. Spiel ist Tätigkeit als Ruhe“ (1990, S. 76). 

                                           
12 Die Möglichkeit, das makrokosmische Willensgeschehen im Mikrokosmos einer einzel-

nen Idee unter den Bedingungen des kosmischen Bewusstseins des Heiligen anzuschau-
en, soll später ausführlich erörtert werden. 



 28

Das Spielen als Tätigkeit wird hier klar vom Streben des Willens 
abgegrenzt und scheint damit auf das Willensgeschehen des Hervorbringens 
und Wiedereinziehens von Weltideen nicht anwendbar. Dies trifft jedoch nicht 
zu. Schopenhauer hatte herausgearbeitet, dass der Wille – wenn der Blick 
durch den Schleier der Maya getrübt, d.h. durch das principium indivi-
duationis geprägt ist – als rastlos strebender, nie Erfüllung oder Aufhebung 
seines Leidens erreichender Wille erscheint, und dass das Individuum – eben 
aufgrund seiner Wirklichkeitswahrnehmung – in einen Kampf um Selbst-
behauptung verstrickt ist. Das dem Willen unter den Bedingungen des 
principium individuationis inhärente Streben ist für das kosmische Bewusst-
sein des Heiligen aber aufgehoben, weil es kein Wollen mehr gibt, und die 
Tätigkeit des Willens stellt sich für dieses Bewusstsein als eine spielerische 
Tätigkeit dar, insofern sie nicht auf einen unersättlichen Mangel13 und einem 
daraus entstehenden Willensdruck zurückgeht, sondern aus freien Stücken 
tätig ist und in ihrer Tätigkeit aufgeht. Schopenhauer kommt auf den 
Spielcharakter des Willens – wie er vom kosmischen Bewusstsein aus wahr-
genommen wird – selber ausdrücklich zu sprechen: 

„Jedes Individuum, jedes Menschengesicht und dessen Lebenslauf ist nur ein kurzer 
Traum mehr des unendlichen Naturgeistes, des behaarlichen Willens zum Leben, ist nur ein 
flüchtiges Gebilde mehr, das er spielend (Hervorhebung von mir) hinzeichnet auf sein 
unendliches Blatt, Raum und Zeit, und eine gegen diese verschwindend kleine Weile 
bestehen lässt, dann auslöscht, neuen Platz zu machen“ (1997, §58, S. 472). 

Die These von der Anverwandlung der schopenhauerschen Metaphysik 
durch Nietzsche in Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen hat 
sich also bestätigt. Das Bild der Wirklichkeit hängt bei Schopenhauer und 
Nietzsche von der Sichtweise ab: Das individuelle Bewusstsein ist in ein 
Willensgeschehen verstrickt, in dem der Wille als rastloses Streben, das nie 
Befriedigung zu erreichen vermag, erscheint, während das kosmische 
Bewusstsein einen spielerisch tätigen Willen oder – wie Nietzsche sich 
ausdrückt – das „Spiel des Aeon“ für die Wirklichkeit hält. Der Wille wird 
von Nietzsche – unter einem Absehen von der individuellen Perspektive – als 
anthropomorpher, dem Schema des Künstlers bzw. Kindes nachgeahmter Gott 
vorgestellt, der ganz im Spielen aufgeht. Sein Geisteszustand entspricht dabei 
wie der des Künstlers bzw. Kindes dem kosmischen Bewusstsein des 
Heiligen, wie es Schopenhauer entworfen hat (, das an späterer Stelle noch 
genau aufarbeitet wird). Der Geburt der Tragödie – um diese Auffassung des 

                                           
13  Sie empfängt Sättigung in der Objektivation der Idee, insofern die Idee – im Gegensatz 

zu den Willensobjektivationen, wie sie vom individuellen Bewusstsein wahrgenommen 
werden – in sich vollendet ist und ihre Anschauung Ruhe und Erfüllung gewährt. Hier-
auf werde ich später noch genauer eingehen. 



 29

Willensgeschehens dem gesamten frühen Nietzsche unterstellen zu können – 
liegt eine Konzeption von Wirklichkeit zugrunde, die genauso davon ausgeht, 
„dass“ – wie „der tragische Mythus zu überzeugen“ sucht – „selbst das 
Hässliche und Disharmonische ein künstlerisches Spiel ist, welches der Wille, 
in der ewigen Fülle seiner Lust, mit sich selbst spielt“ (2003, S. 152). 

 
 

3 Der Pessimismus Schopenhauers und seine Aufnahme 
 durch Nietzsche 

Der gewöhnliche Bewusstseinszustand, dem der Mensch von Geburt an 
erst einmal verhaftet ist, ist der des individuellen Bewusstseins. Er ist – soviel 
war dem letzten Abschnitt schon zu entnehmen – ein Zustand des Leidens. 
Dieses Kapitel wird nun versuchen, das Leiden des Individuums im Sinne 
Schopenhauers bzw. Nietzsches in allen seinen Facetten ans Licht zu bringen. 
Schopenhauer folgert aus seinen die Situation des Individuums durchleuchten-
den, vernichtenden Analysen seinen Pessimismus, für den er allgemein 
bekannt ist. Die These dieses Kapitels wird sein, dass der frühe Nietzsche die 
Analysen Schopenhauers in seinen Schriften nachvollzieht und Schopenhauers 
Aussagen über die Situation des Menschen übernimmt, d.h., dessen 
Pessimismus als Ausgangspunkt seiner Philosophie teilt. Einen ersten Hinweis 
für diese These gibt Nietzsche selbst, wenn er sich in einem nachgelassenen 
Fragment von 1884 als „ernsthafte(n) Fortsetzer des Schopenhauerschen 
Pessimismus“ versteht (KSA XI 1988, S. 294). 

3.1 Das endlose Streben und die Unmöglichkeit von Glück 
Der Mensch „unterhält“ – wie Schopenhauer schreibt (1997, §27, S. 230) – 

„einen fortdauernden Kampf mit der Schwere.“ Die höheren Willensobjektiva-
tionen wie der Mensch können nur durch „überwältigende Assimilation“ 
(1997, §27, S. 230) der niederen hervortreten, „welche, wenn gleich zur 
Dienstbarkeit gebracht, doch immer noch streben, zur unabhängigen und 
vollständigen Aeußerung ihres Wesens zu gelangen“ (1997, §27, S. 230). Das 
Aufrechterhalten der Herrschaft über die niederen Willensobjektivationen der 
chemischen und physikalischen Kräfte zur Objektivation der Idee des 
Menschen verursacht eine „Unbehaglichkeit, welche aus dem Widerstand 
jener Kräfte hervorgeht, und wodurch schon der vegetative Theil unseres 
Lebens mit einem leisen Leiden beständig verknüpft ist“ (1997, §27, S. 230f.). 
Schopenhauer kann so die „Last des physischen Lebens, die Nothwendigkeit 
des Schlafes und zuletzt des Todes“ begründen, indem „endlich (...) jene 
unterjochten Naturkräfte dem, selbst durch den steten Sieg ermüdeten Orga-



 30

nismus die ihnen entrissene Materie wieder abgewinnen, und zur ungehin-
derten Darstellung ihres Wesens gelangen“ (1997, §27, S. 231).  

 
Dieses vegetative Leiden könnte unterschwellig bleiben, wenn das Streben 

des Menschen ein Ziel hätte, vor dessen Perspektive es zu vergessen wäre. 
Dem ist leider nicht so: Der Wille als das letzte Prinzip der schopen-
hauerschen Metaphysik ist schlechthin „grundlos“ (1997, §29, S. 254). Das 
Fehlen eines Grundes impliziert für Schopenhauer auch die Ziellosigkeit. Wo 
es kein „woher“ gibt, kann es auch kein „wohin“ geben: „In der That gehört 
Abwesenheit eines Zieles, aller Gränzen, zum Wesen des Willens an sich, der 
ein endloses Streben ist“ (1997, §29, S. 255). An anderer Stelle schreibt 
Schopenhauer noch pointierter: 

„(...) der Wille (...), eines letzten Zieles und Zweckes entbehrt, immer strebt, weil 
Streben sein alleiniges Wesen ist, dem kein erreichtes Ziel ein Ende macht, das daher 
keiner endlichen Befriedigung fähig ist, sondern (...) ins Unendliche geht“ (1997, §56, S. 
454).  

Zwar lässt sich für jeden einzelnen Akt des menschlichen Willens ein 
entsprechendes Motiv ausfindig machen (, auf dessen pessimistische 
Beurteilung durch Schopenhauer weiter unten eingegangen wird), das Wollen 
selbst aber ist von daher nicht zu erklären. So „hat“ – wie Schopenhauer 
schreibt (1997, §29, S. 254) – zwar „jeder Mensch beständig Zwecke und 
Motive, nach denen er sein Handeln leitet, und weiß von seinem einzelnen 
Thun allezeit Rechenschaft zu geben: aber wenn man ihn fragte, warum er 
überhaupt will, oder warum er überhaupt daseyn will, so würde er keine 
Antwort haben.“ Dem Menschen ist seine voluntative Verfassung so tief 
eingeschrieben, sie ist so sehr innerstes Prinzip seines Wesens, dass es ihm 
schwer fällt, für sie selbst noch einen tieferen Grund angeben zu können: Dass 
man leben will, wird für gewöhnlich einfach hingenommen, und die Geister 
scheiden sich erst bei der Frage, was man will oder wie man leben sollte. Ein 
Streben aber, dem kein Ziel mehr beschieden ist, wird zu einem endlosen und 
wesenhaft unerfüllten Streben. Streben – um es anders zu wenden – ist 
Ausdruck einer Unvollkommenheit. Wenn Vollkommenheit – die man als Ziel 
anvisieren könnte – aber grundsätzlich versagt bleibt, dann läuft auch das 
Streben leer. Die Vollkommenheit aber ist daher grundsätzlich versagt, als sie 
– solange man innerhalb des Willenszusammenhanges steht – nur eine relative 
Größe darstellt: Man kann sich, insofern der Zustand des Leidens die 
Ausgangssituation darstellt, an den jeder positivere Zustand negativ gebunden 
bleibt, dem er abgetrotzt werden muss, der also auch in jedem voll-
kommeneren Zustand spurenhaft vorhanden bleibt, immer einen noch 
vollkommeneren Zustand vorstellen. Ein relatives Ziel des Strebens könnte in 
Anschluss an Schopenhauers Verdikt vom „fortdauernden Kampf mit der 



 31

Schwere“ (1997, §27, S. 230) bspw. im Leicht-Sein bestehen. Dieses mögliche 
Ziel ließe sich aber immer nur relativ zu dem beständigen Gefühl der Schwere 
erreichen, lässt sich also auch nicht als eine das ganze Wesen des Menschen 
ergreifende Seligkeit erfahren und taugt daher nicht als Zielbestimmung, 
insofern keine Grenze bestimmbar ist, nach deren Überschreiten es als erfüllt 
zu betrachten wäre. Schopenhauer schreibt daher: 

„(...) alles Streben entspringt aus Mangel, aus Unzufriedenheit mit seinem Zustande, ist 
also Leiden, so lange es nicht befriedigt ist; keine Befriedigung aber ist dauernd, vielmehr 
ist sie stets nur der Anfangspunkt eines neuen Strebens. Das Streben sehen wir überall 
vielfach gehemmt, überall kämpfend; so lange also immer als Leiden: kein letztes Ziel des 
Strebens, also kein Maaß und Ziel des Leidens“ (1997, §56, S. 455). 

Die Versagung des Zieles der Vollkommenheit – so könnte man meinen –, 
bedeutet doch aber noch nicht unbedingt, dass es nicht teilweise Erfüllung 
geben könnte. Der Mensch kann sich doch – was er ja auch macht –, Ziele 
setzen, die erreichbar sind und ihm insofern Befriedigung gewähren. Er sucht 
nach Motiven seines Handelns, von deren Erreichen er sein Glück abhängig 
macht. Aber auch diese Möglichkeit schneidet Schopenhauer ab. Nicht nur der 
Wille als solcher, nicht nur das Streben in seiner Gesamtheit, sondern auch die 
einzelnen Wünsche und Begierden finden keine Erfüllung, die ihren Namen 
verdiente: 

„Alle Befriedigung, oder was man gemeinhin Glück nennt, ist eigentlich und wesentlich 
immer nur negativ und durchaus nie positiv. Es ist nicht eine ursprünglich und von selbst 
auf uns kommende Beglückung, sondern muss immer die Befriedigung eines Wunsches 
seyn. Denn Wunsch, d.h. Mangel, ist die vorhergehende Bedingung des Genusses. Mit der 
Befriedigung hört aber der Wunsch und folglich der Genuß auf. Daher kann die 
Befriedigung oder Beglückung nie mehr seyn, als die Befreiung von einem Schmerz, von 
einer Noth (...). Nun aber ist es so schwer, irgend etwas zu erreichen und durchzusetzen: 
jedem Vorhaben stehen Schwierigkeiten und Bemühungen ohne Ende entgegen, und bei 
jedem Schritt häufen sich die Hindernisse. Wann aber endlich Alles überwunden und 
erlangt ist, so kann doch nie etwas Anderes gewonnen seyn, als dass man von irgend einem 
Leiden, oder einem Wunsche, befreit ist, folglich nur sich so befindet, wie vor dessen 
Eintritt. – Unmittelbar gegeben ist uns immer nur der Mangel, d.h. der Schmerz. Die 
Befriedigung aber und den Genuß können wir nur mittelbar erkennen, durch Erinnerung an 
das vorhergegangene Leiden und Entbehren, welches bei seinem Eintritt aufhörte. Daher 
kommt es, dass wir die Güter und Vortheile, die wir wirklich besitzen, gar nicht recht inne 
werden, noch sie schätzen, sondern nicht anders meynen, als eben es müsse so seyn: denn 
sie beglücken immer nur negativ, Leiden abhaltend. Erst nachdem wir sie verloren haben, 
wird uns ihr Werth fühlbar: denn der Mangel, das Entbehren, das Leiden ist das Positive, 
sich unmittelbar Ankündigende“ (1997, §58, S. 468f.). 

Denselben Sachverhalt fasst Schopenhauer an anderer Stelle noch 
pointierter: 

„Der Wunsch ist, seiner Natur nach, Schmerz: die Erreichung gebiert schnell Sättigung: 
das Ziel war nur scheinbar: der Besitz nimmt den Reiz weg: unter einer neuen Gestalt stellt 



 32

sich der Wunsch, das Bedürfnis wieder ein: wo nicht, so folgt Oede, Leere, Langeweile, 
gegen welche der Kampf ebenso quälend ist, wie gegen die Noth“ (1997, §57, S. 461). 

Schopenhauer sagt hier, dass die Erfüllung eines Wunsches nicht genossen 
werden kann, weil der Wunsch, die Spannung des Begehrens, die das 
Begehrte überhaupt erst interessant macht, im Moment seiner Erfüllung 
verschwindet. Man kennt dieses Phänomen vom Betteln eines Kindes, das das 
Erbettelte, ist es gewonnen, keines Blickes mehr würdigt. Das zu Genießende 
muss sich vor dem Hintergrund seines Ermangelns abzeichnen, soll es 
genossen werden können, weil die positive Qualität des Erwünschten nur in 
Kontrast zu ihrem Ermangeln wahrgenommen werden kann, es in einer 
Situation, die durch eine allgemeine Bedürftigkeit und einen allgemeinen 
Mangel gekennzeichnet ist, überhaupt nur von Interesse ist, wenn es diese 
Bedürftigkeit oder diesen Mangel zu kompensieren verspricht. Der Ursprung 
des Wunsches ist Mangel, der beseitigt werden will und also mit der 
Beseitigung aufhört, und nicht freies Begehren einer Qualität um ihrer selbst 
willen, wie es aus einer Situation allgemeiner Befriedetheit und Erfülltheit 
hervorgehen könnte, wo man nicht ständig nach Kompensation seines Leidens 
sucht, sondern sich den Dingen rein um ihrer selbst willen widmen könnte. 
Die Qualität der Sache zergeht im Moment ihres Habhaftwerdens zu nichts, 
wo sie sich einzig aus der Spannung von Ermangeln und Begehren bildet, und 
wegen der allgemeinen Situation der Not, in der man den Dingen keine freie 
Aufmerksamkeit entgegen bringen kann, nicht von sich aus einen Reiz 
entfalten kann, der sich über das Habhaftwerden hinaus genießen ließe. Doch 
damit nicht genug: Schopenhauer stellt weitergehend fest, dass, „sobald Noth 
und Leiden dem Menschen eine Rast vergönnen, die Langeweile gleich so 
nahe ist, dass er des Zeitvertreibes nothwendig bedarf“ (1997, §57, S. 460). 
Die Langeweile, die nicht „zuletzt wahre Verzweiflung auf das Gesicht malt“ 
(1997, §57, S. 460), entsteht, sobald der Mensch aus dem vitalen Zusammen-
hang von Begehren, Erfüllung und erneutem Begehren herausfällt und keine 
Bedürfnisspannung, die ihm die Dinge der Welt interessant erscheinen lässt, 
spürbar ist. Aber auch damit ist der Leidenszusammenhang des menschlichen 
Daseins nach Schopenhauer noch nicht durchmessen: Quellen infolge des 
endlosen Strebens des Willens, der sich immer neue Motive sucht, wieder 
neue Wünsche im Menschen auf, die die Langeweile vertreiben, findet er sich 
sofort wieder in die genusslose Abfolge von Begehren und Erfüllung 
eingespannt, bei der die Erfüllung eines Wunsches – insofern sie nicht 
genossen werden kann – zugleich zehn neue Wünsche ins Bewusstsein treten 
lässt14: 

                                           
14  Schopenhauer vergleicht das Motiv des Handelns auch mit der mythischen Figur des 

„vielgestaltigen Proteus“: „Es verspricht stets völlige Befriedigung, Löschung des Wil-



 33

„Alles Wollen entspringt aus Bedürfniß, also aus Mangel, also aus Leiden. Diesem 
macht die Erfüllung ein Ende; jedoch gegen einen Wunsch, der erfüllt wird, bleiben 
wenigstens zehn versagt: ferner, das Begehren dauert lange, die Forderungen gehen ins 
Unendliche; die Erfüllung ist kurz und kärglich gemessen. Sogar aber ist die endliche 
Befriedigung selbst nur scheinbar: der erfüllte Wunsch macht gleich einem neuen Platz: 
jener ist ein erkannter, dieser noch ein unerkannter Irrthum. Dauernde, nicht mehr 
weichende Befriedigung kann kein erlangtes Objekt des Wollens geben: sondern es gleicht 
immer nur dem Almosen, das dem Bettler zugeworfen, sein Leben heute fristet, um seine 
Quaal auf Morgen zu verlängern“ (1997, §38, S. 295). 

Momenthaftes Glück gleicht wie das Almosen, das dem Bettler zu-
geworfen wird, einer falschen Medikation für die Krankheit wesenhaften 
Leidens, insofern es die falsche Hoffnung auf eine letzte Befreiung von 
Mangelempfinden und endlosem Streben aufrechterhält, anstatt den Bruch mit 
der voluntativen Grundstruktur menschlichen Seins vorzubereiten. Ständig 
erfährt der Mensch die Fragilität von Glückszuständen. Das Bewusstmachen 
des pausenlosen Hin und Her von Glückserwartung und Glücksenttäuschung 
soll den Menschen zur Einsicht in das grundsätzliche Nichtgelingen des 
Glücksstrebens führen. Dieses von Schopenhauer mit diesen Analysen 
vorbereitete Verständnis der Unerfüllbarkeit von Glück in dieser Welt, also 
der Pessimismus, soll den Menschen zur Willensverneinung hinleiten15.  

 
Nietzsche nun widmet diesen Phänomenen keine ausführlichen Analysen. 

Im Zarathustra spielt er auf den von Schopenhauer thematisierten 
„fortdauernden Kampf mit der Schwere“ (1997, §27, S. 230) mit dem „Geist 
der Schwere“ (1960, S. 466) an. Dass er sich auch mit den anderen Analysen 
einverstanden erklären würde, sieht man an seiner Anverwandlung der 
Zeitphilosophie Schopenhauers, die die eben wiedergegebene Problematik des 
endlosen Strebens und der aus ihm folgenden Unmöglichkeit von Glück 
ebenso wie Schopenhauer als melancholisches Leiden unter der Herrschaft der 
chronologischen Zeit darlegt.  

3.2 Das melancholische Leiden unter der Herrschaft der Zeit  
Die voluntative Verfassung des Menschen, die ihre Dynamik aus dem 

Anzielen eines Zustandes völliger Mangellosigkeit empfängt, treibt die Welt 
als Vorstellung aus dem Menschen hervor: Sie ist „zu seinem (des Willen – 
A.d.V.) Dienst bestimmt“ und nicht mehr als Mittel zum Zweck der 
„Erhaltung eines vielfache Bedürfnisse habenden Wesens“ (1997, §33, S. 

                                                                                                                                 
lensdurstes; ist es aber erreicht, so steht es gleich in andrer Gestalt da und bewegt in 
dieser aufs Neue den Willen (...)“ (1997, § 60, S. 480). 

15  Vgl. Schöndorf (1986, S. 55ff.). 



 34

269). Der Zweck der Selbsterhaltung bzw. der Erfüllung vielfacher Be-
dürfnisse – zu der die Welt als Vorstellung das Mittel ist – erfordert, das, was 
den Menschen umgibt, in Beziehung zu ihm zu setzen. Die Welt als 
Vorstellung wird also durch ein Prinzip bestimmt sein, dass diesem Bedürfnis 
genügt, dem Satz vom Grunde, „der die Objekte in diese Beziehung zum 
Leibe (zum Menschen – A.d.V.) (...) stellt“, d.h., „ihren mannigfaltigen 
Beziehungen in Raum, Zeit und Kausalität nachgeht“ (1997, §33, S. 269). Die 
dem Willen dienende Erkenntnis erkennt aus diesem Grunde  

„von den Objekten (...) nichts weiter als ihre Relationen, erkennt die Objekte nur, sofern 
sie zu dieser Zeit, an diesem Ort, unter diesen Umständen, aus diesen Ursachen, mit diesen 
Wirkungen dasind, mit einem Wort, als einzelne Dinge: und höbe man alle diese 
Relationen auf, so wären ihr auch die Objekte verschwunden, eben weil sie übrigens nichts 
an ihnen erkannte“ (1997, §33, S. 269).  

„Das Wirkliche,“ – schreibt Hühn (2002, S. 172) – „weit gefehlt, das 
qualitativ in sich bestimmte, konkrete Seiende zu sein, wird ganz und gar 
aufgelöst in ein nur relatives Daseyn.“ Die entscheidende Ursache für dieses 
Problem ist die mit der Welt als Vorstellung eingeführte Anschauungsform 
der Zeit, die ein Ausgeliefertsein an das Prinzip der Endlichkeit mit sich 
bringt. Von sich aus zeigt das in der Zeit vorkommende Sein den ständigen 
Fall ins potentielle Nichtsein. Was am Sein nämlich als seiend erscheint, wird 
nicht gehalten von einem im absoluten Sinne Seienden, vielmehr ist das je als 
seiend Erscheinende selbst von einem Seienden gehalten, das in einer 
„unabschließbaren Kette haltlos Gehaltener“ (Malter 1988, S. 104) steht und 
darin vom ständigen Abgleiten ins Nichtsein bedroht ist. Seiend im Sinne 
eines Bestandteiles der Welt als Vorstellung ist etwas nur, solange wir es 
wahrnehmen. Insofern das Subjekt des Wollens aber nicht in der Wahr-
nehmung einer Sache aufgeht, sondern durch den Willen weiter getrieben wird 
und seine Aufmerksamkeit abwendet, fällt das eben noch als seiend Wahr-
genommene dem Nichtsein anheim. Schopenhauer schreibt: 

„Wie in ihr (der Zeit – A.d.V.) jeder Augenblick nur ist, sofern er den vorhergehenden, 
seinen Vater, vertilgt hat, um selbst wieder eben so schnell vertilgt zu werden; wie 
Vergangenheit und Zukunft (abgesehen von den Folgen ihres Inhalts) so nichtig als irgend 
ein Traum sind, Gegenwart aber nur die ausdehnungs- und bestandslose Gränze zwischen 
beiden ist; eben so werden wir dieselbe Nichtigkeit auch in allen andern Gestalten des 
Satzes vom Grunde wiedererkennen und einsehen, dass wie die Zeit, so auch der Raum, 
und wie dieser, so auch Alles, was in ihm und der Zeit zugleich ist, Alles also, was aus 
Ursachen und Motiven hervorgeht, nur ein relatives Daseyn hat, nur durch und für ein 
Anderes, ihm gleichartiges, d.h. wieder nur eben so bestehendes, ist“ (1997, §3, S. 39). 



 35

Die Herrschaft der Zeit bringt den Menschen um die Erfahrung des 
ästhetischen Lichts16 der Dinge, das sie in dem Moment ausstrahlen, wo man 
sie um ihrer selbst willen (und nicht im Zusammenhang willentlichen 
Interesses, dem es letztlich um die Erfüllung seiner Bedürfnisse geht) und so, 
wie sie sich von sich aus zeigen (und nicht in einem Verweisungszusammen-
hang, wo man an ihnen nur erkennt, dass sie in einer Relation zu anderen 
Dingen stehen, und sich von ihnen löst, insofern sie ihrerseits auf anderes 
verweisen), wahrnimmt, wie es Schopenhauer mit Hilfe der Kontemplation 
(siehe unten) einzulösen sucht. Das endlose Streben des Willens treibt die 
Welt als Vorstellung und mit ihr die Zeit aus sich hervor, und verhindert, dass 
der Mensch in eine zeitlose, vollendete Gegenwart – die den Augenblick 
gleichsam auf die Ewigkeit transparent werden lässt – eintritt, die ihm ein 
Verweilen bei den Dingen und bei sich selbst ermöglichen würde. Die 
Willensgetriebenheit und die aus ihr hervorgehende Herrschaft der Zeit macht, 
dass jeder Augenblick nur in Bezug auf einen anderen Augenblick steht, ohne 
in sich selbst ruhen zu können, dass er infolge der Unbefriedetheit des Willens 
von einem neuen Augenblick abgelöst werden muss, von dem erhofft wird, 
dass er die letztgültige Erfüllung – die der letzte Augenblick nicht brachte – 
bringe. „Die zeitlose Form einer in sich vollendeten Gegenwart“ – schreibt 
Hühn (2002, S. 149) – „bleibt innerhalb des Zeitkontinuums unserer vor-
stellungsmäßig strukturierten Erfahrungswelt ein stets ausstehendes Ziel“, das 
insofern nicht erreicht werden kann, als der Wille nicht befriedet ist, also 
durch das Nicht-Verweilen-Können auf eine Zukunft ausgreift, die ihm die 
Erfüllung bringen soll, damit aber die Zeit ins Leben ruft, die – sich als 
Anschauungsform verselbständigend – nun die Erfüllung von sich aus 
zunichte macht, weil sie auszeichnet, dass in ihr jeder Moment, also auch jeder 
erfüllte Moment, vom nachfolgenden Moment verschlungen wird usw.. Hühn 
schreibt weiter: 

„Die zeitlose Form einer in sich vollendeten Gegenwart (...) ist jenem Zeitkontinuum 
nicht äußerlich im Sinne einer zweiten transzendenten Schicht aufgepfropft, es tritt auch 
nicht akzidentiell hinzu, sondern wohnt ihm inne, nämlich als treibender Impuls, aus 
welchem heraus das stetige Immer-Weiter dieses Kontinuums seine Dynamik und 
Ausrichtung empfängt. Dem intendierten, aber stets schon verfehlten Ausgriff auf dieses 
Ziel ist offenbar von jeher das Versprechen einer Glückserfahrung eingeschrieben – ein 
Versprechen, das als stets schon gebrochenes uns gleichermaßen malträtiert wie es die 
Suche nach etwas unterhält, worum wir uns in der praktischen Selbstverwirklichung 

                                           
16 Der Terminus ästhetisches Licht ist Baumgarten – dem Begründer der Ästhetik als 

philosophischer Disziplin – entliehen, allerdings ohne damit einen systematischen Zu-
sammenhang herstellen zu wollen. Baumgarten verstand die Ästhetik als „Anwalt der 
Wahrheit des Individuellen“ (Welsch 1996, S. 489). 



 36

unseres Daseins je aufs neue bringen, gerade weil und indem wir es als Ziel anvisierend 
zudem selbstmächtig herstellen und erzwingen wollen“ (2002, S. 149). 

Die vollendete Gegenwart bleibt – solange der Mensch vom endlosen 
Streben des Willens bestimmt bleibt – ein Ziel, das man, indem man es 
erreichen will, gerade verhindert, weil der Mensch, sich solcherart vom Willen 
bestimmen lassend, nicht wahrnehmen kann, dass er es immer schon erreicht 
hat, dass er es, anstatt sich in der Horizontalen auf seiner Suche zu verzehren, 
in der Vertiefung des Moments in die Vertikale antrifft. Dazu eine Bild: 
Vorgestellt, die vollendete Gegenwart befände sich im Inneren einer Kugel. 
Sie strahlt auf den Menschen, der sich auf der Oberfläche der Kugel befindet, 
aus. Sie lässt ihn aber, wo er in die Logik des Willens eingelassen ist, der 
immer von momentaner Unzufriedenheit gepeinigt wird, weil er als endloses 
Streben unerfüllt ist, sie also nicht in der Gegenwart vermuten wird, diese 
Vollkommenheit in der Zukunft suchen. Diese Zukunft treibt er dadurch, dass 
er die Vollkommenheit meint suchen zu müssen und nicht gewahr wird, sie 
bereits immer schon im Kontakt zur Mitte der Kugel gefunden zu haben, 
überhaupt erst aus sich heraus. In seinem Bedürfnis nach dieser vollendeten 
Gegenwart wird der Mensch sich nun auf dieser Kugeloberfläche in 
Bewegung setzten, sie in der Zukunft suchen und ihr so endlos auf der 
Kugeloberfläche in der Horizontalen nachjagen, ohne auf die Idee zu 
kommen, seinen Willen aufzugeben und die Gegenwart zu vertiefen17. Die 
immer gesuchte, ihm aber – insofern er sie willentlich sucht – immer 
entfliehende vollendete Gegenwart würde sich dann von sich aus einstellen. 
Die Ahnung bzw. gebrochene Erfahrung dieser vollendeten Gegenwart 
unterhält die Suche nach ihr, die aber, insofern das Subjekt des Wollens dem 
Willen verhaftet ist, gemäß seiner Logik unternommen wird, d.h. versucht 
wird, sie in der Zukunft zu finden. Wenn aber etwas, was nur in der 
Gegenwart anzutreffen ist, immer in der Zukunft gesucht wird, kann es nicht 
gefunden werden. Die zur neueren Gegenwart gewordene Zukunft stellt sich – 
insofern die Willensgetriebenheit nicht nachlässt – auch als mangelhaft dar, 
und wird in der Hoffnung auf eine bessere Gegenwart in der Zukunft hinter 
sich gelassen. Die vollendete Gegenwart bleibt also – solange der Mensch 

                                           
17  Schopenhauer findet ein ähnliches Bild für diesen Prozess, der im indischen Denkens 

mit dem Rad der Wiedergeburt symbolisiert wird, bei dem das erlösende Nirwana im 
Zentrum dieses Rades gedacht wird: „Vergleichen wir das Leben einer Kreisbahn aus 
glühenden Kohlen, mit einigen kühlen Stellen, welche Bahn wir unablässig zu 
durchlaufen hätten; so tröstet den im Wahn Befangenen die kühle Stelle, auf der er jetzt 
eben steht, oder die er nahe vor sich sieht, und er fährt fort die Bahn zu durchlaufen. 
Jener aber, der das principium individuationis durchschauend, das Wesen der Dinge an 
sich und dadurch das Ganze erkennt, ist solchen Trostes nicht mehr empfänglich: er 
sieht sich an allen Stellen zugleich, und tritt heraus“ (1997, §68, S. 552). 



 37

vom endlosen Streben des Willens bestimmt bleibt – ein Ziel, das man, in dem 
Moment, wo man es erreicht hat, schon wieder verloren hat, insofern der Wille 
nicht stillgestellt ist und nach einer vollkommeneren Form der Befriedigung 
sucht, immer mehr will, und dadurch zum nächsten Moment drängt, ohne des 
letzten wirklich vollkommen inne geworden zu sein. Das Leiden unter der 
Herrschaft der Zeit ist daher ein melancholisches Leiden, weil es eine 
Glückserfahrung erinnert, die man in der Vergangenheit18 gemacht hat, weil 
sie in dem Moment, wo man ihrer gewahr wird, schon wieder verloren ist, 
d.h., die nur in der Form der Erinnerung existiert und die Gegenwart nicht 
ausfüllen kann. Das Vertrackte ist gerade, dass man das, was man erreichen 
will, gerade dadurch, dass man es erreichen will, verhindert, weil man sich 
damit, anstatt im Moment und dem Vorhandenen aufzugehen, wieder in die 
Zeit ausspannt. Dieses Leben unter der Herrschaft der Zeit entspricht dem 
Schema „schlechter Unendlichkeit“ (Hühn 2002, S. 171), weil man das, was 
man sucht, mit dieser Suche gerade verhindert, diesen Zusammenhang aber 
nicht realisierend, sich das Gesuchte von der Zukunft verspricht, und sich 
damit in den ewigen Kreislauf von Suche, Vorfreude des Findens und 
letztlichem Entzug des Gesuchten einspeist. Schopenhauer ruft – um diesen 
verhängnisvollen Zusammenhang, in dem das „Subjekt des Wollens“ leidet, 
zu illustrieren – nicht umsonst die mythologischen Bilder der schlechten 
Unendlichkeit wie das „Rad des Ixion“ und den „schmachtenden Tantalus“ 
auf (1997, §38, S. 296). Das Verhängnisvolle bzw. Fatale an diesem durch die 
Zeiterfahrung sukzessiven Fortschreitens bestimmten Daseins ist, dass es – 
wie Hühn schreibt (2002, S. 151) – an der „Nichtigsetzung der eigenen 
Verfasstheit“ baut bzw. sich in diesem Prozess verzehrt. Hühn schreibt über 
diese Zeit des Chronos, die heute unter dem Terminus der chronologischen 
Zeit firmiert: 

„Kronos, der die von ihm selbst erzeugten Kinder gleich wieder verschlingt, kommt zu 
keinem Anfang, sondern verfällt der Dynamik eines außer Kontrolle geratenen Immer-
Weiter“ (1994, S. 218). 

Theunissen schreibt – diese Analyse unterstreichend –, dass „chronos eine 
Herrschaft ausübt, die Leben tendenziell verstümmelt“ (1992, S. 301). 
Insofern das endlose Streben des Willens die Quelle dieser Form der Zeit ist, 

                                           
18 Die Glückserfahrung des kurzen Aufblitzens der vollendeten Gegenwart wird je in der 

je neuen Gegenwart gemacht, die aber, insofern man ihr dauerhaftes Strahlen in der 
Zukunft sucht, gleich wieder Vergangenheit wird, was dazu führt, dass, insofern die 
„Gegenwart nur die ausdehnungs- und bestandslose Gränze zwischen beiden“ 
(Schopenhauer 1997, §3, S. 39) – Vergangenheit und Zukunft – ist, das Glück nur 
erinnert werden, man ihm aber nicht inne werden kann. 



 38

meint Schopenhauer mit ihm brechen zu müssen, um in der vollendeten 
Gegenwart aufgehen zu können. 

 
Die vollendete Gegenwart ist auch für Nietzsche in Vom Nutzen und 

Nachtheil der Historie für das Leben der Zielpunkt seiner Überlegungen. Der 
Mensch beneidet ihm zufolge das „Glück“ der Tiere, die „kurz angebunden 
mit ihrer Lust und Unlust (...) an den Pflock des Augenblickes und deshalb 
weder schwermüthig noch überdrüssig“ (2003, S. 248) sind, d.h., in der 
vollendeten Gegenwart aufgehen (vgl. 2003, S. 249). Als Vorzug des Tieres 
gegenüber dem Menschen macht er aus, dass dieses „vergessen“ (2003, S. 
248) könne: 

„Es ist ein Wunder: der Augenblick, im Husch da, im Husch vorüber, vorher ein Nichts, 
nachher ein Nichts, kommt doch noch als Gespenst wieder und stört die Ruhe eines 
späteren Augenblicks. Fortwährend löst sich ein Blatt aus der Rolle der Zeit, fällt heraus, 
flattert fort – und flattert plötzlich wieder zurück, dem Menschen in den Schooss. Dann sagt 
der Mensch „Ich erinnere mich“ und beneidet das Thier, welches sofort vergisst und jeden 
Augenblick wirklich sterben, in Nacht und Nebel zurücksinken und auf immer erlöschen 
sieht“ (2003, S. 249). 

Der Mensch kann den Augenblick nicht Augenblick sein lassen, sondern 
erinnert sich an ihn zu einem späteren Zeitpunkt, was diesen späteren 
Augenblick stört, den er aber auch nicht einfach vergessen kann, sondern der 
wiederum einen folgenden Augenblick beeinträchtigt, usw., so dass die 
Erinnerung eine „immer grössere Last des Vergangenen“ (2003, S. 249) 
anhäuft und es wegen der Erinnerung zu keiner vollendeten Gegenwart 
kommen kann. Wären die vergangenen Augenblicke, die die vollendete 
Gegenwart des momentanen Augenblicks stören, selber erfüllte Momente, 
würde sie den gegenwärtigen Moment nicht weiter beeinträchtigen, sondern 
stattdessen eine sorglose Haltung verursachen, die es ermöglicht, sich ihm 
wirklich widmen zu können. Dem ist aber nicht so: Das Leben ist seiner 
allgemeinen Beschaffenheit nach und die meiste Zeit hindurch für den 
Menschen nach Nietzsche von „lauter Unlust, Begierde und Entbehren“ (2003, 
S. 250) geprägt. Was erinnert wird, sind also auch immer Spuren des Leidens, 
die das genießende Aufgehen in der Gegenwart unmöglich machen, weil sie 
einen in Sorgen um Vergangenes verstricken. Nietzsches Analyse des Leidens 
unter der Herrschaft der Zeit gipfelt in folgendem:  

„Kampf, Leiden und Ueberdruss“ lehren den Menschen, „was sein Dasein im Grunde 
ist – ein nie zu vollendendes Imperfectum. Bringt endlich der Tod das ersehnte Vergessen, 
so unterschlägt er doch zugleich dabei die Gegenwart und das Dasein und drückt damit das 
Siegel auf jene Erkenntnis, dass Dasein nur ein ununterbrochenes Gewesensein ist, ein 
Ding, das davon lebt, sich selbst zu verneinen und zu verzehren, sich selbst zu 
widersprechen“ (2003, S. 249). 



 39

Der Mensch ist ein nie zu vollendendes Imperfektum im Doppelsinn dieses 
Ausdrucks (vgl. Fleischer 1972, S. 70). Imperfektum bezeichnet in der 
Grammatik das Tempus der Vergangenheit. Der einzelne Mensch ist also eine 
nie zu vollendende Vergangenheit. Sein Selbstverständnis setzt sich aus 
Vergangenem zusammen, weil es – wo die Gegenwart durch den ständigen 
Rückbezug gestört wird – das einzige ist, was er von sich hat. Diese 
Vergangenheit ist aber niemals abgeschlossen: In jedem Augenblick des 
Lebens wird sie vermehrt. Daher wird der Mensch mit seiner Vergangenheit 
niemals fertig. Aus diesem Grund ist der Mensch ein nie zu vollendendes 
Imperfektum auch im zweiten Sinn: Er ist ein Unvollkommenes, das nie zur 
Vollkommenheit gelangt, weil sich das Material, das er zu seiner 
Vervollkommnung zu integrieren hat, infolge des unaufhaltsamen Fort-
schreitens der Zeit immer wieder vermehrt, die Integrationsarbeit also zu 
keinem Abschluss gebracht werden kann. Das Nicht-Vergessen-Können 
macht, dass der Mensch nie wirklich in der Gegenwart leben kann, weil sie 
immer von Erinnerungen an die Leiden der Vergangenheit durchtränkt ist, und 
er also damit vorlieb nehmen muss, in der Vergangenheit zu leben, auch wenn 
dieser Daseinsform zeitlebens der Charakter des Unvollendeten anhaftet. 
Dieses ununterbrochene Gewesensein nährt sich darüber hinaus in seinem 
Prozesscharakter daraus, dass es die Wirklichkeit des je neuen Augenblicks 
verzehrt, dass es jede vollendete Gegenwart zunichte macht, damit aber auch 
das eigentliche „Sein“ (Nietzsche 2003, S. 250) des Menschen aushöhlt, 
insofern es in dieser vollendeten Gegenwart sein einziges Zuhause hat. 
Nietzsche schreibt daher: 

„Wer sich nicht auf der Schwelle des Augenblicks, alle Vergangenheiten vergessend, 
niederlassen kann, wer nicht auf einem Punkte wie eine Siegesgöttin ohne Schwindel und 
Furcht zu stehen vermag, der wird nie wissen, was Glück ist (...). Denkt euch das äusserste 
Beispiel, einen Menschen, der die Kraft zu vergessen gar nicht besässe, der verurtheilt 
wäre, überall ein Werden zu sehen: ein Solcher glaubt nicht mehr an sein eigenes Sein, 
glaubt nicht mehr an sich, sieht alles in bewegte Punkte auseinander fliessen und verliert 
sich in diesem Strome des Werdens (...). Zu allem Handeln gehört Vergessen: wie zum 
Leben alles Organischen nicht nur Licht, sondern auch Dunkel gehört“ (2003, S. 250). 

Das Aufgehen in der vollendeten Gegenwart wird hier an die Kraft zu 
vergessen geknüpft. Die Frage, die sich dann stellt, ist allerdings, inwiefern 
sich der in der vollendeten Gegenwart aufgehende Mensch vom Tier unter-
scheidet, wenn zu ihr nötig ist, alle Vergangenheiten zu vergessen? Zu der 
Kraft des Vergessens muss sich nach Nietzsche daher die „plastische Kraft“ 
hinzugesellen, „jene Kraft, aus sich heraus eigenartig zu wachsen, Ver-
gangenes und Fremdes umzubilden und einzuverleiben, Wunden auszuheilen, 
Verlorenes zu ersetzen, zerbrochene Formen aus sich nachzuformen“ (2003, 
S. 251). Nietzsche ist hier – wenn man versucht, die plastische Kraft phäno-
menologisch zu deuten – meiner Ansicht nach etwas ungenau: Ihm zufolge 



 40

steht die Kraft des Vergessens in einem ergänzenden Verhältnis zur 
plastischen Kraft. „Das was eine solche (mit der plastischen Kraft begabte – 
A.d.V.) Natur nicht bezwingt, weiss sie zu vergessen“ – schreibt Nietzsche. 
Die plastische Kraft würde „alles Vergangene (...) gleichsam zu Blut 
umschaffen“, und das, was sie nicht zu integrieren verstünde, müsste dann 
ergänzend vergessen werden, um in der vollendeten Gegenwart aufzugehen. 
Man müsste dagegen die plastische Kraft im Sinne dieser Arbeit als sekun-
däres Vermögen verstehen, dass aller erst auf der Grundlage eines vor-
hergehenden Vergessens aktiv werden kann, um dann – wird sie ihrer selbst 
bewusst – Vergangenes integrieren zu können. Wie auch immer man dieses 
Verhältnis versteht (darauf wird im Laufe der Arbeit wieder zurückzukommen 
sein), so bleibt festzuhalten, dass die Wirkungsweise der plastischen Kraft von 
Nietzsche nach dem Muster organischen Wachstums19 verstanden wird. Wie 
ein Baum Ring um Ring seinen Stamm erweitert, so soll auch der Mensch 
gleichsam in die Keimzelle seiner Entwicklung zurückgehen, um von dort aus 
die sich zeitlich anschließenden Daten der Vergangenheit wie um dieses 
Zentrum herum anzuordnen und zu integrieren20. Und wie die äußerste Rinde 
des Baumes in der vollendeten Gegenwart aufgeht, insofern sie das ist, was 
vom Baumstamm je präsent ist, so soll auch der Mensch für die vollendete 
Gegenwart offen sein. Die plastische Kraft lässt den Menschen gleichsam 
nach dem Muster des organischen Lebens nicht nach der aufoktroyierten, 
chronologischen Zeit der Uhr, sondern in Eigenzeit, also der Zeit, die er selber 
zum Wachsen braucht, wachsen und die Geschehnisse des Lebens jeweils in 
dem Moment, wo sie ihm widerfahren, integrieren, so dass er in jedem 
Augenblick an der Spitze seiner eigenen Entwicklung steht. Solcherart zu 
leben würde bedeuten, dass man sich um nichts Vergangenes sorgen braucht, 
weil man es immer schon eingearbeitet hat. Dabei ist entscheidend, dass es die 
plastische Kraft im Rückgang auf den Keim des eigenen Wachstums vermag, 
„Wunden auszuheilen“ (2003, S. 251): So kann gerade das, was die 

                                           
19 Die Metaphern – mit denen Nietzsche die Wirkungsweise dieser plastischen Kraft 

beschreibt – deuten darauf hin: So spricht er von Wachsen, Einverleiben, Ausheilen, 
Zu-Blut-Umschaffen, usw. (vgl. 2003, S. 251). 

20  Figal macht darauf aufmerksam, dass Nietzsche den Begriff der plastischen Kraft von 
Burckhardt aus dessen Buch Die Kultur der Renaissance in Italien entliehen hat, mit 
dem dieser die Fähigkeit meint, „jede Störung der inneren Harmonie“ ausgleichen zu 
können und so mit sich selbst eins zu sein (1999, S. 52). Auch Burckhardts Begriff der 
Harmonie deutet auf eine Anordnung der Teile um ein undefinierbares Zentrum hin. 
Auf das Vermögen der plastischen Kraft wird im Laufe der Arbeit wieder zu sprechen 
gekommen. 



 41

Gegenwart stört, nämlich das vergangene Leiden, integriert werden21. Dem 
Aufgehen in der vollendeten Gegenwart stünde nichts mehr entgegen. 

 
Schopenhauer und Nietzsche – um nun zum Nachweis der tiefliegenden 

Parallelen zu kommen – nähren sich der angestrebten vollendeten Gegenwart 
je von unterschiedlichen Seiten: Nietzsche kann das Vergangene nicht ver-
gessen, wodurch für ihn das Aufgehen in der Gegenwart verhindert wird, 
während Schopenhauer dem Ausgreifen auf die Zukunft nicht Einhalt gebieten 
kann, das für ihn das Aufgehen in der Gegenwart unmöglich macht. Beide 
stört – genau besehen und paradoxerweise – die Unvollendetheit bzw. Un-
befriedigtheit des Willens in der Gegenwart, die sich nur unterschiedlich 
auswirkt: Bei Nietzsche stören die leidvollen Momente der ehemaligen 
Gegenwart als Vergangenheit die aktuelle Gegenwart, und bei Schopenhauer 
zwingen die leidvollen Momente der Gegenwart zu einem Ausgreifen in die 
Zukunft. Der Mensch findet sich aufgrund des endlosen Strebens des Willens 
in einer unvollendeten bzw. unbefriedigten Gestalt in der Gegenwart vor, die 
so je nur als leidvoll wahrgenommen werden kann, anstatt sich – indem man 
den Willen vergisst (Nietzsche) bzw. verneint (Schopenhauer) – zu ihrer 
vollendeten Form auf die Ewigkeit hin zu öffnen. Diese vollendete Gegenwart 
wäre in beiden Fällen erfüllt, wenn der Mensch in der Gegenwart zu einer 
vollendeten bzw. befriedigten Ganzheit fände. Nietzsches Ganzheit ist nicht 
herzustellen, weil ihr durch das willensgetriebene Fortschreiten in der Zeit mit 
jedem neuen Moment wieder eine neue Aufgabe der Integration gestellt ist, so 
dass ihr Vollendung immer nur in der je verstrichenen Gegenwart möglich ist 
(es sei denn, sie lebt die Gegenwart als momentanes Integrieren, was aber nur 
durch einen Bruch mit der voluntativen Struktur des Menschen zu haben ist, 
insofern vergessen werden muss), während Schopenhauers Ganzheit nicht 
herzustellen ist, weil die Befriedigung in dem Moment, wo sie gewonnen ist, 
durch das willensgetriebene Fortschreiten in der Zeit auch schon wieder 
zerronnen ist, sich also ebenfalls nur in der Vergangenheit wahrnehmen lässt. 
Dieses Phänomen – dass Glück einzig als schon vergangenes Glück erlebbar 
ist – macht beide Formen des Leidens unter der Herrschaft der Zeit zu einem 
melancholischen Leiden. Die innere Übereinstimmung beider Varianten des 

                                           
21 Nietzsche greift hier dem Modell des Heilens – wie es im Anschluss an Freud u.a. von 

Grof (vgl. 1993, S. 41) für das seelische Leiden entwickelt wurde – vorweg: Der 
Mensch geht gleichsam in seine Vergangenheit – und zwar in eine Vergangenheit, die 
noch ohne das Leiden war, im extremsten Fall bis in das Mutterbauchstadium – zurück, 
um ausgehend von dieser positiven Erfahrung die Leiden verursachende Situation, mit 
der er damals nicht fertig geworden ist, noch mal zu erleben, um sie gleichsam mit der 
positiven Energie aus der vorhergehenden positiven Vorerfahrung von innen her zu 
durchstrahlen und so integrieren zu können. 



 42

Leidens lässt sich dann auch daraus schließen, dass der Versuch, ihm zu 
entkommen, sich ähnelt: Schopenhauer will den Willen verneinen, wo 
Nietzsche ihn vergessen will22. 

3.3 Die Determiniertheit menschlichen Handelns  
Schopenhauer zufolge objektiviert sich der an sich freie Wille in den Ideen, 

die sich dann wiederum als Erscheinungen in Zeit, Raum und Kausalität 
ausbuchstabieren. Die Idee des Menschen ist sein „intelligible(r) Charakter“ 
(1997, §28, S. 244), die als ein „außerzeitlicher untheilbarer Willensakt“ 
(ebd.) anzusehen ist, aus dem nun die „Motive“ – und damit stößt 
Schopenhauer ins Zentrum der Freiheitsproblematik vor – „seine Handlungen 
hervorrufen, (und zwar –A.d.V.) mit Notwendigkeit“ (1997, §55, S. 425). 
Schopenhauer wendet sich damit aufs deutlichste gegen den „Schein einer 
empirischen Freiheit des (individuellen – A.d.V.) Willens“ (1997, §55, S. 
429). Diese Aussage muss sich gegen einen ersten Einwand des „gesunden 
Menschenverstandes“ behaupten können: Ihm zufolge meint man, dass einem 
in einer gegebenen Situation mehrere Handlungsmöglichkeiten offen stehen, 
zwischen denen man sich entscheiden kann. Dieser Schein der Wahlfreiheit 
entsteht nach Schopenhauer dadurch, dass man geneigt sei, das Wesen des 
Menschen in seiner Seele verankert zu sehen und ihn als primär erkennendes 
und erst sekundär wollendes Wesen zu verstehen, während es sich genau 
umgekehrt verhalte, d.h. der Intellekt dem Willen nachgeordnet sei: 

„Der Intellekt nämlich erfährt die Beschlüsse des Willens a posteriori und empirisch. 
Demnach hat er, bei einer vorliegenden Wahl, kein Datum darüber, wie der Wille sich 
entscheiden werde. Denn der intelligible Charakter, vermöge dessen, bei gegebenen 
Motiven, nur eine Entscheidung möglich und diese demnach eine nothwendige ist, fällt 
nicht in die Erkenntniß des Intellekts, sondern bloß der empirische wird ihm, durch seine 
einzelnen Akte, sukzessiv bekannt. Daher also erscheint es dem erkennenden Bewußtseyn 
(Intellekt), dass, in einem vorliegenden Fall, dem Willen zwei entgegengesetzte Ent-
scheidungen gleich möglich wären. Hiemit aber verhält es sich gerade so, wie wenn man, 
bei einer senkrecht stehenden, aus dem Gleichgewicht und ins Schwanken gerathenen 
Stange, sagt „sie kann nach der rechten, oder nach der linken Seite umschlagen“, welches 
„kann“ doch nur eine subjektive Bedeutung hat und eigentlich besagt „hinsichtlich der uns 

                                           
22 Nietzsche spricht nicht eigens davon, den Willen vergessen zu wollen, sondern 

stattdessen davon, dass „das Vergangene vergessen werden muss“ (2003, S. 251). Hier 
gilt es aber folgendes zu bedenken: Das, was Nietzsche am Vergangenen vergessen will, 
ist sein leidvoller Aspekt, der ihm sich um ihn sorgend die Gegenwart verdirbt. Das 
Leidvolle der Vergangenheit ist aber das leidvolle einer ehemaligen Gegenwart, die 
wiederum deshalb leidvoll war, weil sie aufgrund des endlosen Strebens des Willens 
sich nicht zu einer vollendeten Gegenwart weiten konnte, sondern in ihr von ihm 
verursachte „Unlust, Begierde und Entbehren“ (2003, S. 250) rumorten. 



 43

bekannten Data“: denn objektiv ist die Richtung des Falls schon nothwendig bestimmt, 
sobald das Schwanken eintritt. So demnach ist auch die Entscheidung des eigenen Willens 
bloß für seinen Zuschauer, den eigenen Intellekt, indeterminirt, mithin nur relativ und 
subjektiv (...); hingegen an sich selbst und objektiv ist, bei jeder dargelegten Wahl, die 
Entscheidung sogleich determinirt und nothwendig“ (1997, §55, S. 429f.). 

Man könnte meinen, dass Schopenhauer damit den Menschen dem Tiere 
gleichstellt, dem eine Freiheit des Willens mit Hinweis auf die Determination 
durch seine Triebe abgesprochen wird. Dem ist aber nicht so: Ihm zufolge hat 
der Mensch zwar keine Wahl, was er will, aber sehr wohl, wie er es will. Der 
Grund dafür liegt in der Erkenntnisfähigkeit des Menschen:  

„Da die Motive, welche die Erscheinung des Charakters, oder das Handeln, bestimmen, 
durch das Medium der Erkenntniß auf ihn einwirken, die Erkenntniß aber veränderlich ist 
(...); so kann die Handlungsweise eines Menschen merklich verändert werden, ohne dass 
man daraus auf eine Veränderung seines Charakters zu schließen berechtigt wäre“ (1997, 
§55, S. 434). 

Die Motive, d.h. die äußeren Anlässe, seinem intelligiblen Charakter 
gemäß zu handeln, können sich ändern, insofern der Mensch das, was er will, 
auf einem intellektuell gewählten Weg suchen kann, sich bspw. – um seinem 
angeborenen Egoismus zu entsprechen – altruistisch verhalten, wenn er sich 
intellektuell erschlossen hat, dass eine Wohltat im Diesseits im Jenseits 
vergolten wird, kann genauso gut aber – wenn ihn dieser Gedanke nicht 
überzeugt – im Diesseits andere ausbeuten (vgl. Schopenhauer 1997, §55, S. 
436). Diese Wahlmöglichkeit hinsichtlich des Wie seines mit Notwendigkeit 
erfolgenden Was des Wollens macht den Menschen – wie Schopenhauer 
betont – „aber nur zum Kampfplatz des Konflikts der Motive (...), ohne ihn 
ihrer Herrschaft zu entziehen“ (1997, §55, S. 443). Der „ethische Gehalt 
unseres Lebenswandels“ (1997, §55, S. 444) ist vorherbestimmt, und nur die 
Art und Weise, wie er sich in der Welt der Erscheinungen als empirischer 
Charakter ausdrückt, ist gemäß der veränderbaren intellektuellen Einstellung 
auf spezifische Motive beeinflussbar. Die gewählten Motive wirken wiederum 
mit dem Zwang der Notwendigkeit. Das einzige im Sinne einer Lebenskunst 
anzustrebende Ziel ist es, herauszufinden, wer man ist, sich selber auf die 
Schliche zu kommen, um nicht zu „irrlichterliren“ (1997, §55, S. 447), d.h. 
immer erst a posteriori sich selbst kennen zu lernen, sondern im vorhinein 
durch genaue Introspektion und Selbstbeobachtung seinen – wie Schopen-
hauer es nennt – Charakter zu erwerben (vgl. 1997, §55, S. 446ff.). Zu wissen, 
wer man unabänderlich zu sein hat, ist die Voraussetzung dafür, nicht mit sich 
selbst unzufrieden zu sein, weil man Vermessenheiten vermeiden kann. Man 
kann hier – das sei vorwegnehmend schon gesagt – erahnen, wie Schopen-
hauer diesem universalen Zwangszusammenhang zu entkommen trachtet: Die 
Erkenntnis, der er auch in diesem erörterten Zusammenhang schon die 
Fähigkeit zugesprochen wird, immerhin die Art und Weise der Verwirk-



 44

lichung seines vorherbestimmten, intelligiblen Charakters zu bestimmen, 
könnte die Unfreiheit so sehr durchschauen, dass ihr – gleichsam im Moment 
höchster Verzweiflung – die Gnade der Freiheit vom Willen und damit die 
Aufhebung des Charakters zuteil wird (vgl.1997, §70). 

 
Nietzsche hat sich diese schopenhauersche Interpretation der Situation des 

Menschen, determiniert und unfrei zu sein, in Die Philosophie im tragischen 
Zeitalter der Griechen zu eigen gemacht, wo er schreibt: 

„Der Mensch ist bis in seine letzte Faser hinein Nothwendigkeit und ganz und gar 
„unfrei“ – wenn man unter Freiheit den närrischen Anspruch, seine essentia nach Willkür 
wie ein Kleid wechseln zu können, versteht, einen Anspruch, den jede ernste Philosophie 
bisher mit dem gebührenden Hohne zurückgewiesen hat“ (1994, S. 35). 

Diese Aussage ist so deutlich, dass sie zweifelsohne als Beleg für die tiefe 
Übereinstimmung zwischen Schopenhauer und dem frühen Nietzsche in 
Bezug auf die Problematik der Determiniertheit des Menschen ausreicht.  

3.4 Die Gefährdung des Gemeinsinns  
Das (gewöhnliche) Bewusstsein des Individuums führt nach Schopenhauer 

zur Wahrnehmung der Wirklichkeit als eines Kampfes um die Selbstver-
wirklichung der je eigenen Idee, in den man schon ganz grundlegend mit den 
anderen Objektivationen des Willens verstrickt ist, weil man mit ihnen um die 
zur Selbstverwirklichung der Idee in Zeit und Raum nötigen Materie 
konkurriert: 

„So sehen wir in der Natur überall Streit, Kampf und Wechsel des Sieges, und werden 
eben darin weiterhin die dem Willen wesentliche Entzweiung mit sich selbst deutlicher 
erkennen. Jede Stufe der Objektivation des Willens macht der andern die Materie, den 
Raum, die Zeit streitig. Beständig muss die beharrende Materie die Form wechseln, indem, 
am Leitfaden der Kausalität, mechanische, physische, chemische, organische Erschei-
nungen, sich gierig zum Hervortreten drängend, einander die Materie entreißen, ja jede ihre 
Idee offenbaren will. Durch die gesamte Natur lässt sich dieser Streit verfolgen, ja, sie 
besteht eben wesentlich nur durch ihn (...).“ (1997, § 27, S. 231f) 

Dieser pausenlose Kampf zur Selbsterhaltung und Selbstverwirklichung 
erstreckt sich auch auf die zwischenmenschlichen Verhältnisse: Schopenhauer 
zitiert zur Veranschaulichung dieses Phänomens Hobbes Satz vom „bellum 
omnium contra omnes“ (1997, §61, S. 488) und an anderer Stelle das alte 
antike Sprichwort „homo homini lupus est“ (1997, § 27, S. 232). Der 
Ausgangspunkt dieses Kampfes und die Bedingung der Möglichkeit, ihn 
erfolgreich zu bestehen, ist der jedem Menschen von Natur aus mitgegebene 
Egoismus, dem gemäß er „seine eigene Existenz und Wohlseyn vor allem 
Andern berücksichtigt, ja, auf dem natürlichen Standpunkte, alles Andere 



 45

dieser aufzuopfern bereit ist“ (1997, § 61, S. 486f.). Die Menschen mögen sich 
zwar aus jeweils egoistischem Kosten-Nutzen-Kalkül und zur sichereren und 
einfacheren Verfolgung ihrer je eigenen Interessen eine staatliche Ordnung 
geben, die dem Krieg aller gegen alle Grenzen setzt – der grundlegende 
Egoismus der menschlichen Natur, der im Zweifelsfall auch „über Leichen 
geht“, ist damit allerdings nicht aufgehoben. Moral und ein mitfühlendes, 
besorgtes, mitleidendes Miteinander der Menschen setzt nach Schopenhauer 
daher die revolutionierende Selbsterkenntnis des Willens, in allen Erschei-
nungen ein und derselbe Wille zu sein und so seine innere, ihn in Kampf und 
Leiden verstrickende Selbstentzweiung zu erkennen, voraus, die zum Bruch 
mit der voluntativen Struktur menschlichen Daseins, wie sie im Egoismus 
kulminiert, der wiederum für die Selbstentzweiung verantwortlich ist, führt. 

 
Nietzsche teilt meiner Ansicht nach diese schopenhauersche Analyse der 

egoistischen Natur des Menschen und des daraus folgenden Kampfes aller 
gegen alle, wenn er als positive Wirkung der Tragödie die Versöhnung 
zwischen den Menschen und zwischen Mensch und Natur hervorhebt, deren 
die Menschen zuvor also entbehrt haben müssen: 

„Unter dem Zauber des Dionysischen schließt sich nicht nur der Bund zwischen 
Mensch und Mensch wieder zusammen: auch die entfremdete, feindliche oder unterjochte 
Natur feiert wieder ihr Versöhnungsfest mit ihrem verlorenen Sohne, dem Menschen“ 
(2003, S. 29). 

3.5 Der Schrecken als Motiv des Immer-Weiter 
Die Frage nach der „Triebfeder, die den Menschen zu einer, allen jenen tief 

in seiner Natur wurzelnden Neigungen“ – die alle in der voluntativen Struktur 
des menschlichen Daseins gründen – „entgegengesetzten Handlungsweise 
bewegen könnte“, beantwortet Schopenhauer mit dem Hinweis auf „Leiden, 
Noth, Angst und Schmerzen“ (Zitat nach Wischke 1994, S. 19). Die Analysen 
der Ursachen für Leiden, Not und Schmerzen wurden oben reflektiert – nun 
sollen die Gründe für die Angst untersucht werden. Dazu gilt es, das folgende, 
berühmte Bild Schopenhauers für die Situation des dem individuellen 
Bewusstsein verhafteten, vom „Schleier der Maja“ umhüllten Menschen genau 
auszudeuten (1997, §63, S. 515f.): 

„Denn, wie auf dem tobenden Meere, das, nach allen Seiten unbegränzt, heulend 
Wasserberge erhebt und senkt, auf einem Kahn ein Schiffer sitzt, dem schwachen Fahrzeug 
vertrauend; so sitzt, mitten in einer Welt von Quaalen, ruhig der einzelne Mensch, gestützt 
und vertrauend auf das principium individuationis, oder die Weise wie das Individuum die 
Dinge erkennt, als Erscheinung. Die unbegränzte Welt, voll Leiden überall, in unendlicher 
Vergangenheit, in unendlicher Zukunft, ist ihm fremd, ja ist ihm ein Mährchen: seine 
verschwindende Person, seine ausdehnungslose Gegenwart, sein augenblickliches Behagen, 



 46

dies allein hat Wirklichkeit für ihn: und dies zu erhalten, thut er Alles, solange nicht eine 
bessere Erkenntnis ihm die Augen öffnet. Bis dahin lebt bloß in der innersten Tiefe seines 
Bewußtseyns die ganz dunkle Ahnung, dass ihm jenes Alles doch wohl so fremd nicht ist, 
sondern einen Zusammenhang mit ihm hat, vor welchem das principium individuationis ihn 
nicht schützen kann. Aus dieser Ahnung stammt jenes so unvertilgbare und allen Menschen 
(...) gemeinsame Grausen, das sie plötzlich ergreift, wenn sie, durch irgend einen Zufall, 
irre werden am principium individuationis, indem der Satz vom Grunde (...) eine Ausnahme 
zu erleiden scheint (...). Das ungeheure Entsetzen über so was gründet sich darauf, dass sie 
plötzlich irre werden an den Erkenntnißformen der Erscheinung, welche allein ihr eigenes 
Individuum von der übrigen Welt gesondert halten.“ 

Die Grund- und Ausgangssituation des Menschen in einer durch die Selbst-
entzweiung des Willens bestimmten Wirklichkeit, die ihn jederzeit durch 
Auslöschung und Vernichtung bedroht, ist die der Angst23: Das von 
Schopenhauer gewählte Bild für die Situation des Menschen – inmitten eines 
tobenden Meeres in einem schwachen Boot zu sitzen – evoziert in uns 
automatisch diese Befindlichkeit der Angst und des Schreckens. Sie lässt den 
als Schiffer versinnbildlichten Menschen im principium individuationis seine 
Zuflucht suchen: Für sein Selbstverständnis, als Subjekt einer am Leitfaden 
des Satzes vom Grunde erkennbaren Welt der Objekte gegenüberzustehen, 
„thut er“ – wie Schopenhauer schreibt – „Alles“. Das principium individua-
tionis ermöglicht mit seinem leitenden Prinzip des Satzes vom Grunde 
nämlich die Herrschaft über eine ansonsten chaotisch auf den Menschen 
einstürmenden Wirklichkeit, indem es jedes Geschehnis als Folge einer 
Ursache zu identifizieren hilft. Der Mensch erreicht mit Hilfe dieses 
principium individuationis, sich nicht als unabgegrenzter Teil eines grausigen, 
chaotischen Willensgeschehens verstehen zu müssen, sondern – indem er in 
jeder die Ursache zur Folge identifizierenden Operation eine Grundunter-
scheidung von sich (als Subjekt) und den ihn umgebenden Dingen (als 
Objekte) einträgt – sich von diesem Willensgeschehen zu unterscheiden, sich 
gleichsam als reine Erkenntnisinstanz herauszunehmen. Das Erkannte wie-
derum ist aber zugleich das potentiell Beherrschbare, als es seiner Un-
berechenbarkeit beraubt ist. Der Mensch ist sich seiner selbst als abgetrenntes 
Wesen nur solange sicher, als er sich immer wieder als diese Erkenntnis-
instanz, also in der identifizierenden Herrschaft über die Dinge, selbst erfahren 
kann. Scheint der Satz vom Grunde eine Ausnahme zu erleiden, ruft es in ihm 
ein Grausen hervor. Dieses Grausen entsteht in dem Moment, wo die 
Herrschaft über die Dinge zu zerbrechen scheint, weil damit seine Illusion der 
Abgetrenntheit von Dingen zunichte geht und er sich in das chaotische 
Willensgeschehen eingetaucht sieht.     

                                           
23 Auch für Heidegger stellt das „Phänomen der Angst eine ausgezeichnete Befind-

lichkeit“ dar (1993, S. 188). 



 47

 
Nietzsche nun greift dieses schopenhauersche Bild für die Situation des 

Menschen in der Geburt der Tragödie auf, wenn er schreibt, dass „der 
Einzelne zur Erzeugung der erlösenden (apollinischen – A.d.V.) Vision 
gedrängt werde und dann, ins Anschauen derselben versunken, ruhig auf 
seinem schwankenden Kahne, inmitten des Meeres, sitze“ (2003, S. 39f.)24. 
Die Fähigkeit zur apollinischen Vision gründet dabei in der formgebenden 
Kunst des Apollon, der die „Vergöttlichung des principii individuationis“ 
(2003, S. 39) ist. Das „Apollinische der Maske“ gilt ihm als „nothwendige 
Erzeugung eines Blickes in´s Innere und Schreckliche der Natur, gleichsam 
leuchtende Flecken zur Heilung des von grausiger Nacht versehrten Blickes“ 
(2003, S. 65). Dieselbe Grundkonstellation, dass der Mensch durch das 
individuelle Bewusstsein vor dem Anblick des Inneren der Natur – das ihn 
ansonsten in Angst und Schrecken erstarren ließe – geschützt ist, findet sich 
auch noch in Nietzsches späterem Text Ueber Wahrheit und Lüge im 
aussermoralischen Sinne wieder: 

„Was weiss der Mensch eigentlich von sich selbst! (...) Verschweigt die Natur ihm nicht 
das Allermeiste (...), um ihn (...) in ein stolzes Bewusstsein zu bannen und einzuschliessen! 
Sie warf den Schlüssel weg: und wehe der verhängnisvollen Neubegier, die durch eine 
Spalte einmal aus dem Bewusstseinszimmer heraus und hinab zu sehen vermöchte und die 
jetzt ahnte, dass auf dem Erbarmungslosen, dem Gierigen, dem Unersättlichen, dem 
Mörderischen der Mensch ruht, in der Gleichgültigkeit seines Nichtwissens, und gleichsam 
auf dem Rücken eines Tigers in Träumen hängend“ (2003, S. 877). 

Das Sich-Abschließen des individuellen Bewusstseins vor der Wahr-
nehmung der Natur ist – wie wir bei Schopenhauer gesehen hatten – immer 
auch ein Versuch des Menschen, seiner Angst und seinem Schrecken vor der 
Natur auszuweichen. Seine Versuche, die Wahrheit der Wirklichkeit zu 
erkennen, sind keine wahrhaften Erkenntnisversuche, sondern im Gegenteil 
Versuche, ihr Chaos und ihre Unberechenbarkeit für seine Zwecke zu-
zurichten, mit Hilfe der Herrschaft des Intellekts sich vor ihrer Wahrheit zu 
schützen25. Nietzsche kritisiert die Versuche des Menschen, der Angst vor der 
Natur durch die Herrschaft über die Natur zu entkommen, in der Geburt der 
Tragödie als  

„eine tiefsinnige Wahnvorstellung, welche zuerst in der Person des Sokrates zur Welt 
kam, jener unerschütterliche Glaube, dass das Denken, an dem Leitfaden der Causalität, bis 

                                           
24 Nietzsche zitiert den zentralen Auszug aus der zuletzt genannten Textstelle Schopen-

hauers sogar wörtlich (2003, S. 28). 
25  Vgl. dazu auch Nietzsches Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne, 

dessen Thema gerade die Dekonstruktion des traditionellen, repräsentationalistischen 
Wahrheitsbegriffes ist, um stattdessen den ästhetisch-fiktionalen Charakter der 
menschlichen Wirklichkeitsentwürfe herauszustellen. 



 48

in die tiefsten Abgründe des Seins reiche, und dass das Denken das Sein nicht nur zu 
erkennen, sondern sogar zu corrigiren im Stande sei“ (2003, S. 99). 

Der sokratische „Geiste der Wissenschaft“ sei durch „jenen (...) Glauben an 
die Ergründlichkeit der Natur und an die Universalheilkraft des Wissens“ 
ausgezeichnet26. Dieser Glaube offenbart noch mal die Funktion der Wissen-
schaft, dem Menschen die Angst zu nehmen: Denn erst, wo davon aus-
gegangen wird, dass die Natur sich mit den Mitteln der Wissenschaft 
ergründen lasse, was nur als eine Frage der Zeit zum Forschen angesehen 
wird, kann sie dem Menschen suggerieren, die Natur mithilfe dieses 
instrumentellen Wissens irgendwann vollends kontrollieren zu können und 
ihre Unberechenbarkeit zu tilgen. Der Kritik des „Optimismus“ (2003, S. 101) 
dieser Kultur der Wissenschaft und der Rekonstruktion der tragische Kultur 
der Hellenen, die im Gegensatz zu ersterer vor dem Schrecklichen der Natur 
nicht flieht, sondern durch es zur Produktion des schönen Scheins motiviert 
wird, der die grausame Wirklichkeit erträglich macht, wie wir im Verlauf der 
Arbeit sehen werden, dient die Geburt der Tragödie.  

 
Den Kreis der „Dialektik der Aufklärung“ 27 – wie er von Horkheimer/ 

Adorno nicht zuletzt im Anschluss an Schopenhauer und Nietzsche gezogen 

                                           
26  Der Glaube an die „Ergründlichkeit der Natur“ hat nicht nur Nietzsche, sondern vor ihm 

schon Schopenhauer als Illusion gebrandmarkt. Nietzsche schreibt: „Nun eilt aber die 
Wissenschaft, von ihrem kräftigen Wahne angespornt, unaufhaltsam bis zu ihren 
Grenzen, an denen ihr im Wesen der Logik verborgener Optimismus scheitert. Denn die 
Peripherie des Kreises der Wissenschaft hat unendlich viele Punkte, und während noch 
gar nicht abzusehen ist, wie jemals der Kreis völlig ausgemessen werden könnte, so 
trifft doch der edle und begabte Mensch (...) auf solche Grenzpunkte der Peripherie, wo 
er in das Unaufhellbare starrt“ (2003, S. 101). Schon Schopenhauer hatte den Glauben 
an die Erkennbarkeit des letzten Grundes der Welt für den dem principium 
individuationis verhafteten Menschen abgewiesen: „(...) die dem Willen dienende 
Erkenntnis“ erkennt ihm zufolge „von den Objekten eigentlich nichts weiter als ihre 
Relationen“ (1997, §33, S. 269). Nietzsches Metapher vom Kreis der Wissenschaft 
spielt auf diesen relationalen Charakter der wissenschaftlichen Erkenntnis an, „deren 
letztes Ziel“ – wie Schopenhauer schreibt – „immer die Relation zum eigenen Willen 
ist“ (1997, §34, S. 271). Die Wissenschaft verfährt also schon nach Schopenhauer 
prinzipiell so, dass sie ausgehend vom Menschen immer weitere Kreise zieht und sich 
so immer weitere Bereiche des Seienden unterwirft. 

27  Horkheimer/ Adorno stellen schon im ersten Satz ihrer „Dialektik der Aufklärung“ den 
Zusammenhang zwischen Aufklärung und der Angst des Menschen vor der Natur her: 
„Seit je hat Aufklärung im umfassenden Sinn fortschreitenden Denkens das Ziel 
verfolgt, von den Menschen die Furcht zu nehmen und sie als Herren einzusetzen“ 
(1995, S. 9). Im späteren Verlauf der Schrift heißt es dann: „Der Furcht wähnt er (der 
Mensch –A.d.V.) ledig zu sein, wenn es nichts Unbekanntes mehr gibt. Das bestimmt 
die Bahn der Entmythologisierung, der Aufklärung, die das Lebendige mit dem 
Unlebendigen ineinssetzt wie der Mythos das Unlebendige mit dem Lebendigen. 
Aufklärung ist die radikal gewordene, mythische Angst“ (1995, S. 22). Der Kreis der 



 49

wurde28 – schließend stellt Nietzsche die selbstzerstörerische Konsequenz des 
aufklärerischen, wissenschaftlichen Denkens für die Natur des Menschen 
heraus: „Dein Wissen vollendet nicht die Natur, sondern tödtet nur deine 
eigene“ (2003, S. 313). Das zurichtende Erkennen und die Herrschaft über die 
Dinge halten den Menschen in der Anstrengung des Erkennens und 
Beherrschens: Um nicht irre zu werden an den durch sie festgelegten Formen 
der Erscheinungen, was ansonsten ein Aufbrechen der Angst und des 
Schreckens zur Folge hätte, müssen sie in der spezifischen Erscheinungsweise 
festgehalten werden. Die Wahrnehmung der Natur stellt potentiell – insofern 
sich alles im heraklitischen „Strom des Werdens“ (Nietzsche 1994, S. 25) 
befindet – immer wieder ein „individualisierte(s) Urerlebnis“ (Nietzsche 2003, 
S. 879) dar. Die Erkenntnis muss es – wenn sie der Herrschaft über die Dinge 
dienen soll – durch das „Gleichsetzen des Nicht-Gleichen“ (Nietzsche 2003, 
S. 880) ermöglichen, allgemeine Denk- und Wahrnehmungsschemata zu 
entwickeln, die den Phänomenen je aufgezwungen werden können. Diese 
Denkschemata müssen – insofern die den Dingen aufgezwungen sind und 
nicht von ihrer freien Wahrnehmung her motiviert sind – immer wieder neu 
reproduziert, durchlaufen und gesichert werden. Das Erkennen und 
Beherrschen der Dinge erfordert also immer wieder dieselbe Anstrengung der 
menschlichen Vermögen: Wie Arm und Hand angespannt werden müssen, um 
einen Apfel festzuhalten, so müssen die Erkenntnisvermögen angespannt 
werden, um ein Ding in einer spezifischen Erscheinungsweise festzuhalten. 
Müsste der Mensch – was er sich bei der Erkenntnis und beim Beherrschen 
der Dinge in der Erscheinung abverlangt – dauerhaft den Apfel festhalten, 
dann würden die Muskeln sich nicht nur verspannen, sondern ihre Kraft 
erlahmen. Wie sie einzig im freien Spiel von Kontraktion und Entspannung 
ihre Kraft entwickeln können, so müssen auch die Erkenntnisvermögen des 
Menschen im freien Spiel, d.h. unkontrolliert und ungezwungen und eben 

                                                                                                                                 
„Dialektik der Aufklärung“ besteht – in einer sehr allgemeinen und abstrahierenden 
Lesart – in der sich auseinander ergebenden Abfolge von Angst, Herrschaftscharakter 
des aufklärenden Denkens und Selbstverstümmelung der inneren Natur, also in einem in 
der Flucht vor der Angst sich selbst zerstörenden Wesen der Aufklärung, so dass die 
Autoren sagen können: „Wir hegen keinen Zweifel (...), dass die Freiheit in der 
Gesellschaft vom aufklärenden Denken unabtrennbar ist. Jedoch glauben wir, genauso 
deutlich erkannt zu haben, dass der Begriff eben dieses Denkens, nicht weniger als die 
konkreten historischen Formen, die Institutionen der Gesellschaft, in die es verflochten 
ist, schon den Keim zu jenem Rückschritt enthalten, der heute überall sich ereignet“ 
(1995, S. 3).  

28  Vgl. in Habermas Schrift Der philosophische Diskurs der Moderne den Abschnitt „Die 
Verschlingung von Mythos und Aufklärung: Horkheimer und Adorno“ (1996, S. 130ff.) 
und Welschs Schrift Vernunft – Die zeitgenössische Vernunftkritik und das Konzept der 
transversalen Vernunft (1996, S. 75 u. S. 80).  



 50

nicht auf die immer gleichen Ergebnisse verpflichtet, sich betätigen können. 
Die Natur des Menschen ist wie alle Natur auf ununterbrochene Trans-
formation angelegt: In dem Moment, wo man sie willentlich zwingt oder aus 
Angst sich gezwungen fühlt, immer wieder die gleichen Formen zu repro-
duzieren, verhindert man ihren Trieb zur Verwandlung, damit aber auch ihre 
Fähigkeit, sich von sich aus neuen Situationen anzupassen. Ihre Fähigkeit zur 
Akkomodation versiegt, wo sie sich immer nur assimilierend betätigen kann. 
Wenn nun aber alles im Strom des Werdens ist, die Wirklichkeit sich also 
beständig verändert, dann können diese Veränderungen nicht ewig mit den 
gleichen Weisen der Assimilation bewältigt werden, d.h. der Organismus ist 
zur Akkomodation gezwungen. Hat er die Fähigkeit dazu verloren, wird er als 
Konsequenz der Vergewaltigung seiner eigenen Natur untergehen. Aufklärung 
und Wissenschaft wenden sich also in letzter Konsequenz – insofern sie mit 
der Natur auch die menschliche Natur unterdrücken – gegen den Menschen 
selbst, zerstören infolge ihrer Dialektik das, zu dessen Entfaltung sie 
angetreten waren29. 

 
Die einzige Perspektive, diesem verhängnisvollen Zusammenhang der 

Dialektik der Aufklärung zu entkommen und der Herrschaft über die Dinge 
wirklich entsagen zu können, scheint also eine Auseinandersetzung mit der 
Angst vor der Natur zu sein. Sie war es schließlich, die diesen verhängnis-
vollen Prozess eingeleitet hat. Schopenhauer und in seiner Folge auch 
Nietzsche sehen die Möglichkeit zur Überwindung dieser Angst wiederum in 
der Willensver-neinung, die – wie Schopenhauer schreibt – eine „Wieder-
geburt in Gott“ (1997, §68, S. 561 – vgl. auch 1997, §68, S. 567 u. 1997, §70, 
S. 586) mit sich bringt, die Vertrauen schenkt. (Darauf wird im Abschnitt 7 
dieser Arbeit eingegangen werden). 
 

                                           
29  Im weiteren Verlauf der Arbeit wird noch einmal mit einer bis dahin erarbeiteten, 

genaueren Begrifflichkeit auf diese Dialektik der Aufklärung zu sprechen gekommen. 



 51

4 Exkurs: Kants freies Spiel der Vermögen in der 
Interpretation durch Cassirer und die Parallelen zur 
Ästhetik Schopenhauers und des frühen Nietzsche 
Schopenhauers Kontemplation und Nietzsches Rausch stellen beides – wie 

noch zu zeigen sein wird – Seinsweisen dar, um der im letzten Abschnitt 
geschilderten, beide Denker zu einem primären Pessimismus veranlassenden 
Situation des Menschen zu entkommen. Der einleitend aufgestellte 3. Haupt-
these, dass sich Schopenhauers Kontemplation und Nietzsches Rausch das 
freie Spiel der Vermögen Kants zugrundelegen lässt, soll nun als Ergebnis 
dieses Exkurses belegt werden. Thorgeirsdottir (1996, S. 45) macht auf eine 
Affinität zwischen Schopenhauers des Willensdranges enthobenen ästhe-
tischen Zustandes und Kants interesselosem Wohlgefallen aufmerksam. Dörf-
linger (1990, S. 68ff) und Dobrileit-Helmich (1983, S. 125ff) widmen den 
Vergleichbarkeiten, Übereinstimmungen und Unterschieden zwischen 
Schopenhauers und Kants Ästhetik jeweils ganze Aufsätze. Thorgeirsdottir 
(1996, S. 64) und Wohlfart (1991, S. 274ff; 1991b, S. 96) erwähnen die 
Einflüsse des Spielbegriffs Kants über den von ihm beeinflussten Schiller auf 
die Spielkonzeption Nietzsches30. Mir geht es in diesem Exkurs weniger 
darum, die Hauptthese systematisch in allen Einzelheiten zu belegen, als 
vielmehr darum, Kants Spielbegriff für die Philosophie Schopenhauers und 
Nietzsches fruchtbar zu machen. Zwar werden an entsprechender Stelle die 
Übereinstimmungen und Vergleichbarkeiten herausgestellt. Nichtsdestotrotz 
steht im Zentrum, das Phänomen des Spiels mit Kant transparent zu machen, 
um sich neben der Perspektive, die die Philosophien Schopenhauers und 
Nietzsches auf es richten, ihm auch noch von anderer Seite zu nähren. Meine 
Aufarbeitung des Spielbegriffs Kants greift auf Cassirer zurück, der für die 
ästhetische Theorie Kants eine Interpretation gefunden hat, die für meine 
Fragestellung einen Gewinn bedeutet und der ich mich anschließe.  

 
Kant unterscheidet in seiner ästhetischen, erstmals 1790 erschienenen 

Schrift Kritik der Urteilskraft die bestimmende und die reflektierende 
Urteilskraft: Der bestimmenden Urteilskraft ist das Allgemeine gegeben, unter 
der sie das Besondere subsummiert. Der reflektierenden Urteilskraft – die im 
künstlerischen Schaffen und Verstehen angestrengt wird – ist „das Besondere 
gegeben, wozu sie das Allgemeine“ – unter dem das Besondere als enthalten 
verstanden werden kann – „finden soll“ (Kant 1990, S. 15). Die reflektierende 
Urteilskraft sucht am Besonderen durch fortschreitende Betrachtung der 

                                           
30  Nietzsches Rede vom „freie(n) Spiel“ (KSA XII 1988, S. 508) dürfte – wie Wohlfart 

(1991, S. 96) bemerkt – von Kant inspiriert sein. 



 52

Beziehungen einen Zusammenhang, der in ihm angelegt ist, zu entdecken, und 
nicht im Sinne der bestimmenden Urteilskraft mit Hilfe eines Allgemeinen, 
das sie an das Besondere heranträgt, selbsttätig zu stiften. Goethe – der Kants 
Kritik der Urteilskraft begeistert aufgenommen hat – hat das Verfahren der 
reflektierenden Urteilskraft wie folgt beschrieben (Zitat nach Stamatescu, 
1995, S. 221): „die lebendigen Bildungen als solche zu erkennen, ihre äußeren 
sichtbaren, greiflichen Teile im Zusammenhang zu erfassen, sie als An-
deutungen des Inneren aufzunehmen und so das Ganze in der Anschauung 
gewissermaßen zu beherrschen.“  

 
Das theoretische Interesse – das die „Bestimmung des Objektes durch 

allgemeine Gesetze“ anstrebt – und das praktische Interesse – das „For-
derungen, die in der ethischen Autonomie gegründet sind, in den empirisch 
gegebenen Dingen und Tatsachen (...) zur Verwirklichung zu bringen“ sucht – 
würden die reflektierende Urteilskraft stören (Cassirer 1977, S. 333). Die 
ästhetische Ansicht muss sich von der theoretischen Ansicht – die das Seiende 
in einen Kom-plex von Ursachen und Wirkungen – und von der praktischen 
Ansicht – die es in ein Gewebe von Zwecken und Mitteln aufgehen lässt – 
unterscheiden. Sie muss stattdessen versuchen, die Objekte ohne alles 
Interesse zu betrachten. Das Schaffen bzw. Verstehen im Sinne der 
reflektierenden Urteilskraft, die zur Mannigfaltigkeit der Anschauung (= 
Besondere) eine Form (= Allgemeine) sucht, unter dem es begriffen werden 
kann, kann beginnen. Die kantische Forderung des Absehens von allem 
Interesse lässt der Bewegung der Einbildungskraft uneingeschränkten Raum, 
d.h. bringt sie zum Fließen. Das schöpferische Wirken der Einbildungskraft 
bewirkt eine „Zusammensetzung des Mannigfaltigen (...) in Einstimmung mit 
der Verstandesgesetzmäßigkeit überhaupt“ (Kant nach Eisler 1930, S. 498). 
Das ästhetische Subjekt hört in seinem „interesselosen Wohlgefallen“ 
(Cassirer 1977, S. 334) auf, die Objekte – wie es gemäß des theoretischen und 
praktischen Interesses geschieht – zu sich in Beziehung zu setzen, sondern 
versucht, sein Bewusstsein gleichsam zum Spiegel der Objekte zu machen, 
d.h. sie so aufzufassen, wie sie sich unmittelbar geben. Die „harmonische 
Gliederung der Erfahrungsinhalte“ durch die Einbildungskraft nach Maßgabe 
des Verstandes stellt sich nun als „freie Gunst“ ein (Cassirer 1977, S. 323) und 
bildet eine Harmonie, die Kant als „Zweckmäßigkeit ohne Zweck“ (Cassirer 
1977, S. 334) versteht.  

 
Die „Zweckmäßigkeit ohne Zweck“ (Kant 1990, S. 66) ist als Cha-

rakteristikum des Schönen der zentrale Begriff der kantischen Ästhetik, der 
nach Cassirer auf den Leibniz-Gedanken von der Harmonie zurückgeht: 



 53

„Ein Ganzes heißt harmonisch (zweckmäßig), wenn in ihm eine solche Gliederung der 
Teile statthat, dass jeder Teil nicht nur neben dem anderen steht, sondern dass er in seiner 
eigentümlichen Bedeutung auf ihn abgestimmt ist. Erst in einem derartigen Verhältnis 
wandelt sich das Ganze aus einem bloßen Aggregat in ein geschlossenes System, in 
welchem jedes Glied seine eigentümliche Funktion besitzt, alle diese Funktionen aber 
derart miteinander in Einklang stehen, dass sie sich sämtlich zu einer einheitlichen 
Gesamtleistung und Gesamtbedeutung zusammenfassen.“ (Cassirer 1977, S. 307)  

Die moderne Systemtheorie hat für dieses Phänomen – das für sie nach 
dem Prinzip der Übersummation entsteht – folgende Formel gefunden: Das 
Ganze ist mehr als die Summe seiner Teile. Die Harmonie stellt also ein 
Ganzes – zu dem die Teile zusammenstimmen und das mehr als die Summe 
seiner Teile ist – dar. Das Ganze muss nach Cassirer wie jeden Organismus 
auszeichnen, dass es eine es gegen die Außenwelt abhebende Grenze hat und 
dass „alle Teile (...) wie auf ein einziges Zentrum gerichtet sind, dieses 
Zentrum aber in sich ruht“ (1977, S. 363). Die Zusammensetzung des 
Mannigfaltigen durch die Einbildungskraft zu einem Ganzen im Sinne der 
Harmonie kann nur nach Maßgabe des Verstandes stattfinden, insofern eine 
harmonische Gliederung von Teilen zu einem Ganzen nur in gewissen 
Grenzen (aktive Rolle des Verstandes) und in Beziehung auf ein Zentrum – 
auf das sie sich hin anordnen (passive Rolle des Verstandes) – erfolgen kann. 

 
Das Subjekt – das „Ich denke“, das nach einem berühmten Diktum Kants 

alle meine Vorstellungen muss begleiten können – hat sich, sofern es ohne 
alles Interesse war und aufgehört hat, die Objekte um der Erkenntnis oder der 
Bedürfnisse willen zu sich als Subjekt in Beziehung zu setzen, zu einem 
bloßen Spiegel der Objekte bzw. seinem „unbewussten Selbst“ (Poincaré, 
1994, S. 282) erweitert. Das „ästhetische Verhalten des Verstandes“ – schreibt 
Cassirer (1977, S. 336) – „heißt zweckmäßig für die Erkenntnis der Objekte 
überhaupt“, und diese Zweckmäßigkeit des Verstandes ist es nun, die die 
harmonische Gliederung der Erfahrungsinhalte zum „zweckmäßigen Gebilde“ 
(Cassirer 1977, S. 334) möglich macht. Diese Zweckmäßigkeit des Verstandes 
hat Poincaré als „unbewusstes Selbst“ bezeichnet, das mathematische Lö-
sungen nach ihrer „mathematischen Schönheit“, nach der Harmonie der 
Zahlen und Formen, der geometrischen Eleganz, auswählt (1994, S. 282). Die 
„Zusammensetzung der Mannigfaltigkeit“ – wie Kant definiert (Zitat nach 
Eisler 1930, S. 499) – „durch die Einbildungskraft in Einstimmung mit der 
Verstandesgesetzmäßigkeit überhaupt“ meint also eine Zusammensetzung der 
Teile durch die Einbildungskraft nach Maßgabe der Zweckmäßigkeit des 
Verstandes bzw. des unbewussten Selbst. Die passive Rolle des Verstandes 
besteht also darin, dass sich die Teile intuitiv (zur Intuition siehe unten) über 
und im Sinne der Harmonie des unbewussten Selbst um den „Mittelpunkt der 
Persönlichkeit“ (Cassirer 1977, S. 343) – um den auch die Inhalte des 



 54

unbewussten Selbst selber zentriert sind – zum zweckmäßigen Gebilde 
anordnen31. Das Prinzip der Zweckmäßigkeit, mit dessen Hilfe die Daten 
strukturiert werden, wird dabei – dies sei noch mal betont – nicht den 
Objekten aufgezwungen, sondern wird fragend an die Objekte herangetragen 
und muss seine Bestätigung von daher erwarten, dass das Besondere sich ihm 
fügt. Kant bezeichnet diese glückliche Fügung als „Gunst“ (1990, S.244), was 
noch mal auf die interesselose, willentlich nicht herstellbare Haltung, die zu 
ihrem Geschehen notwendig ist, verweist.  

 
Die aktive Rolle des Verstandes ist nicht zu verkennen, wenn man hierbei 

den Begriff des Verstandes in einem weiteren als dem ausschließlich logisch-
theoretischen Sinne nimmt: Es ist „das Vermögen der Grenzsetzung 
schlechthin“ (Cassirer 1977, S. 336). Die Notwendigkeit dieses Verstandes-
einsatzes ergibt sich aus dem kantischen Verdikt, dass „sinnliche Anschau-
ungen ohne Begriffe (...) blind“ (Cassirer 1996, S. 93) sind. Die „Einheit der 
Erkenntnis“ des Verstandes ist es, die die Grenze bildet, die verhindert, dass 
„die Einbildungskraft (bei der Zusammensetzung des Mannigfaltigen – 
A.d.V.) nicht ins Unbestimmte verläuft, sondern sich zu festen Formen und 
Gestaltungen verdichtet“ (Cassirer 1977, S. 337)32. 

 
Die reflektierende Urteilskraft hat das Allgemeine gefunden, unter dem 

sich das Besondere (im nicht theoretischen, sondern im gerade erläuterten 
Sinne) begreifen lässt, ohne die Besonderheiten durch die Subsumption unter 
allgemeine Verstandeskategorien der theoretischen Vernunft zuzurichten33: 

                                           
31  Die Rede vom unbewussten Selbst bzw. der Zweckmäßigkeit des Verstandes als ein in 

der Intuition wirksames, unbewusst strukturierendes Prinzip ist vom Boden der 
kritischen Philosophie nur zu rechtfertigen, insofern es als Bedingung der Möglichkeit 
der Zusammensetzung des Mannigfaltigen zu einem zweckmäßigen Gebilde durch die 
Einbildungskraft verstanden wird. Der Mensch hat an sich selber ein im Selbst-
empfinden unmittelbar erschlossenes zweckmäßiges Gebilde, das er sozusagen als 
Vorverständnis des Ganzen, zu dem die Teile zusammenstimmen sollen, an diese 
herantragen kann. Orth zufolge „begegnen“ wir zweckmäßigen Gebilden „auch als 
Subjekt, d.h. in der Gestalt des konkreten, sich orientierenden Menschen, der wir selbst 
sind“ (1996, S. 186). 

32 „Das Leben“ – schreibt Cassirer in einem anderen, aber übertragbaren Zusammenhang 
(Zitat nach Krois 1995, S. 304) – „kann rein aus sich heraus, als bloßes frei 
dahinströmendes Leben, keine Form erzeugen; es muss sich zusammenfassen und sich 
gewissermaßen in einem bestimmten Punkt zusammennehmen, um der Form teilhaftig 
zu werden“. 

33  Adorno spricht in Gegenüberstellung zur von ihm kritisierten instrumentellen Vernunft 
von der „gewaltlosen Synthesis des Zerstreuten“ (Zitat nach Wellmer 1985, S. 12), die 
dem Objekt eben keine Gewalt antut, indem sie es unter vorgeprägte allgemeine 
Verstandesbegriffe subsummiert, sondern es so auffasst, wie es sich von sich aus 



 55

Das Allgemeine – unter dem begriffen das Besondere zu einem Ganzen, das 
mehr als die Summe seiner Teile ist, zusammenstimmt – ist entdeckt. Das 
Allgemeine als Produkt der reflektierenden Urteilskraft bezeichnet Kant als 
„ästhetische Idee“, die er wie folgt definiert:  

„(...) unter einer ästhetischen Idee aber verstehe ich diejenige Vorstellung der 
Einbildungskraft, die viel zu denken veranlasst, ohne dass ihr doch irgendein bestimmter 
Gedanke, d.i. Begriff, adäquat sein kann, die folglich keine Sprache völlig erreicht und 
verständlich machen kann“ (1990, S. 168).  

Die ästhetische Idee ist eine konkrete, nicht vage oder dunkle Anschauung, 
die sich nicht im theoretischen Sinne des Begriffs begreifen lässt, sondern die 
sich einzig im freien Spiel von Einbildungskraft und Verstand (dazu siehe 
unten) herstellt. Solches Verstehen ist – wie Dörflinger (1990, S. 73) schreibt 
– ein „verständiges Sehen, das jeder äußerlich hinzutretende Begriff erst vage 
machte.“ „Das Kunstwerk“ – schreibt Cassirer, damit die stoffliche Materia-
lisation der ästhetischen Idee meinend, deren ästhetischer Gehalt aber in 
derselben ästhetischen Idee, der sie Ausdruck verschafft, ruht (1977, S. 328) – 
„(...) stellt (...) ein neues Gesamtbild der Wirklichkeit und des geistigen Kos-
mos dar, (...) es ist das Universelle selbst, weil es seinen Gehalt symbolisch in 
sich fasst.“ Der Grund, warum das Kunstwerk dies vermag, liegt darin, dass es 
nach Maßgabe des unbewussten Selbst, das das Ganze der Welt symbolisch 
enthält34, entstanden ist: „Das Selbst“ – so schreibt Cassirer (1977, S. 341) – 
hat „sich in einem Gebilde der ästhetischen Phantasie objektiviert.“ Dieses 
ästhetische Gebilde zeichnet aus, dass es „sich gleichsam als Ganzes von 
innen her zu beleben“ (Cassirer 1985, S. 6) beginnt, dass es einen neuen Sinn 
gewinnt, der sich als das Mehr des Ganzen ergibt und den Charakter des 
Lebendigen ausmacht35.  

 

                                                                                                                                 
unmittelbar gibt. Diese gewaltlose Synthesis kann als spätere Fassung der 
reflektierenden Urteilskraft Kants verstanden werden. 

34  Das „unbewusste Selbst“ kann die Besonderheiten des Ganzen der Welt zwar nur 
enthalten, insofern es mit ihnen in Kontakt war, sie erfahren und gespeichert hat. Das 
Ganze der Welt enthält es jedoch symbolisch, insofern es genauso wie die Welt einen 
zweckmäßigen Organismus darstellt. Cassirer illustriert dieses Verhältnis mit dem Satz 
von Leibniz, dass „der menschliche Geist (...) kein Teil der Gottheit, sondern ihr 
Symbol (sei), weil er das Universum repräsentiere“ (1993, S. 212). 

35  Die Tatsache, dass die zweckmäßigen Gebilde der Kunst organischen Gebilden der 
Natur mit der Disposition zum Leben gleichen, macht es möglich, dass sie „sich (...) 
von innen her (...) beleben“ (Cassirer 1985, S. 6) können bzw. der Künstler ihnen den 
„Atem des Lebens einhauchen“ (Cassirer 1985b, S. 101) kann. So erklärt sich des 
Künstlers „Kraft zur universalen Belebung der Welt“, von der Cassirer spricht (1996, S. 
237). 



 56

Das schöpferische Vorgehen der reflektierenden Urteilskraft ist bisher aber 
nur als statisches Geschehen verstanden. Das freie Gestalten der bildenden 
Phantasie – die fortlaufende Zusammensetzung der Mannigfaltigkeit durch die 
Einbildungskraft nach Maßgabe des Verstandes – fordert die Einheit des 
Verstandes immer wieder heraus, sie zu begrenzen, insofern sie sonst letztlich 
sein Vorstellungsvermögen aufsprengen würde: „Das begrenzende Vermögen 
(des Verstandes – A.d.V.) wirkt unmittelbar im Fortschritt des Bildens (...) 
selbst, indem es die fließende (...) Reihe der Bilder belebend abteilt“ (Cassirer 
1977, S337). Die Intuition wirkt in diesem schöpferischen Vorgehen in 
doppelter Hinsicht: Die Teile des Ganzen werden nach Maßgabe des 
unbewussten Selbst intuitiv strukturiert, was dem zweckmäßigen Gebilde 
seine „intuitive Struktur“ (Cassirer 1996, S. 257) verleiht. Die Teile werden 
solange durch die Einbildungskraft zusammengesetzt, bis der Verstand das 
Wirken der Einbildungskraft intuitiv unterbricht und das entstandene Gebilde 
unter seiner Einheit begreift, was dem zweckmäßigen Gebilde die „intuitive 
Einheit der Gestalt“ (Cassirer 1977, S. 336) verleiht. Cassirer spricht daher 
auch vom „unbewussten Schaffen des Genies“ (1977, S. 347). Die 
Einbildungskraft ist dabei die primäre Wirkkraft, aus der heraus sich die 
Leistungen des Verstandes entwickeln (vgl. Orth 1996, S. 184). Cassirer 
verweist in seiner Kant-Interpretation darauf, dass „Kant der energetischen 
Ästhetik des achtzehnten Jahrhunderts keineswegs entgegentritt“ (1977, S. 
334). Die Einbildungskraft stellt offenkundig eine Äußerungsform der 
Lebenskraft im Menschen dar, die im Menschen wie in der Natur zur 
Objektivation drängt. Das Leben stellt mit Goethe „ein stetiges Werden, ein 
rastlos Tätiges“ dar, „das jedoch sich selbst Maß und Schranke setzt“ (Zitat 
nach Krois 1995, S. 310). Dieses Verhältnis lässt sich – was sich von meiner 
Annahme ableiten lässt – auf das von Einbildungskraft und Verstand über-
tragen, insofern die Einbildungskraft ein stetiges Werden, ein rastlos Tätiges 
darstellt, der der Verstand Maß und Schranke setzt, um – ist solcherart eine 
intuitive Einheit der Gestalt gewonnen – von neuem zu beginnen. Der 
Verstandeseinsatz verfährt nach Cassirer dabei im Sinne einer „belebenden 
Abteilung“, dass „individuelle Gebilde entstehen, denen die schaffende Phan-
tasie, aus der sie entstammen, den Atem des Lebens einhauchen“ kann, dass 
„sie sich rhythmisch regen“ (1985b, S. 101)36. Die intuitive Einheit der Gestalt 
trägt dabei alle Möglichkeiten von Gestalten potentiell in sich (insofern sie – 

                                           
36  An dieser Stelle bezieht sich Cassirer auf Goethe, der im „Faust“ geschrieben hatte: 

„Wenn aller Wesen unharmon´sche Menge/ Verdrießlich durcheinander klingt/ Wer 
teilt die fließend immer gleiche Reihe/ Belebend ab, dass sie sich rhythmisch regt?/ Wer 
ruft das Einzelne zur allgemeinen Weihe/ Wo es in herrlichen Akkorden schlägt?/ (...) / 
Des Menschen Kraft, im Dichter offenbart“ (1994, Verse 144f.). 



 57

wie oben schon beschrieben – eine Objektivation des unbewussten Selbst 
darstellt), die sich dann aus ihr, ist sie einmal gefasst, wie aus einem Keim 
entwickeln können. Goethe gibt für diese Arbeit der reflektierenden Urteils-
kraft ein schönes Beispiel: 

„Ich hatte die Gabe, wenn ich die Augen schloss und mit niedergesenktem Haupte mir 
in der Mitte des Sehorgans eine Blume dachte, so verharrte sie nicht einen Augenblick in 
ihrer ersten Gestalt, sondern sie legte sich auseinander und aus ihrem Innern entfalteten sich 
wieder neue Blumen (...)“ (Zitat n. Werder 1986, S. 33). 

Das „harmonische Ineinander beider Funktionen“ (Cassirer 1977, S. 337) 
von Einbildungskraft – die den Verstand immer wieder zum Begreifen heraus-
fordert – und Verstand – der, indem er sich zum unbewussten Selbst erweitert, 
der Einbildungskraft die Zusammensetzung des Mannigfaltigen ermöglicht – 
nennt Kant das „freie Spiel der Erkenntnisvermögen“ bzw. das „freie Spiel der 
Einbildungskraft und des Verstand“ (1990, S. 56). Das freie Spiel betrifft nicht 
die Vorstellungen, nicht die Ergebnisse, in denen Einbildungskraft und 
Verstand sich fixieren und in welchen sie ausruhen, sondern die lebendige 
Bewegtheit, in der sie sich betätigen. Das Bewusstsein des „zur Erkenntnis 
überhaupt schicklichen subjektiven Verhältnisses“ der Erkenntnisvermögen 
(Kant 1990, S. 56), wie sie durch deren freies, flüssiges Ineinandergreifen und 
Sich-Ergänzen zustande kommt, erzeugt nach Kant das „Gefühl der Lust“ 
(1990, S. 147): 

„Nur da, wo Einbildungskraft in ihrer Freiheit den Verstand erweckt, und dieser ohne 
Begriffe die Einbildungskraft in ein regelmäßiges Spiel versetzt, da teilt sich die 
Vorstellung, nicht als Gedanke, sondern als inneres Gefühl eines zweckmäßigen Zustandes 
des Gemüts mit“ (1990, S. 147). 

Diese Weise des Selbstempfindens in der Betätigung der reflektierenden 
Urteilskraft erzeugt also das Gefühl der Lust, die sich – so schreibt Cassirer 
(1977, S. 345) – immer auch einen „symbolischen Ausdruck des (sie 
auslösenden – A.d.V.) einzigartigen Grundverhältnisses, das in der Proportion 
seiner (des Menschen – A.d.V.) Gemütskräfte gegeben“ ist, im Kunstwerk 
verschafft. Das freie Spiel der Vermögen lässt den Menschen mit dem 
Innewerden seiner elementaren Erkenntnismöglichkeit erst in den Besitz 
seiner selbst, in den Besitz seiner Subjektivität, gelangen. Als Innewerden und 
In-Besitz-Nehmen seiner Vermögen stellt das freie Spiel die Voraussetzung 
für alles spätere theoretische Erkennen dar. Schiller – dessen Ästhetik stark 
von Kant geprägt ist37 – fasste diese Erkenntnis in folgender berühmter 

                                           
37  Das Kunstschaffen, mit dem der Mensch sich seine Freiheit verschafft, erklärt Schiller 

aus der „Vereinigung“ von „sinnlichem Trieb“ und „Formtrieb“ im „Spieltrieb“, der 
„Schönheit hervorbringen“ kann (1995, S. 58f). Dieser Spieltrieb steht – was von vielen 



 58

Formel, die den Grundstein zu seiner Anthropologie des Spiels liefert, 
zusammen: „(...) der Mensch spielt nur, wo er in voller Bedeutung des Worts 
Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt“ (1995, S. 63). 

 
Der Besitz der Subjektivität geht – um noch mal den Bogen zum Anfang zu 

schlagen – auf eine Gnade – oder, wie Kant es formuliert (1990, S. 47) – auf 
eine „Gunst“ zurück, seine Interessen zu vergessen, um in das freie Spiel der 
Vermögen zu gelangen, das sich eben nicht selbsttätig erzwingen oder 
herstellen lässt.  

 
Die Leistung der Urteilskraft als reflektierender Urteilskraft, sowohl auf 

dem Gebiet der Kunst als auch auf dem des organischen Lebens, eröffnet Kant 
einen „neuen und vertieften Synthesisbegriff“ (Orth 1996, S. 179). Diese 
Synthesis, die in der reflektierenden Urteilskraft wirksam ist, erlaubt es Kant – 
so schreibt Cassirer (1977, S. 384) – „das Ganze des natürlichen und des 
geistigen Lebens zu überblicken und von innen her als einen einzigen 
Organismus der „Vernunft“ zu begreifen.“ Die Funktion der reflektierenden 
Urteilskraft ist es, etwas verständlich werden zu lassen. Nach Kant kann es 
keinen „Newton des Grashalms“ (Zitat nach Orth 1996, S. 186) geben, weil 
die theoretische Erkenntnis am Leitfaden der Kausalität nur Ursachen und 
Wirkungen erkennt, d.h. einzelne Reize miteinander in Beziehung setzt. Sie 
dient dazu, dass wir uns in der Welt orientieren können, indem sie uns zeigt, 
welche Wirkung aus welcher Ursache folgt. Die Wahrnehmung der Objekte in 
der Welt als abgeschlossene Ganzheiten, die sich gegen ihre Umwelt abheben, 
ist Aufgabe der reflektierenden Urteilskraft. Sie ermöglicht das vor jeder 
theoretischen Erklärung liegende Verständlich-Werden und Thematisch-
Werden der Objekte. Kant hatte diese Objekte noch auf zweckmäßige 
natürliche Organismen und geistige Schöpfungen des Menschen beschränkt. 
Cassirer – der anhand der reflektierenden Urteilskraft Kants sein Verständnis 
der Art und Weise des symbolischen Formens des Menschen als animal 
symbolicon ausgearbeitet hat (vgl. Orth 1996, S. 186) – weitet das Feld der 
Objekte, die durch die reflektierende Urteilskraft vorgängig verständlich und 
wahrnehmbar werden, auf alle Objekte aus. Die Welt als Ganzes wie ein Sofa, 
Steine wie Säugetiere – alles sind letzten Endes Ganzheiten, die sich von ihrer 
Umwelt abgrenzen und deren Teile wie auf ein Zentrum gerichtet sind, das in 
sich ruht, sei es der Ursprung des Universums bei der Welt als Ganzem, der 
menschliche Geist beim Sofa, der Schwerpunkt im Stein oder das Herz im 

                                                                                                                                 
Interpreten übereinstimmend festgestellt wurde – für das kantische freie Spiel der 
Vermögen von Verstand (Formtrieb) und Einbildungskraft (sinnlicher Trieb). 



 59

Säugetier (Was hier als Zentrum gesehen wird, ist variabel und hängt von der 
Anschauungsweise des Betrachters ab.).  

 
Schopenhauers und Kants Ästhetiken teilen – bei allen Differenzen schon 

im Ansatz ihrer ganzen Philosophien38 – wesentliche Vergleichbarkeiten und 
Übereinstimmungen, die hier nicht abschließend und erschöpfend, sondern nur 
in den für den weiteren Argumentationsgang der Arbeit notwendigen 
Aspekten vorgestellt werden sollen39. Die Interesselosigkeit als Voraussetzung 
der Arbeit der reflektierenden Urteilskraft Kants findet seine offensichtliche 
Entsprechung darin, dass nach Schopenhauer das Subjekt „sein Interesse, sein 
Wollen, seine Zwecke, ganz aus den Augen zu lassen“ (1997, §36, S. 281) 
habe, um in den Zustand der Kontemplation – in dem nach Schopenhauer 
ästhetisch erfahren wird – einzutauchen. Kants Absage an das theoretische 
Interesse entspricht die Schopenhauers, am Leitfaden des Satzes vom Grunde 
die Objekte erkennen zu wollen. Der Wille soll vergessen und das principiuum 
individuationis aufgehoben werden und das Subjekt „als klarer Spiegel des 
Objekts“ (Schopenhauer 1997, §34, S. 271) – wie es weiter oben bereits bei 
Kant herausgearbeitet wurde – übrigbleiben, um zu einer Mannigfaltigkeit von 
Besonderheiten ein Allgemeines zu finden. Der ästhetischen Idee als das 
gesuchte Allgemeine der reflektierenden Urteilskraft bei Kant entspricht die 
„platonische Idee“ (1997, §32, S. 266) Schopenhauers, wie sie als Ergebnis 
seiner Kontemplation wahrgenommen wird. Schopenhauer hat genauso wie 
Kant die ästhetische Idee als ein begrifflich Unnennbares und das Denken 
Inspirierendes die platonische Idee als „wesentlich ein Anschauliches und 
daher, in seinen nähren Bestimmungen, Unerschöpfliches“ (Zitat nach 
Dörflinger 1990, S. 75) verstanden. Schopenhauers Kontemplation ermöglicht 
genau wie Kants reflektierende Urteilskraft ein solches Verstehen, das „im 
einzelnen Dinge (...) ein (...) Allgemeines (...) nicht etwan denkt, sondern 
geradezu erblickt“ (Zitat nach Dörflinger 1990, S. 75). Kants freiem Spiel von 
Einbildungskraft und Verstand – das in der reflektierenden Urteilskraft tätig 
ist – entspricht Schopenhauers in der Kontemplation angestrengtem „Verein 
von Phantasie und Vernunft“ (1997, §9, S. 84), wenn man bedenkt, dass für 
Schopenhauer Vernunft das Vermögen der Begriffe (vgl. 1997, §8, S. 82), 
wodurch bei Kant der Verstand charakterisiert ist, meint. Kants Spielbegriff 
für das Zusammenwirken der Vermögen lässt sich auf Schopenhauers 
Kontemplation anwenden, was die folgende Argumentation Dörflingers – die 
ich hier wegen ihrer Bedeutung für mein Thema komplett zitieren möchte – 
deutlich macht: 

                                           
38 Dazu vgl. Dobrileit-Helmich 1983, S. 125ff. 
39 Zur genaueren und umfassenderen Analyse der Gemeinsamkeiten vgl. Dörflinger 1990. 



 60

„Selbst in Hinsicht auf die Weise des Zusammenwirkens von Phantasie und Vernunft 
erscheint der Bezug zu Kants Begriff des Spiels nicht zu gesucht. Schopenhauer beschreibt 
das reine Subjekt der Erkenntnis in der ästhetischen Anschauung als „ganz allein, aus freien 
Stücken, thätig“, ja als „höchst energisch thätig“ und als „aus eigenem Triebe in höchster 
Spannung und Thätigkeit“. Dies steht für ihn offenbar nicht im Widerspruch dazu, dass die 
ästhetische Anschauung sich zum Quietiv des Willens zum Leben eignet. Der vermeintliche 
Widerspruch, dass zum Quietiv soll dienen können, was selbst Tätigkeit impliziert, wird 
durch den Begriff der Tätigkeit als Spiel gegenstandslos. Eine Tätigkeit als Spiel entspricht 
den Erfordernissen des Willens nicht. Sie ist selbstgenügsam, ist auf nichts als ein Ziel 
außerhalb ihrer selbst abgezweckt, sondern erhält sich in sich selbst. Spiel ist als ein 
Wirken gedacht, das kein Streben ist. Es liegt darin zwar die Verschiedenheit von 
mitspielenden Momenten, aber nicht wie in der Tätigkeit des Willens als Entzweiung und 
Kampf. In der harmonisch spielerischen Tätigkeit liegt kein Grund, den Zustand zugunsten 
eines anderen aufzugeben. Spiel ist Tätigkeit als Ruhe.“ (1990, S. 76) 

Schopenhauers Ästhetik steht damit wie Kants Ästhetik ganz in der 
Tradition der „energetischen Ästhetik des achtzehnten Jahrhunderts“ (Cassirer 
1977, S. 334): Seine Phantasie ist genauso wie die Einbildungskraft Kants eine 
Äußerungsform der Lebenskraft im Menschen, des – in Schopenhauers 
Terminologie – Willens zum Leben, der im Menschen wie in der Natur zur 
Objektivation drängt. Der Unterschied der spielerischen Tätigkeit der 
Phantasie im Zustand der Kontemplation zur willensgetriebenen Tätigkeit des 
Menschen unter der Herrschaft des principiuum individuationis besteht darin, 
dass der Mensch in der Kontemplation dem Willen nicht aufsitzt, er sich nicht 
durch den Willen vor dem Willen hertreiben lässt, sondern die Energie des 
Willens durch sich hindurch fließen lässt, die als Phantasie platonische Ideen 
schafft. Der Mensch wird in seiner Phantasietätigkeit von einem Willen 
durchherrscht, mit dem er sich – aufgrund des Absehens von allem Interesse – 
nicht mehr identisch fühlt, dem er also nicht länger dient, sondern den er – 
sozusagen ohne sich ihm als eine Form aufzupressen, die dann vom Willen 
getrieben wird – als Phantasie nach Maßgabe und unter Grenzsetzung der 
Vernunft frei selber Formen schaffen lässt, die dann als Produkte des freien 
Spiels in Form von Ideen im Bewusstsein des Menschen auftauchen. 
Schopenhauer beschreibt den kontemplierenden Menschen zwar als „reines, 
willenloses Subjekt der Erkenntnis“ (1997, §34, S. 271). Diese Willenlosigkeit 
bezieht sich aber auf die subjektive Freiheit vom Willen, insofern das Subjekt 
nicht mehr Bezugspunkt der Erscheinungen der Welt ist, sich nicht mehr in 
einem interessierten Verhältnis zu ihnen befindet, sondern sich zum Spiegel 
der Objekte macht. Der Wille als Lebenskraft im Menschen – die sich als freie 
Einbildungskraft bzw. Phantasie äußert – bleibt erhalten, nur dass das 
Verhältnis zu ihm ein spielerisches ist. Schopenhauer schreibt:  

„Wann aber äußerer Anlaß, oder innere Stimmung, uns plötzlich aus dem endlosen 
Strom des Wollens heraushebt, die Erkenntnis dem Sklavendienst des Willens entreißt, die 
Aufmerksamkeit nun nicht mehr auf die Motive des Wollens gerichtet wird, sondern die 



 61

Dinge frei von ihrer Beziehung auf den Willen auffasst, also ohne alles Interesse (...) ihnen 
ganz hingegeben, sofern sie bloß Vorstellungen, nicht sofern sie Motive sind: dann ist die 
auf jenem ersten Wege des Wollens immer gesuchte, aber immer entfliehende Ruhe mit 
einem Male von selbst eingetreten (...).“ (1997, §38, S. 296) 

Diese Sätze machen deutlich, dass es sich bei der Willensfreiheit um eine 
subjektive, die geistige Aufmerksamkeits- und Erkenntnisweise betreffende 
Freiheit vom Willen handelt, nicht aber um ein objektives, gleichsam vom 
Willen abgekoppeltes Sein des Menschen: Der Mensch bleibt – wie Dörflinger 
herausgearbeitet hat – auch im freien Spiel in Tätigkeit, nur das die 
spielerische Tätigkeit Tätigkeit als Ruhe ist, von der auch Schopenhauer 
spricht. 

 
Schopenhauer hätte – dies sei abschließend bemerkt – mit Cassirers zuletzt 

genannten Ausweitung des Synthesisbegriffs und der Übertragung des 
Organismusbegriffs Kants auf alle Objekte der Welt keine Probleme: Für ihn 
ist alles Objektivation des organisch gedachten Willens zum Leben, hat also 
alles den Charakter eines Organismus. Schopenhauer stellt darüber hinaus die 
innere „Zweckmäßigkeit organischer Naturprodukte“ (1997, §28, S. 242) 
heraus, die schon bei Kant die Voraussetzung dafür darstellt, dass sie im freien 
Spiel der Vermögen bzw. der Kontemplation als Ideen erkannt werden 
können.  

 
 

 



 62

5 Schopenhauers ästhetische Kontemplation und 
 ethische Theorie der Willensverneinung als Ausweg 
 aus der Mangelsituation des Menschen 

Die Bestimmung des Menschen durch den Willen führt – wie im zweiten 
Kapitel ausgeführt wurde – zur umfassenden Mangelsituation des Menschen, 
die der Quellgrund für Schopenhauers Pessimismus ist. Die Konsequenz, die 
Schopenhauer aus der Willensbestimmtheit des Menschen zieht, besteht daher 
in einer radikalen Willensverneinung. Die Theorie der Willensverneinung – 
wie Schopenhauer sie im ethischen vierten Buch seiner Welt als Wille und 
Vorstellung entwirft – wiederum ist entstanden auf der Grundlage seiner 
Ästhetik des dritten Buches: Die Willensverneinung ist – genauer gesagt – 
eine Entgrenzung des Zustandes der Kontemplation, die daher zunächst 
transparent gemacht werden soll. Im jeweiligen Zusammenhang wird dann 
auch gezeigt, wie Schopenhauer mithilfe der Willensverneinung die den 
Menschen umtreibenden Leiden – wie ich sie in Abschnitt 2 herausgearbeitet 
habe – bewältigt. Ich werde mich dabei in diesem Abschnitt aber nur der 
Befriedigung des endlosen Strebens bzw. der Möglichkeit von Glück (zu 
Abschnitt 2.1), der Möglichkeit von Freiheit (Abschnitt 2.3) und der Quelle 
des Gemeinsinns (Abschnitt 2.4) zuwenden. Der Bewältigung der Melancholie 
und der Angst bei Schopenhauer werde ich ebenso wie deren Bewältigung bei 
Nietzsche einen gesonderten Abschnitt (7) widmen. 

5.1 Die Kontemplation als Herzstück der Ästhetik 
 Schopenhauers 

Die Konsequenz aus der leiblichen (als endloses Streben wirkende) und 
geistigen (als sein Wahrnehmen gemäß des Satzes vom Grunde strukturie-
rende) Bestimmtheit des Menschen durch den Willen besteht für Schopen-
hauer in der Notwendigkeit eines Sprunges aus der Willensgetriebenheit, der 
synchron auf beiden Seiten des Erfahrungsprozesses eine Veränderung mit 
sich führt: Das willensgetrieben Subjekt wandelt sich zum „willenlosen 
Subjekt der Erkenntnis“, und das in seiner Relation zum Subjekt erkannte 
Objekt zur „Idee“ (1997, §34, S. 271). Dem subjektiven Moment kommt dabei 
Vorrang zu, insofern durch die Wandlung des Subjekts der Ideencharakter der 
Objekte überhaupt erst sichtbar wird. Schopenhauer schreibt, dass die 
„Erkenntnis der Idee“ – um die es im Zustand der Kontemplation geht – 
„plötzlich“ geschieht, „indem die Erkenntnis sich vom Willen losreißt, eben 
dadurch das Subjekt aufhört, ein bloß individuelles zu sein und (...) reines, 
willenloses Subjekt der Erkenntnis“ wird (1997, §34, S271). Das Losreißen 
suggeriert, dass es sich bei dem Sprung in die Kontemplation um eine aktive, 



 63

willentlich vollziehbare Tat handelt. Der Einwand, dass man zwar wollen 
kann, was man will, aber nicht erfolgreich wollen kann, nicht zu wollen, weil 
man dann ja schon wieder will, schließt diese Möglichkeit aber aus. Schopen-
hauer spricht aus diesem Grund davon, dass man „die gewöhnliche Be-
trachtungsart der Dinge fahren“ lassen soll, aufhören soll, „nur ihren 
Relationen zu einander, deren letztes Ziel immer die Relation zum eigenen 
Willen ist, am Leitfaden der Gestaltungen des Satzes vom Grunde nach-
zugehen, (...) die ganze Macht seines Geistes der Anschauung hingibt, sich 
ganz in diese versenkt und das ganze Bewusstsein ausfüllen lässt durch die 
ruhige Kontemplation des gerade gegenwärtigen Gegenstandes, (...) sich 
gänzlich in diesen Gegenstand“ verlieren soll, damit man schließlich „sein 
Individuum, seinen Willen vergisst“ (1997, §34, S. 271). Der Sprung in die 
Kontemplation kann also nicht willentlich vollzogen werden, sondern ist in 
seinem Gelingen in letzter Konsequenz stattdessen von der Gnade des 
Selbstvergessens abhängig, die für den Menschen gerade – wie das Wort 
Gnade andeutet40 – nicht selbstmächtig verfügbar ist, sondern sich einstellt 
oder eben nicht. Der Mensch kann nichts weiter tun, als seine theoretischen 
und praktischen Interessen, hinter denen letztlich der Wille steht, zu vergessen 
und sich in eine Situation und Stimmung, eine meditative Haltung, zu 
begeben, die dem Geschehen der Gnade zuträglich ist.  

 
Der Mensch, der solcherart seinen Willen vergessen hat, gelangt in den 

Zustand der Kontemplation, der sich durch eine plötzlich verwandelte Selbst- 
und Weltwahrnehmung auszeichnet. Das Individuum wandelt sich zum 
Subjekt der Erkenntnis, zum „klaren Spiegel des Objekts“ (1997, §34, S. 
271)41, „so dass (...) man (...) nicht mehr den Anschauenden von der 
Anschauung trennen kann, beide eines geworden sind, indem das ganze 
Bewusstsein von einem einzigen anschaulichen Bilde gänzlich gefüllt (...) ist“ 
(1997, §34, S. 272). Die in dieser Kontemplation geborene „Idee“ – schreibt 

                                           
40  Schopenhauer selber parallelisiert seine „Erlösungslehre“ (Malter 1994, S. 47) mit der 

Lehre des Christentums und spricht in diesem Zusammenhang von der „Gnade“, auf die 
der Mensch zur Erlangung der Willensfreiheit angewiesen ist: „Weil nun (...) jene 
Selbstaufhebung des Willens von der Erkenntnis ausgeht, alle Erkenntnis und Einsicht 
aber als solche von der Willkür unabhängig ist; so ist auch jene Verneinung des 
Wollens, jener Eintritt in die Freiheit, nicht durch Vorsatz zu erzwingen, sondern geht 
aus dem innersten Verhältnis des Erkennens zum Wollen im Menschen hervor, kommt 
daher plötzlich und wie von Außen angeflogen. Daher eben nannte die Kirche sie 
Gnadenwirkung (...)“ (1997, §70, S. 586). Dazu mehr im nächsten Abschnitt.  

41 Schopenhauer benutzt zur Illustration dieses Phänomens im Subjekt der Erkenntnis die 
Metapher von einer „Meeresstille des Gemüts“ (1997, §71, S. 595), das sonst – um 
diese Metapher fortzuschreiben – in seiner Willensgetriebenheit einer aufgewühlten 
wogenden See gleicht, in der sich nichts spiegeln kann. 



 64

Schopenhauer – „schließt Objekt und Subjekt auf gleiche Weise in sich, (...) in 
ihr halten sich (...) beide ganz das Gleichgewicht“ (1997, §34, S. 273). Dieses 
Gleichgewicht besteht einerseits darin, dass das Objekt im „Weltauge“ (1997, 
§36, S. 281) des Subjekts der Erkenntnis zur Idee erhoben wird, d.h. in seiner 
Freiheit vom willentlichen Zugriff des Individuums sich dem Subjekt der 
Erkenntnis in seiner Potentialität zeigt, und andererseits darin, dass das 
Individuum als Subjekt der Erkenntnis sich seinerseits in seiner Ideen-
haftigkeit fühlt bzw. das Bewusstsein seiner Potentialität hat. Schopenhauer 
zitiert an dieser Stelle Spinoza: „Der Geist ist ewig, solange er die Dinge unter 
dem Gesichtspunkt der Ewigkeit auffasst“ (1997, §34, S. 272). Beide Seiten 
des Erfahrungsprozesses – so ließe sich diese wechselseitige Verwandlung im 
Kontemplationsgeschehen kommentieren – vollziehen einen Überstieg über 
sich und durchlaufen dergestalt einen Verwandlungsprozess auf die ihnen 
gemeinsam zugrunde liegende Ewigkeitsdimension hin. Hühn schreibt, dass 
sich „eine jede Seite ganz zu dem, was sie als Inbegriff ihrer Möglichkeiten 
überhaupt nur sein kann“, entfaltet (2002, S. 152f.). Die Wechselseitigkeit der 
Erlösung aus der Individualität, der raum-zeitlich-kausalen Bestimmtheit, 
betont auch Simmel:  

„In dem wir den Gegenstand auf seine Idee hin ansehen, die zugleich sein innerstes 
Wesen und sein nie völlig realisiertes Ideal ist, entheben wir ihn ebenso seiner Einzelheit, 
der bloßen Relativität seiner zeit-räumlichen Stellung, der Verflochtenheit in das physische 
Sein, wie wir selbst, ästhetisch betrachtend, all diesem enthoben sind“ (1993, S. 90).  

Die Frage – die sich jetzt stellt – ist, was unter dem in der Kontemplation 
geborenen Ideencharakter bzw. der Ewigkeit des Geistes zu verstehen ist? 
Diese Frage ist noch vor dem Charakter der Ideen, in die sich in der 
Kontemplation die Objekte verwandeln, zu klären. Die interessierte, 
willentliche Wahrnehmung der Objekte durch das Individuum gemäß dem 
Satz vom Grunde, die die Welt als Vorstellung begründet, auf deren 
Grundlage als „Vorstellungen von Vorstellungen“ (Schopenhauer 1997, §9, S. 
85) die Begriffs- und Sprachwelt aufbaut, durch die die Wirklichkeit für das 
Individuum vermittelt wird, ist eine Form der Herrschaft über die Objektwelt. 
„Der Satz vom Grunde, der über alles Objekt herrscht“ – wie Schopenhauer 
schreibt (1997, §8, S. 79) – setzt die Objekte in eine spezifische Relation zum 
Individuum und muss sie, will er nicht in einer chaotischen Wirklichkeit 
untergehen, in diesen Relationen festhalten. Die Herrschaft über die Objekte 
wirkt auf das Subjekt zurück, als es sich in der Anstrengung des Beherrschens 
halten muss. Dieser Zusammenhang ist einer der Quellgedanken der Dialektik 
der Aufklärung, in der Horkheimer/ Adorno über den Kant der Kritik der 
reinen Vernunft, in der das theoretische Erkennen thematisiert wird, schreiben: 

„Auf das Neue zielt nach Kant das philosophische Urteil ab, und doch erkennt es nichts 
Neues, da es stets bloß wiederholt, was Vernunft schon immer in den Gegenstand gelegt. 



 65

Diesem in den Sparten der Wissenschaft vor den Träumen eines Geistersehers gesicherten 
Denken aber wird die Rechnung präsentiert: die Weltherrschaft über die Natur wendet sich 
gegen das denkende Subjekt selbst, nichts wird von ihm übriggelassen, als eben jenes ewig 
gleiche Ich denke, das alle meine Vorstellungen muss begleiten können. Subjekt und 
Objekt werden beide nichtig. Das abstrakte Selbst, der Rechtstitel aufs Protokollieren und 
Systematisieren hat nichts gegenüber als das abstrakte Material, das keine andere 
Eigenschaft besitzt als solchem Besitz Substrat zu sein. Die Gleichung von Geist und Welt 
geht am Ende auf, aber nur so, dass ihre beiden Seiten gegeneinander gekürzt werden.“ 
(1995, S. 32f.) 

Die Folgen des herrschaftlichen, willentlichen Erkennens gemäß des 
theoretischen Interesses mit Hilfe der bestimmenden Urteilskraft, die nach 
Kant das Allgemeine (bei Schopenhauer wären es die Formen des Satzes vom 
Grunde und die auf seiner Grundlage erarbeiteten Begriffe) immer schon hat, 
unter dem sie das Besondere, es seiner Besonderheit und Einzigartigkeit durch 
die gleichmachende Subsumption unter die Allgemeinbegriffe beraubend, 
begreift, sind die Nichtigmachung des Subjekts bzw. das Wegkürzen des 
Geistes. Dieses Wegkürzen des Geistes hat meiner Ansicht nach zweierlei 
Gründe:  

 
1. Die Herrschaft über die Objekte ist ein Festhalten der Objekte in einer 

spezifischen Relation zum Subjekt, wodurch einerseits das Objekt auf eine 
spezifische Erscheinungsweise festgelegt wird, insofern es durch das Subjekt 
mit Hilfe eines Allgemein-Begriffs, der relationalen Bestimmung im Ursache-
Wirkungsgefüge in Raum und Zeit, auf diese reduziert wird, und andererseits 
das Subjekt auf eine Erscheinungsweise festgelegt wird, insofern es das 
Objekt in seiner spezifischen Erscheinungsweise festhalten muss. Die 
Herrschaft über das Objekt wirkt auf das beherrschende Subjekt zurück: Die 
Seins-Möglichkeiten des Beherrschenden werden durch das Beherrschen-
Müssen auf die eine reduziert, die die Herrschaft über das Objekt sichert, aus 
der heraus das Objekt in der spezifischen Relation des Beherrschten gehalten 
wird. Das Absehen von Herrschaft und Interesse führt nun auf beiden Seiten 
des Erfahrungsprozesses zu einer Veränderung: So wie das Objekt nicht auf 
eine Erscheinungsweise festgelegt wird, also in potentiell allen Erschei-
nungsweisen sich zeigen kann, so ist es auch das Subjekt nicht, insofern es 
sich nicht durch das Herrschaftsinteresse in eine spezifische Relation zum 
Objekt bringt, es sich also nicht in eine einzige Relation zur Objektwelt 
einlässt, sondern in potentiell allen möglichen Relationen zu ihr stehen kann. 
Das Subjekt erfährt sich in der Potentialität seiner möglichen Relationen zum 
Objekt, die als je eigene Erscheinungsweisen ausbuchstabiert werden könnten, 
insofern keine, durch Festlegung auf eine Spezifische, ausgeschlossen wird. 
Die Objektkontemplation lässt sowohl das Objekt in seiner Potentialität zu als 
auch das Subjekt, weil sich das Subjekt potentiell in sämtlichen Beziehungen, 



 66

die es zum Objekt einnehmen könnte, erfährt, die Möglichkeiten des Objekts 
Subjektmöglichkeiten beinhalten, mit ihm in Beziehung zu treten42. 

 
2. Die Herrschaft über die Objekte bindet die Vermögen des Subjekts, 

zwingt Einbildungskraft und Verstand in ihren Dienst, die unter solchen 
Bedingungen nicht ins freie Spiel der Vermögen gelangen können, nicht frei 
von der Aufgabe der Herrschaft frei zu sich selber werden können. Das 
Absehen von Herrschaft und Interesse aber ermöglicht dieses kantische freie 
Spiel der Vermögen bzw. die Kontemplation Schopenhauers: Das Subjekt 
wird nun qua freiem Spiel einerseits seiner Selbst im Sinne seiner elementaren 
Schaffensfähigkeit – die unterschiedlichsten Ideen hervorbringen zu können – 
im harmonischen Zusammenwirken seiner Vermögen inne. Andererseits 
objektiviert sich diese Zweckmäßigkeit ohne Zweck des Selbst – wie sie im 
freien Spiel der Vermögen bewusst wird – in der von ihm geschaffenen Idee, 
spiegelt sich gleichsam in der Zweckmäßigkeit ohne Zweck des zur Idee 
befreiten Objekts, das es sieht.  

 
Das Ergebnis dieser Ausführungen ist also ein doppelter Begriff von 

„Geist“: Einerseits ist er das Bewusstsein des Subjekts von der Potentialität 
seiner möglichen Erscheinungsweisen; andererseits lässt er sich als das 
Bewusstsein des Subjekts von der Zweckmäßigkeit ohne Zweck des eigenen 
Selbst fassen. Was es mit beidem auf sich hat, soll im Folgenden anhand des 
Charakters der Ideen, zu denen sich die Objekte verwandeln, erklärt werden. 

 

                                           
42 Das einprägsamste Beispiel für diese Wechselwirkung zwischen der Freiheit des 

Objekts und der Freiheit des Subjekts ist der (platonische) Liebesblick: Der Liebesblick 
nimmt Abstand von der Gewohnheit des Menschen, sich von seinem Mitmenschen ein 
Bildnis zu machen. Das Bildnis reduziert das Gegenüber auf eine spezifische Er-
scheinungsweise und bedeutet den Tod seiner Möglichkeiten. Der Liebesblick hingegen 
lässt die Möglichkeiten des Anderen aus der Umklammerung durch das Bildnis frei, 
lässt ihn in allen seinen Möglichkeiten zu: Seine Augen sind dem Anderen ein Spiegel 
seiner Möglichkeiten, so, wie die Augen des Anderen – machen sie sich ebenso kein 
Bildnis – ein Spiegel der Möglichkeiten des ersteren sind. Der Liebesblick ist aber auch 
ohne die Erwiderung erfüllend: Eben weil dem Subjekt in dem Moment, wo es den 
Anderen in seinen Möglichkeiten zulässt, Selbstmöglichkeiten ins Bewusstsein 
kommen, mit ihm in Beziehung treten zu können. Platon greift im Symposion auf den 
Mythos vom Hermaphroditen zurück, um die Ursache für diese Liebe zwischen den 
Geschlechtern zu erläutern: Die Menschen waren zu Anbeginn Hermaphroditen, 
kugelige Wesen, die ganz, vollkommen und zufrieden waren; aufgrund einer von ihnen 
begangenen Hybris ließ Zeus sie in die zwei Geschlechter zerteilen, die seitdem nicht 
mehr in sich vollkommen und zufrieden waren, sondern, „um die ursprüngliche Natur 
wiederherzustellen“ (Platon: Symposion, 1994, S. 63), sich lieben mussten. 



 67

Die Idee, zu der sich das Objekt in der Wahrnehmung durch das Subjekt 
der Erkenntnis in der Kontemplation wandelt, meint – so wurde es oben 
gefasst – das Objekt in seiner Potentialität als Inbegriff seiner Möglichkeiten, 
was es nun genauer zu erklären gilt. Schopenhauer macht über den Charakter 
der Idee zwei auseinanderzuhaltende Aussagen: Einerseits versteht er die Idee 
als „Wurzelpunkt aller (...) Relationen“ (1997, B.II, Kap. 29, S. 488), 
andererseits als „Repräsentant des Ganzen“ (1997, §36, S. 280). Die Idee ist 
nun Wurzelpunkt aller Relationen bzw. – wie Schopenhauer im selben 
Zusammenhang schreibt (1997, B.II, Kap.29, S. 488) – das „Resultat der 
Summe aller Relationen“, insofern sie „noch nicht in sie (die Formen der 
Erscheinung gemäß des Satzes vom Grunde – A.d.V.) eingegangen“ (1997, 
§32, S. 267) ist. Jedes Stück der Erscheinungswelt wird räumlich, zeitlich und 
kausal von anderen begrenzt, und erst durch diese Eingrenzung bekommt es 
seinen besonderen Charakter; die Dinge verleihen sich gegenseitig ihre 
individuelle Gestalt. Dieses Relationsgefüge – in dem das einzelne Objekt auf 
eine spezifische Erscheinungsweise festgelegt wird – steht in letzter Instanz in 
Relation zum Subjekt, auf das die Relationen alle hingeordnet sind, insofern 
von der ursprünglichen Leibaffektion auf eine Ursache außerhalb des Leibes 
geschlossen wird, die wiederum zu einer Folge einer anderen Ursache wird 
usw., bis die Welt der Vorstellung als Ursache-Wirkungsgefüge in Zeit und 
Raum vor dem Menschen entsteht. Das Subjekt reduziert das Objekt somit auf 
eine bestimmte Erscheinungsweise. Insofern das Objekt in der Kontemplation 
nun nicht mehr auf eine bestimmte Erscheinungsweise festgelegt wird, die alle 
anderen möglichen Erscheinungsweisen ausschließt, erscheint es von sich aus 
in der Potentialität aller möglichen Erscheinungsweisen. Die Idee ist Wurzel-
punkt aller Relationen, weil sie – so könnte man anders gefasst dasselbe sagen 
– das Objekt in einer Weise vorstellig macht, in der es nicht in spezifische 
Relationen eingelassen erscheint, sondern vor der Einlassung in spezifische 
Relationen auf potentiell alle möglichen Weisen mit seiner Umwelt ver-
knüpfbar und aufs Subjekt beziehbar ist. Jede Verknüpfungs- und Beziehungs-
weise macht eine mögliche Erscheinungsweise des Objekts aus, das, insofern 
es nicht durch Festlegung auf eine Verknüpfungs- und Beziehungsweise auf 
eine Erscheinungsweise festgelegt wird, in der Potentialität aller Erschei-
nungsweisen vorstellig ist. Hühn spricht – und das steht im Einklang mit der 
hier vorgetragenen Interpretation – von „alle(n) Aspekten der Erfahrbarkeit“ 
(2002, S. 153), die in der Idee zugleich angeschaut werden. Heidegger hat in 
Der Ursprung des Kunstwerkes ein schönes Beispiel für diese Form der 
Potentialität als Inbegriff aller möglichen Erscheinungsweisen gefunden: 

„Der Stein lastet und bekundet seine Schwere. Aber während diese uns entgegenlastet, 
versagt sie sich zugleich jedem Eindringen in sie. Versuchen wir solches, indem wir den 
Fels zerschlagen, dann zeigt er in seinen Stücken doch nie ein Inneres und Geöffnetes. 



 68

Sogleich hat sich der Stein wieder in das selbe Dumpfe des Lastens und des Massigen 
seiner Stücke zurückgezogen. Versuchen wir, dieses auf anderem Wege zu fassen, indem 
wir den Stein auf die Waage legen, dann bringen wir die Schwere nur in die Berechnung 
eines Gewichtes. Diese vielleicht sehr genaue Bestimmung des Steins bleibt eine Zahl, aber 
das Lasten hat sich uns entzogen. Die Farbe leuchtet auf und will nur leuchten. Wenn wir 
sie verständig messend in Schwingungszahlen zerlegen, ist sie fort. Sie zeigt sich nur, wenn 
sie unentborgen und unerklärt bleibt.“ (1994, S. 33) 

Alle Versuche, das Lasten des Steines – wie es sich in seiner Kon-
templation enthüllt – zu erklären, sein Gewicht durch das Wiegen mit einer 
Maßzahl zu bestimmen und es damit mit den Gewichten anderer Objekte 
vergleichbar zu machen, seine Schwere also in Relation zu anderen Schweren 
zu stellen, heben die eigentümliche Qualität der Schwere, die eben dieser Stein 
hat, auf, scheitern, weil sich das, was sich kontemplativ erschließt, nicht rela-
tional bestimmen lässt. Die Wahrnehmung der Schwere des Steines ist eine 
Wahrnehmung seiner Potentialität, weil in ihr die unterschiedlichsten Rela-
tionen, in die diese Schwere zur Umwelt und zum Subjekt treten kann, an-
gelegt sind: Der Stein könnte aufgrund seiner Schwere im Wasser eines Sees 
mehrere Kreise konzentrischer Wellen verursachen, könnte als Wurfgeschoss 
verwendet werden, als Bücherstütze dienen oder einfach nur am Strand liegen, 
wo er aufgrund seiner Schwere vom Wasser kaum mehr bewegt werden kann, 
usw. Alle diese Aspekte der Erfahr- und Verwendbarkeit der Schwere des 
Steines sind in der kontemplativen Wahrnehmung seiner Schwere potentiell 
angelegt. 

 
Diese Potentialität der Erscheinungsweisen des zur Idee befreiten Objekts – 

wie sie zuletzt aus der Freiheit von dem willentlichen, es in ein Relations-
gefüge hineinzwingenden Zugriff des Individuums erklärt werden konnte – 
könnte nun aber dahingehend missverstanden werden, dass alle diese 
potentiellen Erscheinungsweisen dem kontemplierenden Subjekt zugleich 
bewusst sind. Damit wäre jedoch die ästhetische Wahrnehmung überfordert. 
Wie der Begriff Potentialität schon andeutet, sind alle möglichen Erschei-
nungsweisen des Objekts der Möglichkeit nach im Objekt angelegt, nicht 
jedoch der Wirklichkeit nach gegeben. Die Idee ist zwar „Wurzelpunkt aller 
(...) Relationen“ (1997, B.II, Kap. 29, S. 488) und stellt – wie schon bei Kant 
(vgl. Abschnitt 3) – die vorgängige Bedingung aller relationalen Erkenntnis 
dar, insofern durch sie die Objekte als abgegrenzte Ganzheiten überhaupt erst 
vorstellig werden, bevor sie relational miteinander und mit dem Subjekt 
verknüpft werden können. Aber sie ermöglicht dies nicht, insofern in ihr 
gleichsam alle möglichen relationalen Verknüpfungen und die entsprechenden 
Erscheinungsweisen des Objekts schon vorgängig bewusst sind. Stattdessen 
sind die möglichen relationalen Verknüpfungen und die ihnen entsprechenden 
Erscheinungsweisen des Objekts nur potentiell in der Idee angelegt. Die Idee 



 69

des Objekts verfügt sozusagen über eine unbegrenzte Anzahl möglicher 
Optionen, mit der Umwelt und dem Subjekt verknüpft werden zu können, 
ohne dass sie dem Subjekt der Erkenntnis in der Ideenschau gegenwärtig sind. 
Andersherum kann die Idee aber auch durch das relationale Denken nicht 
erfasst werden, weil es das Objekt nur als Teil eines Verweisungszusammen-
hangs erfasst, ohne sich auf die Qualität des Objekts, potentiell in allen 
möglichen Verweisungszusammenhängen stehen zu können, einzulassen.  

 
Die Idee könnte man mit Heidegger als das „Insichruhende“ (1994, S. 9)43 

definieren, wie sie – wie oben in Abschnitt 4 ausgeführt – auch schon von 
Cassirer verstanden wurde, insofern sie wie die gewöhnliche Vorstellung nicht 
nur ist, indem ein anderes auf sie und sie auf ein anderes verweist, sondern 
jenseits des Verweisungszusammenhangs still und selbstgenügsam in sich 
selbst weilt. Sie weist darin eine Fülle durchgängiger Bestimmtheit auf und 
steht für eine Erfahrung „verdichtete(r) Präsenz“ (Hühn 2002, S. 148) ein, 
weil an ihr nicht nur ein für eine spezifische Verknüpfung mit Umwelt und 
Subjekt erkannter Aspekt sinnlich wahrgenommen wird, sondern alle ihre 
Aspekte – die je zu potentiellen anderen Verknüpfungen führen können – 
wahrgenommen werden44. Das relationale Denken nimmt nur einen Aspekt 

                                           
43  Heidegger bestimmt in seinem Aufsatz Der Ursprung des Kunstwerkes das „Ding“ als 

Gegenstand der Kunst und schreibt, was man hier durchaus in der Tradition Schopen-
hauers verstehen kann: „Mag diese (die rechnerische Zudringlichkeit – A.d.V.) den 
Schein der Herrschaft und des Fortschritts vor sich hertragen in der Gestalt der tech-
nisch-wissenschaftlichen Vergegenständlichung der Natur, diese Herrschaft bleibt doch 
eine Ohnmacht des Wollens. Offen gelichtet als sie selbst erscheint die Erde (als Inbe-
griff aller Dinge – A.d.V.) nur, wo sie als die wesenhaft Unerschließbare gewahrt und 
bewahrt wird, die vor jeder Erschließung zurückweicht und d.h. ständig sich verschlos-
sen hält“ (1994, S.33). Unerschließbar ist das Ding letztlich, weil es sich dem rechnen-
den, relationalen Denken entzieht. Die zentrale Ursache für diesen Entzug liegt letztlich 
in seiner Gegründetheit in der Transzendenz (vgl. dazu den Abschnitt 5.2), weil das 
Ding nur dort rein aus sich selbst in der Potentialität seiner möglichen Erscheinungswei-
sen erschlossen ist. Die Konsequenz dieser Gegründetheit des Dings in der Transzen-
denz ist, dass das Subjekt der Erkenntnis sich selbst in der Transzendenz gründen muss, 
sich also gleichsam in das Ding versenken muss, um es in allen seinen Aspekten zu 
erschließen. Das „Wesen der Wahrheit“ bestimmt Heidegger nun als „Unverborgenheit“ 
(1994, S.41), und die „Schönheit“ als eine „Weise, wie Wahrheit als Unverborgenheit 
west“ (1994, S.43). Diese Unverborgenheit des Dings stellt sich dann ein, wenn es in 
der beschriebenen Weise ästhetisch kontemplierend geschaut wird. (Auf Heidegger wird 
im Zusammenhang mit dem Abschnitt 7 zurückzukommen sein). 

44 Was hat es mit der Erfahrung verdichteter Präsenz in der ästhetischen Wahrnehmung 
auf sich? Die Idee Schopenhauers stellt das Allgemeine dar, das als das Mehr der Sum-
me der Teile sich aus deren freiem Zusammenstimmen im ästhetischen Anschauen er-
gibt. Sie bleibt aber – so wahr sie nicht aufgezwungen ist, sondern sich aus dem freien 
Zusammenstimmen der Teile erschließt – auf die Teile, d.h. auf die spezifischen Man-
nigfaltigkeiten des Objekts transparent, die nun eben nur zum Zusammenstimmen grup-



 70

des Objekts am Objekt wahr, weil es sich die Wirklichkeit kausal erschließt 
und Ursache einer Wirkung bzw. Wirkung einer Ursache nur ein spezifisches, 
genau eingegrenztes Phänomen sein kann. Dieses Phänomen bzw. dieser 
Aspekt des Objekts steht dem relationalen Denken für das ganze Objekt ein, 
dessen andere Aspekte solcherart verkannt werden bzw. mit der Festlegung 
des Objekts auf die aus diesem Aspekt sich ergebende, verabsolutierte 
Erscheinungsweise ausgeschlossen werden.  

 
Die ästhetische Erkenntnis hingegen sucht als Anstrengung der reflek-

tierenden Urteilskraft das Allgemeine, unter dem sie die Mannigfaltigkeit der 
Besonderheiten des wahrgenommenen Objekts verstehen kann (und zwingt es 
dem Objekt nicht gewaltsam auf), indem sie seine „äußeren sichtbaren, 
greiflichen Teile im Zusammenhang zu erfassen“ und „sie als Andeutungen 
des Inneren aufzunehmen“ sucht (Goethe – Zitat nach Stamatescu 1995, S. 
221). Ihr eignet kein Subjekt mehr: Das Subjekt stellt sich zwangsläufig in 
eine spezifische Beziehung zum Objekt. Um aber die Potentialität aller 
möglichen Beziehungen des Objekts mit seiner Umwelt wahrzunehmen, muss 
das Subjekt – wie Schopenhauer schreibt – mit dem Objekt verschmelzen. Nur 
indem es sich in das Zentrum des Objekts versenkt und die Organisation 
seiner Teile zu einem Ganzen aus diesem Zentrum im freien Spiel der 
Vermögen wiederholt, kann es das Objekt frei von einer spezifischen 
Beziehung zu sich wahrnehmen, nämlich so, wie es vor aller Einlassung in 
solche spezifische Beziehung zum Subjekt in der Potentialität seiner 
möglichen Erscheinungsweisen von sich aus ist. Die Potentialität aller 
möglichen Erscheinungsweisen kann also gar nicht wirklich, sondern nur der 
Möglichkeit nach sein, weil jede Erscheinungsweise zu ihrer Wirklichkeit eine 
Erscheinung für ein Subjekt sein muss, sobald aber das Subjekt gesetzt ist, alle 
anderen möglichen Erscheinungsweisen mit der Verwirklichung einer 
spezifischen Erscheinungsweise aufgehoben werden. Während also alle 
möglichen Erscheinungsweisen des Objekts in der Idee potentiell angelegt 
sind, so sind die sinnlich erfahrbaren Aspekte des Objekts, die zu diesen 

                                                                                                                                 
piert erscheinen. Diese spezifischen Mannigfaltigkeiten des Objekts müssen mit ihrem 
Zusammenstimmen in dem im ästhetischen Anschauen gewonnenen Allgemeinen eben 
nicht ausgelöscht und unterdrückt werden, weil es ihnen – anders als beim relationalen 
Denken – nicht aufgezwungen wurde, sondern sie von sich aus zu ihm sich zusammen-
fanden. Das solcherart als Idee wahrgenommene Objekt kann sich nun potentiell in 
allen möglichen Verknüpfungszusammenhängen und damit einhergehenden Erschei-
nungsweisen zeigen, weil das Allgemeine der ästhetischen Anschauung die Mannig-
faltigkeiten nicht unter sich zwingt, sondern sie zu neuen Gruppierungen frei lässt, so 
dass – als Folge solcher Gruppierungen, die sich jeweils aus der Betonung eines Aspek-
tes des Objekts ergeben – potentiell alle Aspekte bzw. Erscheinungsweisen des Objekts 
zustande kommen können.  



 71

Erscheinungsweisen je den Ausgangs- und Anhaltspunkt geben, zugleich 
bewusst. Diesem Charakter der Idee als Wurzelpunkt aller Relationen bzw. als 
Potentialität der Erscheinungsweisen steht nun der im Folgenden zu erörternde 
Charakter der Idee als „Repräsentant des Ganzen“ (1997, §36, S. 280) zur 
Seite. 

 
Schopenhauer charakterisiert die Idee – zu der sich das Objekt in und durch 

die Kontemplation wandelt – wie gesagt als „Repräsentant des Ganzen“, und 
schreibt weiter, dass sie „ein Äquivalent des in Raum und Zeit unendlich 
Vielen“ sei. Die Idee – so lässt sich diese Aussage interpretieren – ist im freien 
Spiel der Vermögen entstanden und wird darin, solange gespielt wird, in ihrer 
Ideenhaftigkeit gehalten. Kant hatte das Produkt dieser ästhetischen 
Anschauung als zweckmäßiges Gebilde charakterisiert, das sich durch eine 
„Zweckmäßigkeit ohne Zweck“ (1990, S. 66) auszeichnet. Sie ist ein 
Strukturprinzip, dass allen Objekten – werden sie ästhetisch angeschaut – 
zugrunde liegt. Die Charakteristika dieses Strukturprinzips wurden im Exkurs 
herausgearbeitet: Das Ganze des ästhetisch Angeschauten zeichnet danach 
aus, dass es eine es gegen die Außenwelt abhebende Grenze hat und dass alle 
Teile wie auf ein Zentrum gerichtet sind, dieses Zentrum aber in sich ruht. 
Außerdem stellt das ästhetisch Angeschaute ein Ganzes, zu dem die Teile 
zusammenstimmen und das mehr als die Summe seiner Teile ist, dar. Die Idee 
stellt nun einen Repräsentanten des Ganzen dar, insofern jedes Objekt, 
ästhetisch angeschaut bzw. kontempliert, dieses Strukturprinzip enthüllt, so 
dass also, schaut man die Idee nur eines Objektes an, die Ideen aller anderen 
Objekte potentiell in ihr angelegt sind, insofern sie nach demselben Struktur-
prinzip organisiert sind. Schopenhauer schreibt – dieses Strukturprinzip 
unterstreichend, das es ermöglicht, dass eine Idee Repräsentant des Ganzen ist, 
also alle anderen Ideen potentiell in ihr angelegt sind und sich aus ihr 
entwickeln können –: „(...) die Idee (...) entwickelt in Dem, welcher sie gefasst 
hat, Vorstellungen, die in Hinsicht auf den ihr gleichnamigen Begriff neu sind: 
sie gleicht einem lebendigen, sich entwickelnden, mit Zeugungskraft begabten 
Organismus, welcher hervorbringt, was nicht in ihm eingeschachtelt lag“ 
(1997, §49, S. 349). Ein Beispiel für diese Aussage, dass aus einer Idee – 
insofern alle anderen Ideen potentiell in ihr angelegt sind – sich alle anderen 
Ideen entwickeln können, gibt der im Exkurs zitierte Goethe: Aus einer 
beliebigen Blume, wird sie ästhetisch angeschaut, können sich die 
verschiedensten neuen Blumen entwickeln. Dies ist deshalb möglich, weil die 
anderen Blumen potentiell in der einen Blume wie in einem Keim angelegt 
sind. Hühn hat – was hier zur Absicherung der Argumentation zitiert sei – die 
Idee Schopenhauers mit der „Leibnizschen Fassung der Monade“ (2002, S. 
147) gleichgesetzt: Leibniz schreibt die Monade betreffend, dass „jeder kleine 



 72

Ausschnitt auf unendlich viele Weise einen lebendigen Spiegel enthält, der das 
ganze unendliche Universum, das mit ihm existiert, ausdrückt“ (1965, S. 379). 
Diese Möglichkeit der Idee – Mikrokosmos des Makrokosmos Universum zu 
sein – liegt in ihrer Zweckmäßigkeit ohne Zweck, in ihrem Strukturprinzip, 
nach dem eben nicht nur die Idee eines spezifischen Objekts organisiert ist, 
sondern die Ideen aller Organismen, und eben auch die Idee des Universums 
als Ganzem. Organismen sind – wie im Zusammenhang der Kant-Schopen-
hauer-Vergleichbarkeiten herausgearbeitet wurde – aber alles, insofern alles 
Objektivationen des organisch gedachten Willens zum Leben sind.  

 
Die beiden Charakteristika der Idee als „Wurzelpunkt (...) aller Relationen“ 

(1997, B.II, Kap.29, S. 488) und als „Repräsentant des Ganzen“ (1997, §36, S. 
280) zusammengenommen ergibt folgendes Bild der Idee: Sie stellt das Objekt 
in der Potentialität seiner Erscheinungsweisen dar, die alle Aspekte des 
Objekts zugleich gegenwärtig sein lässt, insofern keine Aspekte des Objekts 
im Zuge eines Verweisungszusammenhangs durch Festlegung auf einen 
bestimmten Aspekt ausgeschlossen werden, und sie repräsentiert, wegen ihrer 
Organisationsstruktur, die dieselbe wie die aller Organismen ist, als solches 
zugleich auch das Ganze. 

 
Nun gilt es, den oben aufgespannten Bogen zu schließen und zu beant-

worten, was es mit der Ewigkeit des Geistes auf sich hat, von der Schopen-
hauer spricht45: Das Subjekt erschließt sich in der Kontemplation in seiner 

                                           
45 Die Möglichkeit eines Kontaktes zur Ewigkeit lässt sich meines Erachtens mit der indi-

schen Atman/ Brahman-Theorie folgendermaßen erklären: Das Brahman der Inder ist 
das Allbewusstsein, mit dem der Mensch im Mutterbauch eins ist. Die Schmerzeinwir-
kungen des Geburtsvorgangs kündigen dem Baby ein Außen an, das dem Bedürfnis 
nach dem Wohlgefühl der Ureinheit in seinem Innern widerspricht, sich aber als eine 
neue, mangelhafte Realität manifestiert, ist es in die Welt hinaus gestoßen. Die Identität 
des geborenen Menschen entwickelt sich als eine Vermittlungsinstanz aus dem Konflikt 
der eigenen Bedürfnisse – die als subjektive Willensgetriebenheit spürbar werden – mit 
der Welt, die diese Bedürfnisse – letzten Endes das Wohlgefühl der Ureinheit, in dem 
die Bedürfnisse zur Ruhe kämen – nicht in der Lage ist zu erfüllen. Der Mensch lernt, 
dadurch, dass der Mangel an Wohlgefühl der Ureinheit der Preis seiner Selbstverfügbar-
keit, also der Möglichkeit, bewusst zu handeln, ist, mit diesem Mangel zu leben. Das 
Bewusstsein der Ureinheit bleibt – insofern er es einmal erlebt hat – im Menschen, der 
sich solcherart im principiuum individuationis eingerichtet hat, als Relikt bzw. Atman, 
das ein Teil des allumfassenden Brahman ist, erhalten, und ist aus diesem Grund wieder 
aufrufbar. Freud – um dieses Verständnis abzusichern – rekonstruiert in Das Unbeha-
gen in der Kultur auf ähnliche Weise die Genese des Ich-Gefühls des Erwachsenen, um 
daraus die Möglichkeit eines „Gefühls, das er (Rolland, den Freud zitiert – A.d.V.) die 
Empfindung der Ewigkeit nennen möchte, ein Gefühl wie von etwas Unbegrenztem, 
Schrankenlosem, gleichsam Ozeanischem“ zu erklären (vgl. 1997, S.31ff.). Kierkegaard 
– als ein weiterer Kronzeuge für die Möglichkeit des Ewigkeitsbewusstseins im Men-



 73

Ideenhaftigkeit. Das Ablassen von allem Herrschaftsinteresse über das Objekt 
führt einerseits dazu, dass sich das Subjekt in der Potentialität aller möglichen 
Erscheinungsweisen, die es auf Grundlage der Mannigfaltigkeit seiner spezi-
fischen Besonderheiten überhaupt nur sein kann, erfährt, und andererseits 
dazu, dass es sich – wiewohl es im freien Spiel der Vermögen sich befindet 
und seiner Zweckmäßigkeit ohne Zweck bewusst wird – als Repräsentant des 
Ganzen fühlt. Diese Ideenhaftigkeit des Subjekts – wie sie im freien Spiel der 
Vermögen lustvoll bewusst wird – spiegelt sich in der des zur Idee befreiten 
Objekts. In ihr liegt die Ewigkeit des Geistes, von der Schopenhauer spricht. 
Diese Ewigkeit des Geistes kann nun, nach der Bestimmung des Charakters 
der Idee, genauer eingegrenzt werden: Sie stellt einerseits ein Bewusstsein dar, 
alle Konfigurationen und Selbstentwürfe, die auf Grundlage der Mannig-
faltigkeit von Besonderheiten, aus denen das Selbst zusammengesetzt ist, 
generiert werden können, potentiell zugleich zu sein46. Diese Möglichkeiten 
des Selbst sind ihm im Zustand der Kontemplation zwar nicht zugleich 
bewusst im Sinne von Wirklichkeiten, sind in ihm aber in der Fülle seiner 
Selbstwahrnehmung potentiell angelegt, weil es sich nicht für eine spezifische 
entscheidet und damit die anderen Möglichkeiten nichtet. Andererseits ist sich 
dieses Selbst bewusst, Repräsentant des Ganzen zu sein, d.h., in seiner 

                                                                                                                                 
schen aufgerufen – schreibt in Die Krankheit zum Tode (1992, S.8): „Der Mensch ist 
eine Synthesis von Unendlichkeit und Endlichkeit, von dem Zeitlichen und dem Ewi-
gen, von Freiheit und Notwendigkeit“ – er hat also Anteil an beiden Welten.  

46  Das Bewusstsein seiner Potentialität – also das potentielle Zugleich-Sein aller seiner 
Möglichkeiten – ist vielleicht eine etwas ungenaue Fassung des Sachverhalts, die schon 
an der widersprüchlichen Bedeutung der hier zusammen zur Charakteristik dieses Zu-
standes verwandten Begriffe „potentiell“ und „sein“ deutlich wird: Potentiell ist etwas 
nur der Möglichkeit, nicht aber – wie im Falle des Seins – der Wirklichkeit nach. Hühn 
– der diese Interpretation folgt, wenn sie auch nicht diese verfängliche Sprache verwen-
det – zitiert als Referenz und Quelle für diesen Gedanken Schopenhauers Schelling: 
„Das Wesen der Ideen ist, dass in ihnen Möglichkeit und Wirklichkeit jederzeit oder 
vielmehr ohne Zeit eins sind, dass sie alles, was sie seyn können, in der That und zumal 
sind. Dadurch entsteht die höchste Befriedigung, und – weil in diesem Zustand kein 
Mangel, kein Gebrechen denkbar, also nichts vorhanden ist, wodurch sie aus der Ruhe 
weichen könnten – das höchste Gleichgewicht und die tiefste Ruhe in der höchsten 
Thätigkeit“ (Zitat nach Hühn 2002, S.148). Die Arbeit wird diesem Gedanken folgen. 
Nichtsdestotrotz sei hier aber eine anderes Verständnis dieses Theorems wenigstens 
angemerkt: Man könnte das Bewusstsein der Potentialität im Zustand der Kontempla-
tion genauer vielleicht als Transformationsbewusstsein fassen, das – anstatt alle seine 
Möglichkeiten potentiell zugleich zu sein – sie eher frei aus einem Pool von Möglich-
keiten wählen kann, sich also in seiner Verwandlungsfähigkeit spürt und seine Seins-
weise im freien Übergang zwischen seinen verschiedenen Möglichkeiten hat, die eine 
anwählt, probeweise ausfüllt, um sie im nächsten Moment gegen eine andere zu tau-
schen. Insofern diese Übergänge sich sehr plötzlich vollziehen können, gewinnt es den 
Anschein, als sei man alle Möglichkeiten zugleich. 



 74

Zweckmäßigkeit strukturell die anderen zweckmäßigen Objekte in sich zu 
spiegeln. 

 
Die Ästhetik Schopenhauers entpuppt sich – was vor dem Hintergrund der 

obigen Ausführungen nun verständlich geworden sein sollte – als Vorläufer 
seiner „Erlösungslehre“ (Malter 1994, S. 47), wie er sie in seiner ethischen 
Theorie entwirft: Das in die Kontemplation versenkte Subjekt ist – so fasst er 
zusammen – „reines, willenloses, schmerzloses, zeitloses Subjekt der Er-
kenntnis“ (1997, §34, S. 272). Schopenhauer zufolge schließt – wie wir in 
Abschnitt 2.1 gesehen hatten – der unerfüllbare, nicht zu sättigende Wille – 
solange wir als Individuen von ihm getrieben werden – „dauerndes Glück, 
noch Ruhe“ (1997, §38, S. 295) aus. Das Wollen aber ist das Gegenteil der 
Interesselosigkeit, die für den erlösendenden Zustand der Kontemplation die 
Voraussetzung darstellt. Die ästhetische Kontemplation nämlich gewährt 
stattdessen, dass die „auf jenem ersten Wege des Wollens immer gesuchte, 
aber immer entfliehende Ruhe mit einem Male von selbst eingetreten“ ist 
(1997, §38, S. 296). Die Ruhe – von der Schopenhauer hier spricht – entpuppt 
sich im Zustand der Kontemplation aus der Potentialität des Selbst der 
ästhetischen Anschauung, von der oben die Rede war: Insofern der Mensch 
sich in seiner Potentialität erfährt, also als alles, was er überhaupt nur sein 
kann, als in sich angelegt empfindet, und sich darüber hinaus darin noch als 
Repräsentant des Ganzen fühlt, gibt es für ihn keinen Grund, seinen Zustand 
zugunsten eines anderen aufzugeben, weil dieser mögliche andere Zustand in 
seinem aktuellen Zustand der Kontemplation eben schon angelegt ist. Darüber 
hinaus ist der aktuelle Zustand der Kontemplation von der Empfindungs-
qualität der Lust begleitet, so wahr die Vermögen sich im freien Spiel 
befinden, wie es schon Kant herausgearbeitet hatte, worauf aber auch 
Schopenhauer mit seiner „ästhetischen Freude“ (1997, §38, S. 301) hinweist. 

5.2 Die Entgrenzung der Kontemplation zur totalen 
 Willensverneinung 

Schopenhauer schreibt am Ende des seine Ästhetik abhandelnden dritten 
Buches über die eingeschränkte Rolle der Kunst in Hinsicht auf die von ihm 
angestrebte Erlösung des Menschen vom Willen und über die Notwendigkeit 
weiterer Schritte auf dem Weg zu ihr: 

„(...) sie (die Kunst –A.d.V.) wird ihm nicht (...) Quietiv des Willens, erlöst ihn nicht 
auf immer, sondern nur auf Augenblicke vom Leben, und ist ihm so noch nicht der Weg 
aus demselben, sondern nur einstweilen ein Trost in demselben; bis seine dadurch 
gesteigerte Kraft (...) den Ernst ergreift.“ (1997, §52, S. 394) 



 75

Der Zweck der Kunst mit Ausnahme der Musik – auf die später einzugehen 
sein wird – ist die Erkenntnis der Idee, der „Gipfel aller Kunst (...) die Dar-
stellung seiner (des Willens –A.d.V.) freien Selbstaufhebung“ im Menschen 
(1997, §48, S. 346). Die Kunst – insbesondere die Tragödienkunst – kann 
durch die Darstellung der tragischen Situation des Menschen, in das selbstzer-
störerische Willensgeschehen eingebunden zu sein, die vollkommene Erkennt-
nis des Wesens der Welt, die als Quietiv wirkt, im Zuschauer vorbereiten: 
Aufgehen muss diese Erkenntnis, die „unmittelbar und intuitiv“ sein muss, 
und „nicht anzuräsonniren ist“, nichtsdestotrotz jedem selbst (1997, §66, S. 
538). 

 
Schopenhauers viertes, seine Ethik umreißendes Buch stellt dar, wie 

Erlösung nicht nur augenblickshaft wie durch die Kunst, sondern dauerhaft im 
Sinne des Erschließens einer neuen Seinsweise des Menschen zu erreichen ist. 
Der Mensch als Individuum erkennt nur einzelne Objekte und ihr Verhältnis 
zur eigenen Person, wobei diese dann zu immer erneuerten Motiven seines 
Handelns werden. Den Menschen als Individuum betreffend schreibt 
Schopenhauer, „dass sein Handeln ganz notwendig hervorgeht aus dem Zu-
sammentreffen des Charakters mit den Motiven“, und dass es ein Irrtum sei, 
zu glauben, dass dabei „die Gewalt des Motivs weniger sicher sei, als die 
Gewalt der Ursache“ (1997, §55, S. 426f.). Seine Wahlentscheidung, die er 
dem Tier voraus hat, macht es ihm zwar möglich, zwischen mehreren Motiven 
zu wählen: Sie macht ihn aber nur „zum Kampfplatz des Konflikts der Motive 
(...), ohne ihn ihrer Herrschaft zu entziehen“ (1997, §55, S. 443). Als 
Individuum vom Willen getrieben, ist der Mensch nicht fähig, sich der 
durchgängigen Bestimmung durch die Motive, die ihm letztlich immer wieder 
die Erfüllung seiner Wünsche vorgaukeln, zu erwehren. Die Möglichkeit der 
Willensverneinung betreffend, stellt Schopenhauer einen „Widerspruch 
zwischen (...) der Notwendigkeit der Bestimmung des Willens (im Menschen 
– A.d.V.) durch die Motive, nach Maßgabe seines Charakters, einerseits, und 
(...) der Möglichkeit der gänzlichen Aufhebung des Willens, wodurch die 
Motive machtlos werden, andererseits“ heraus (1997, §70, S. 584). Schopen-
hauer schreibt weiter: 

„Der Schlüssel zur Vereinigung dieser Widersprüche liegt aber darin, dass der Zustand, 
in welchem der Charakter der Macht der Motive entzogen ist, nicht unmittelbar vom Willen 
ausgeht, sondern von einer veränderten Erkenntnisweise. So lange nämlich die Erkenntnis 
keine andere, als die im principio individuationis befangene, dem Satz vom Grunde 
schlechthin nachgehende ist, ist auch die Gewalt der Motive unwiderstehlich: wann aber 
das principium individuationis durchschaut, die Ideen, ja das Wesen der Dinge an sich, als 
der selbe Wille in Allem, unmittelbar erkannt wird, und aus dieser Erkenntnis ein 
allgemeines Quietiv des Wollens hervorgeht; dann werden die einzelnen Motive unwirksam 
(...).“ (1997, §70, S. 584f.) 



 76

Schopenhauer hat dieses Verfahren in nuce schon in seiner Kunst-
philosophie entfaltet, wie es oben dargestellt wurde: Analog zur Bedingung 
der Kontemplation in der ästhetischen Theorie muss der Mensch sein 
theoretisches und praktisches Interesse, das ihn als Individuum auszeichnet, 
vergessen und aufhören, die Objekte zu sich in Beziehung zu setzen, sei es, 
um sie zu erkennen oder um sie zu wollen. Die Interesselosigkeit ermöglicht, 
ins freie Spiel der Vermögen zu gelangen und die Objekte, statt sie in Relation 
zum eigenen Willen zu erkennen oder zu wollen, sich von sich aus zeigen zu 
lassen, sie zu Ideen verwandelt zu sehen. Die einzelnen Ideen spiegeln als 
Repräsentanten des Ganzen potentiell alle anderen Ideen in sich, so dass die 
unterschiedlichen Ideen sich wie zu einer Weltidee übereinander legen, um 
schließlich auf den einen, sich in ihnen objektivierenden Willen transparent zu 
werden. Der Mensch als Subjekt der Erkenntnis erreicht das Bewusstsein der 
Identität des Willens in den unterschiedlichen Individuen der Welt: Der Wille 
gelangt im Bewusstsein des Menschen zur Selbsterkenntnis. Diese Erkenntnis 
wirkt – so Schopenhauer im obigen Zitat – als allgemeines Quietiv des 
Wollens, lässt den Menschen den Willen vergessen, der – nicht mehr wollend 
– damit auch der Wirkung der Motive entzogen ist: Wer nicht will, kann auch 
durch nichts in seinem Willen bestimmt werden. Die Frage, warum die 
Selbsterkenntnis des Willens als dessen Quietiv wirkt, lässt sich ästhetisch und 
ethisch beantworten: Der Mensch empfindet – so wahr das freie Spiel der 
Vermögen die Voraussetzung der Selbsterkenntnis des Willens ist – die 
ästhetische Lust an diesem freien Spiel und sich selbst im ästhetischen 
Bewusstsein seiner Potentialität, was einerseits als ästhetisches Wohlgefallen 
an seinem Zustand dazu führt, dass er ihn beibehalten möchte, d.h. als Quietiv 
des Willens wirkt, dessen Beschwichtigt-Sein ja die Voraussetzung für diesen 
Zustand ist. Andererseits erkennt der Mensch – dem das Bewusstsein von der 
Identität seines Willens mit dem aller anderen Individuen aufgegangen ist – im 
fremden Leiden sein eigenes47, entdeckt, dass die Individuen als Objekti-
vationen des in sich selbstentzweiten Willens in „nichtigem Streben, innerem 
Widerstreit und beständigem Leiden“ (1997, §68, S. 551) begriffen sind, das 
er durch sein eigenes willensgetriebenes Handeln noch verstärkt. Mitleid wird 
dem Menschen zum „unausbleiblichen Symptom jener Erkenntnis“ (1997, 
§66, S. 543) und ist die ethische Motivation, dass die Selbsterkenntnis des 
Willens als Quietiv wirkt. Die Negativität der Wirkung des Willens, die mit 
seiner Selbsterkenntnis bewusst wird, führt dazu, dass seine Selbsterkenntnis 
als Quietiv wirkt. Die Quietiv-Wirkung lässt den Menschen im Zustand des 

                                           
47 Die indische Philosophie findet für das Bewusstsein der Identität des Willens, das im 

fremden Leiden das eigene erblicken lässt, die von Schopenhauer zitierte Formel: „tat 
twam asi, welches heißt: dies bist du“ (1997, §63, S.519). 



 77

freien Spiels der Vermögen verharren, macht, dass er ihn nicht zugunsten der 
alten willensgetriebenen Seinsweise als Individuum verlässt, indem sie ihn der 
Wirkung der Motive entzieht. 

 
Das entscheidende offene Problem – was sich aus dem Dargelegten ergibt 

– besteht darin, dass die Bedingung der Möglichkeit zur Selbsterkenntnis des 
Willens, die dann als Quietiv wirken soll, das Selbstvergessen des Willens im 
Menschen, also sein Beruhigt-Sein, ist. Das freie Spiel der Vermögen er-
schließt die Ideenerkenntnis und die als Quietiv wirkende Selbsterkenntnis des 
Willens, kann aber nur entstehen, wenn der Mensch bereits seinen Willen 
vergessen hat. Hier beißt sich – um es im Bild auszudrücken – die Katze in 
den Schwanz. Schopenhauer – sich dieses Problems selbstverständlich 
bewusst – schreibt: 

„Weil nun (...) jene Selbstaufhebung des Willens von der Erkenntnis ausgeht, alle 
Erkenntnis und Einsicht aber als solche von der Willkür unabhängig ist; so ist auch jene 
Verneinung des Wollens, jener Eintritt in die Freiheit, nicht durch Vorsatz zu erzwingen, 
sondern geht aus dem innersten Verhältnis des Erkennens zum Wollen im Menschen 
hervor, kommt daher plötzlich und wie von Außen angeflogen. Daher eben nannte die 
Kirche sie Gnadenwirkung (...).“ (1997, §70, S. 586) 

Das ursprüngliche Willensvergessen des Menschen, das zur Initiierung des 
freien Spiels der Vermögen, in dessen Folge der Wille im Menschen zur als 
Quietiv wirkenden Selbsterkenntnis gelangt, notwendig ist, soll wiederum aus 
einer noch ursprünglicheren Erkenntnis hervorgehen. Das Problem, zu solch 
ursprünglicher Einsicht zu gelangen, liegt darin, dass der Mensch nicht nur in 
seinem Handeln vom Willen getrieben, sondern auch in seinem Erkennen vom 
Willen bestimmt ist, diese Erkenntnis also nicht aus dem totalen Willens-
zusammenhang heraus, in den der Mensch auch als Erkennender verstrickt ist, 
entstehen kann. Das Mangelempfinden des Menschen als Individuum mag 
ihm zwar ein Hinweis sein, nach Alternativen zu suchen, diese Suche wird 
aber immer nur tiefer in den Verstrickungszusammenhang führen, insofern der 
Mensch auch auf dieser Suche vom Willen bestimmt ist und nicht das als 
Quelle des Leidens erkannt werden kann, was die Suche nach einer Alter-
native unterhält. Die Sehnsucht des theoretischen Interesses, am Leitfaden des 
Satzes vom Grunde den letzten Grund der Welt zu entdecken, um, ist die Welt 
von ihm aus in ihrem Sein erfasst, des Menschen Platz in ihr gleichsam 
zugewiesen zu bekommen, der – von dieser optimistischen Annahme wird die 
Suche unterhalten – Leidensfreiheit und Wohlgefühl bereithält, kann nur 
scheitern: Das Individuum erkennt am Leitfaden des Satzes vom Grunde 
immer nur die Relationen, in denen die Objekte zu ihm stehe; relational zu 
sich kann aber nichts erkannt werden, was das Subjekt – auf das die 
Relationen hingeordnet sind – umfasst. Die Wissenschaft wird – schreibt 



 78

Schopenhauer – „bei jedem erreichten Ziel immer wieder weiter gewiesen“ 
und wird „nie ein letztes Ziel, noch völlige Befriedigung finden“, „so wenig 
als man durch Laufen den Punkt erreicht, wo die Wolken den Horizont 
berühren“ (1997, §36, S. 280), ganz einfach deswegen, weil es diesen Punkt 
nicht gibt. Schopenhauer bleibt also nichts anderes übrig, als für den im 
totalen leidvollen Willenszusammenhang verstrickten Menschen festzustellen, 
dass die Erkenntnis, die ihn daraus befreit, „von Außen angeflogen“ kommen 
muss (1997, §70, S. 586), also nicht vom Menschen selbsttätig hergestellt 
werden kann. Der Mensch kann zwar – um oben Gesagtes zur Verdeutlichung 
noch einmal zu wiederholen – wollen, was er will, aber nicht erfolgreich 
wollen, nicht zu wollen, weil er dann ja schon wieder will. Schopenhauer lässt 
– wie Hühn schreibt (2002, S. 155) –  

„am Ort gleichsam letzter Ausweglosigkeit, am Ort menschlichen Lebens also, wo die 
antinomische Verfassung des Willens ihre heillosen Konsequenzen (...) am und durch den 
Menschen sonst nur erbarmungslos vollstreckt, diesem eine Kraft zuteil werden, durch die 
er sich zu einer Freiheit befreit, die diese Verfassung vertikal durchbrechen lässt“.  

Schopenhauer steht ganz in der christlichen Tradition Luthers – wie Hühn 
(2002) und Malter (1994) übereinstimmend festhalten –, wenn er die Kraft 
von außen angeflogen kommen lässt, wie von einem Gott (den er freilich nicht 
erwähnt), der – wie Hühn schreibt – „nach dem von Luther in erster Linie 
geprägten erlösungstheologischen Muster der Gnade aus souveräner Selbst-
macht heraus die Initiative dazu ergreift, am Ort der Verzweiflung gegen-
wärtig zu sein“ (2002, S. 157f.)48. Die Gnade, die dem Menschen in seinem 
leidvollen Daseinsvollzug zuteil wird, aus dem eben kein kontinuierliches 
Fortschreiten herausführt, ermöglicht das primäre Selbstvergessen bzw. die 
primäre Interesselosigkeit, die im Menschen das freie Spiel der Vermögen 
entfesselt. Der Mensch im freien Spiel der Vermögen ist der aus dem 
leidvollen Willenszusammenhang erlöste Mensch. Schopenhauer spricht – 
diese kathartische Selbstverwandlung des Menschen beschreibend – davon, 
dass „gleichsam ein neuer Mensch an Stelle des alten tritt“, eine Folge der 
Gnade, die er mit dem Christentum als „Wiedergeburt“ bezeichnet (1997, §70, 

                                           
48  Schopenhauer und Kierkegaard treffen sich in der gemeinsamen Bezugnahme auf diese 

lutherische Ansicht von der Unmöglichkeit einer Selbsterlösung des Menschen, was 
sich folgendem Zitat Kierkegaards aus Die Krankheit zum Tode entnehmen lässt: 
„Wofern ein Verzweifelnder auf seine Verzweiflung aufmerksam, wie er meint, auf-
merksam ist, nicht sinnlos von ihr spricht, wie von etwas, das ihm widerfährt (...) – und 
nun mit aller Macht aus eigenem Vermögen und allein aus eigenem Vermögen die 
Verzweiflung beheben will: so ist er annoch in der Verzweiflung und arbeitet sich mit 
aller seiner vermeintlichen Anstrengung nur desto tiefer in eine tiefere Verzweiflung 
hinein.“ (1992, S.9) 



 79

S. 586). Diese lässt sich – so schreibt Hühn – nicht mit „autopoietischen 
Figuren der Selbstermächtigung“ in Verbindung bringen (2002, S. 157).  

 
Schopenhauer folgt dem Gedanken, dass sich Positivität nur durch die 

totale Negation des Willens – einschließlich der Welt und des Menschen als 
seinen Objektivationen – erschließt, nur im Festhalten seiner Negativität im 
Sinne einer Nicht-Identifikation mit ihm – die selber wieder Produkt einer 
vorgängigen Gnade ist – sich von sich aus als Gnade einstellen kann. Das 
Selbstvergessen des Menschen bzw. die Nicht-Identifikation mit dem Willen 
stellt die vorgängige Gnade dar, was dazu führt, dass im Menschen gleichsam 
ein Leerraum entsteht, in dem nun – wiederum als Ausfluss einer Gnade – 
vom Grunde des Selbst der spielerische, erlöste, freie Wille zu keimen 
beginnt, den Schopenhauer als die „Freiheit des Willens“ (1997, §70, S. 585) 
bezeichnet49. Der Mensch wird frei von sich frei zu sich, in dem Sinne, dass er 
durch die Nicht-Identifikation mit dem Willen frei vom Willen wird, durch die 
Freiheit vom Willen aber frei zur Freiheit des Willens, zum Fließen des 
spielerischen, erlösten, freien Willens wird. Diese Positivität, die als Ausfluss 
der Gnade als erlöster, freier Wille im Menschen aufkeimt, wird im freien 
Spiel der Vermögen umgesetzt, gibt als freie Einbildungskraft bzw. freie 
Phantasie den Anstoß zu ihm und wird in es eingebunden. Der Mensch kann 
sich in der Freiheit vom Willen halten, verbleibt also in der Nicht-
Identifikation mit dem Willen (der daher als spielerischer, erlöster, freier 
Wille den Menschen durchströmt), solange er ihm im freien Spiel der 
Vermögen eine Form gibt, d.h. die Einbildungskraft bzw. freie Phantasie, als 
die er sich äußert, durch den Verstand bzw. die Vernunft formt. Schiller hat 
diese Möglichkeit des Menschen, sich im freien Spiel der Vermögen durch die 
Formgebung in der Freiheit vom Willen, der bei ihm als Macht der Natur 
gefasst ist, zu halten, in folgendem Zitat ausgesprochen: 

„Soweit er der Materie (als Ausfluss der Macht der Natur – A.d.V.) Form gibt, und 
solange er sie gibt, ist er ihren Wirkungen unverletzlich; denn einen Geist kann nichts 
verletzen, als was ihm die Freiheit raubt, und er beweist ja die seinige, indem er das 
Formlose bildet.“ (1995, S. 107) 

Dieser spielerische, erlöste, freie Wille wird von Schopenhauer in seiner 
Philosophie der Musik noch mal ausdrücklich thematisiert: Ihm zufolge wird 
er durch die Kunst der Musik vertont und in ihr für den Menschen – der sich 

                                           
49 Die indische Philosophie des Kundalini-Yoga spricht diese im Grunde des Menschen 

aufkeimende erlöste, freie Willenskraft als Kundalini, als Schlangenkraft, an, die im 
Wurzelchakra ruht, sich dort im nicht-erwachten Menschen in den Schwanz beißt, im 
erwachten Menschen durch die Praxis des Kundalini-Yoga aber dazu gebracht werden 
kann, durch die einzelnen Chakren aufzusteigen, um sich schließlich im höchsten 
Chakra, dem Kronenchakra, in der Transzendenz festzubeißen. 



 80

zur Rezeption in die Keimzelle der Produktion versetzen muss und die Musik, 
um sie zu verstehen, aus dieser Keimzelle im freien Spiel der Vermögen 
reproduzieren muss50 – erfahrbar. Schopenhauer schreibt, dass die „Musik (...) 
eine (...) unmittelbare Objektivation (...) des ganzen Willens“ (1997, §52, S. 
380) ist und „das innere Wesen, das An-Sich aller Erscheinungen, den Willen 
selbst, ausspricht“ (1997, §52, S. 386). Die „Welt“ könnte man ihm zufolge 
„ebenso wohl verkörperte Musik, als verkörperten Willen nennen“ (1997, §52, 
S. 388). Wie kann die Musik dann aber Ausdruck des spielerischen, erlösten, 
freien Willens sein, wenn Schopenhauer den Willen in seinen Schriften fast 
durchgängig als entzweiten, strebenden Willens kennzeichnet? Diese Aussage 
reiht sich in die vorliegende Interpretation des Willensgeschehens (vgl. 
Abschnitt 1) ein, wonach der Wille an und für sich ein Spiel spielt, bei dem er 
schöpferisch die Welt hervorbringt, um sie zerstörerisch wieder einzuziehen, 
um es wieder von vorne zu beginnen. Dieses Spiel findet ganz ohne die innere 
Getriebenheit des Willens statt, der erst der Mensch, der seinem individuellen 
Bewusstsein verhaftet ist, verfällt: Erst der Mensch wird vom Willen 
getrieben, weil er als durch sein individuelles Bewusstsein abgespaltener Teil 
des Ganzen der Welt nach seiner verlorenen Ganzheit strebt51 und seine 
Unvollkommenheit und Unzufriedenheit willentlich aufzuheben trachtet. 
Dieses Streben ist – wie wir oben festgestellt hatten – zum Scheitern ver-
urteilt: Die Willensverneinung erst bringt mit dem Aufgehen in den Dingen 
der Welt, dadurch, dass der Mensch Schopenhauer zufolge „sich in allem 
wiederfand“ (1997, §71, S. 595), diese verlorene Ganzheit zurück. Das Spiel 
des Willens wird – um auf obigen Zusammenhang zurückzukommen – für den 
Menschen, wo er sich seines Willens begibt und selbst im freien Spiel der 
Vermögen aufgeht, zu dem, was es an und für sich ist, dem Menschen, solange 
er dem individuellen Bewusstsein verhaftet ist, aber verschlossen bleibt: zur 
Musik. Nach Schopenhauer zeichnet die Musik nämlich folgendes aus (1997, 
§52, S. 389): 

                                           
50 Cassirer weist auf die Notwendigkeit der Reproduktion eines Kunstwerks zu dessen 

Verstehen hin: „Wir können ein Kunstwerk nicht verstehen, ohne (...) den schöpferi-
schen Prozess nachzuvollziehen und zu rekonstruieren, dem es seine Entstehung ver-
dankt“ (1996, S.229). 

51 Die Ganzheit des Menschen wird im Mythos vom Hermaphroditen repräsentiert, den 
Platon – wie oben schon erwähnt – im Symposion aufgreift, um die dem Menschen an-
geborene Liebe zu begründen: Die ursprüngliche Ganzheit des Hermaphroditen wurde 
von Zeus in die beiden Geschlechter zerteilt, die von da an versuchen, in und durch die 
Liebe ihre verlorene Ganzheit wiederherzustellen. Mit diesem mythischen Bild lässt 
sich auch die Abspaltung des Menschen vom Ganzen der Welt – mit dem es zumindest 
im Mutterbauch noch verschmolzen war – illustrieren: seine mit dem individuellen Be-
wusstsein einhergehende Unvollkommenheit und Unzufriedenheit, die fortan willentlich 
versucht, diese Ganzheit wiederherzustellen. 



 81

„Das unaussprechlich Innige der Musik, vermöge dessen sie als ein so ganz vertrautes 
und doch ewig fernes Paradies an uns vorüberzieht, so ganz verständlich und doch so 
unerklärlich ist, beruht darauf, dass sie alle Regungen unseres innersten Wesens wiedergibt, 
aber ganz ohne die Wirklichkeit und fern von ihrer Quaal.“ 

Sie drückt mithilfe der „Melodie das vielgestaltige Streben des Willens 
aus“ und lässt uns „als Panakeion aller unserer Leiden“ die Not und die Freude 
von mangelnden und erfüllenden Befriedigungen des Lebens an uns 
vorbeiziehen, aber ohne – und das macht sie zu einem Vergnügen –, dass wir 
von diesen Leiden betroffen wären. Der Mensch, versteht er die Musik, ist 
nicht vor den sich in ihr ausdrückenden Willen gespannt, sondern lässt ihn 
gleichsam durch sich hindurchfließen und spielerisch die Formen des Leidens 
und der Freuden in ihm erzeugen, ohne dass er ihr Opfer ist. Insofern die 
Musik Ausdruck des freien, erlösten Willens ist, der sich als solcher in den 
Ideen objektiviert, muss nach Schopenhauer ein „Parallelismus, eine Analogie 
seyn zwischen der Musik und zwischen den Ideen (1997, §52, S. 381). So ist 
ihm zufolge zu erklären, dass man unter dem „Eindruck einer Symphonie (...) 
alle möglichen Vorgänge des Lebens und der Welt an sich vorüberziehen“ 
(1997, §52, S. 387) sieht. Die Musik erzeugt als erlöster, freier Wille im 
Menschen das Bewusstsein der Ideen und lässt ihn – sich in ihnen in seiner 
Potentialität spiegelnd und in seiner Ganzheit wahrnehmend – darin Ruhe und 
Friede finden, anstatt sich willensgetrieben ewig danach zu verzehren.  

 
Nach dieser Interpretation der schopenhauerschen Musikphilosophie – die 

nicht zuletzt auf Nietzsche einen prägenden Einfluss ausübte – wird an obige 
Erörterungen wieder angeschlossen: Das ästhetische Aufgehen in den 
Objekten der Kontemplation bzw. das ethische Identifizieren mit dem Leiden 
der Welt – wie es sich jeweils als Produkt des freien Spiels der Vermögen 
erschließt – führt dazu, dass der „Wille, zur vollen Selbsterkenntnis gelangt, 
sich in Allem wiederfand“ (Schopenhauer 1997, §71, S. 595), so dass der 
Mensch in der Freiheit von sich zur Freiheit zu sich befreit bleibt, der 
Leerraum im Menschen gleichsam offen gehalten wird, was ihn im freien 
Spiel der Vermögen hält. Dieser Zustand des freien Spiels der Vermögen ist 
der Zustand des Heiligen, der Zustand der Erlösung vom Willen, in dem 
Schopenhauers Philosophie gipfelt. Der Mensch erhält sich nicht selbst-
mächtig in dieser erlösten Seinsweise, sondern hat sich – so wahr er vom 
erlösten, freien Willen im freien Spiel der Vermögen gehalten wird, diese 
Energie aber letztlich eine transzendente Kraft ist, insofern sie nicht verfügbar 
ist und nur durch Gnade erschlossen werden kann – in der Transzendenz 



 82

gegründet52, d.h. die Transzendenz anstelle der Eigenmächtigkeit zum Grunde 
seines Selbst gemacht. Der Charakter des Menschen, nach dessen Maßgabe 
die Motive auf ihn wirken und ihn in seinem Handeln bestimmen, ist mit dem 
Selbstvergessen des Willen und der Verabschiedung der Eigenmächtigkeit 
„aufgehoben“ (Schopenhauer 1997, §70, S. 585), und der Mensch – damit der 
Determiniertheit durch den Charakter und die Motive entzogen – in die 
„Freiheit“ als dem „Reich der Gnade“ eingegangen (Schopenhauer 1997, §70, 
S. 586). Der erlöste Mensch wurde – so könnte man mit dem Christentum 
sagen, wie Schopenhauer es macht (vgl. 1997, §68, S. 561 u. 1997, §70, S. 
585f.) – in Gott wiedergeboren, so dass „gleichsam ein neuer Mensch an die 
Stelle des alten tritt“ (1997, §70, S. 586). Kierkegaard findet für den Zustand 
der Erlösung des Menschen die schöne Formel des Sich-durchsichtig-in-der-
Macht-Gottes-Gründen (vgl. 1992, S. 47) und meint meiner Ansicht nach 
genau dieses Phänomen: den Menschen im freien Spiel der Vermögen53.   

 
Der Mensch, als Individuum in den Konkurrenzkampf um die Materie zur 

Verwirklichung der je eigenen Idee mit anderen Individuen verstrickt, lässt 
durch die in ihm statthabende Selbsterkenntnis des Willens von diesem Kampf 
ab, weil er in dem Leiden, das er in ihm den anderen Individuen zufügt, sein 
eigenes Leiden erkennt. Diesem ethischen Quietiv des Willens steht noch das 

                                           
52  Theunissen zitiert – in einem übertragbaren Zusammenhang auf die Bedingung der 

Selbstaufgabe (was sich im Sinne Schopenhauers als Willensverneinung deuten lässt) 
zur Selbstfindung (was sich als der erlöste Zustand des Menschen deuten lässt) 
anspielend – Matthäus: „Wer sein Selbst, das Prinzip seines Lebens, verliert, wird sich 
finden“ (1992, S.337). 

53  Diese These und weitere Parallelen zwischen Schopenhauer und Kierkegaard nachzu-
weisen, bedürfte es einer eigenen Magisterarbeit, was an dieser Stelle daher also nicht 
zu leisten ist. Hier sei nur soviel gesagt: Kierkegaard schreibt: „Das Selbst kann durch 
sich selber nicht zu Gleichgewicht und Ruhe gelangen oder darinnen sein, sondern 
allein dadurch, dass es, indem es sich zu sich selbst verhält, zu demjenigen sich verhält, 
welches das ganze Verhältnis gesetzt hat“ (1992, S.9). Die polaren Aspekte seines 
Selbst wie Möglichkeit und Notwendigkeit usw. kann der Mensch also nicht selbsttätig 
beide zugleich verwirklichen und ins Gleichgewicht bringen, sondern muss sich ihrem 
freien Spiel überlassen: So wie Einbildungskraft und Verstand nicht selbsttätig in ein 
harmonisches, organisches Verhältnis gesetzt werden können, so sind auch der Mög-
lichkeitssinn und der Wirklichkeitssinn nicht selbsttätig miteinander versöhnbar. Die 
Einbildungskraft bzw. die Lebenskraft sind ebenso wie der Möglichkeitssinn die pri-
märe Wirkkraft, die rhythmisierend den Verstand ebenso wie den Wirklichkeitssinn zur 
Begrenzung ihres Schaffens herausfordern. Im Zentrum des Selbst sprudelt gleichsam 
eine Quelle der Energie Gottes, in der man sich nach Kierkegaard durchsichtig gründen 
soll und deren Energien immer wieder geformt werden wollen. Der zentrale Punkt bei 
diesem energetischen Konzept des Selbst ist aber nun, dass diese Energien für den Men-
schen eben nicht verfügbar sind, sondern ihr freies Fließen sich als Gunst bzw. göttliche 
Gnade einstellt. 



 83

ästhetische zur Seite: Insofern der Heilige seine Idee immer schon 
verwirklicht hat, indem er sich in der Potentialität seiner Möglichkeiten fühlt, 
muss er um diese Verwirklichung nicht mehr gegen andere Individuen 
kämpfen. Der ästhetisch befreite Mensch wird immer auch ein guter Mensch 
sein. Schopenhauer erinnert an die Lehre Luthers, „dass, nachdem der Glaube 
(die Erlösung des Menschen vom Willen – A.d.V.) eingetreten, die guten 
Werke ganz von selbst aus ihm hervorgehen, als Symptome, als Früchte 
desselben“ (1997, §70, S. 590f.). Alle Eigenmächtigkeit verabschiedend, wird 
der Mensch gleichsam zum Medium Gottes, in dessen Macht er sich 
durchsichtig gegründet hat.  

 
Die Wirklichkeit für den solcherart befreiten Menschen stellt sich ihm nun 

anders dar, als sie es noch für ihn als Individuum tat. Schopenhauer schreibt, 
dass sich „das für uns Seiende als das Nichts und jenes Nichts als das Seiende 
zeigen“ würde (1997, §71, S. 593), und macht damit auf die Radikalität, mit 
der sich die Wirklichkeit im Zuge der Selbstverwandlung des Menschen 
verwandelt, aufmerksam. Die verwandelte Wirklichkeit des Heiligen ist die 
Welt der Ideen, die er – im freien Spiel der Vermögen stehend – erkennt. Dem 
Individuum ist alles, was es nicht nach Maßgabe des Satzes vom Grunde 
erkennt und zu sich in Beziehung setzen kann, also eben auch die Welt der 
Ideen, nichts, genauso, wie für den Heiligen die Relationen, die das 
Individuum erkennt, nichts sind, weil er die Objekte nicht mehr zu sich in 
Beziehung setzt, sondern sie sich von sich aus als Ideen zeigen lässt. 

 
Die Erlösung vom Willen im freien Spiel der Vermögen ist nichts, was, 

einmal eingetreten, nun nicht mehr verloren gehen könnte, wie Schopenhauer 
schreibt: 

„Vielmehr muss sie durch steten Kampf immer aufs Neue errungen werden. Denn da 
der Leib der Wille selbst ist, nur in der Form der Objektität, oder als Erscheinung in der 
Welt als Vorstellung; so ist, so lange der Leib lebt, auch noch der ganze Wille zum Leben 
seiner Möglichkeit nach da, und strebt stets in die Wirklichkeit zu treten (...).“ (1997, §68, 
S. 568) 

Der Leib als Objektivation des Willens ist voll des Willens zum Leben und 
macht in Form seiner Bedürfnissen wie den nach Nahrungsaufnahme und 
Fortpflanzung, die Ausdruck seines Wollens sind, immer wieder auf sich 
aufmerksam. Diesen Bedürfnisse, kombiniert mit der Verlockung der Motive, 
die dem Menschen die Erfüllung der Bedürfnisse vorgaukeln, ist schwer zu 
widerstehen. Der christlichen Lehre verwandt, erscheint der Leib bei 
Schopenhauer als Widersacher des Geistes, der den willensvergessenen Geist 
des Heiligen versucht, seinen erlösten Zustand aufzugeben und sich um die 
Erfüllung der Bedürfnisse zu sorgen. Das Phänomen der Heiligkeit – wie 



 84

Schopenhauer es an Asketen bestaunt – besteht für ihn gerade darin, dass der 
Mensch, indem er den Willen verneint, in offenen Widerspruch zu der 
Erscheinung seines Leibes tritt, indem er verneint, was sie als Objektivation 
des Willens ausspricht. Die letztgültige Erlösung des Menschen vom Willen – 
die sich nicht vom Zustand des freien Spiels der Vermögen unterscheidet, 
diesen Zustand aber ungefährdet für den Menschen bereithält – tritt wegen der 
Verhaftetheit des Leibes mit dem Willen erst mit dem Tod ein (vgl. 1997, §68, 
S. 556). 

 
 



 85

6 Nietzsches Willensbejahung im Durchgang durch die 
 Verneinung des Willens: Die Inversion der Trans
 zendenz als Novum der Geburt der Tragödie 

„Die Geburt der Tragödie hat ihr Pathos zwar in der Abwehr der Resigna-
tionslehre Schopenhauers, ist aber bis ins einzelne von dessen System 
geprägt“ – schreibt Szondi im Versuch über das Tragische (1964, S. 45f.). Das 
Thema der folgenden Abschnitte ist nicht, diese Prägung des frühen Nietzsche 
durch Schopenhauer in allen Einzelheiten nachzuweisen, als vielmehr, eine 
zentrale strukturelle Vergleichbarkeit, auf die Hühn (2002) aufmerksam 
macht, die meines Wissens in der Sekundärliteratur bisher ansonsten aber 
nicht bedacht wurde, aufzudecken. Die Willensbejahung Nietzsches – das sei 
hier schon angedeutet – ist nicht ohne einen Durchgang durch die Verneinung 
des Willens, wie sie Schopenhauer vorexerziert hat, denkbar. Diese 
strukturelle Vergleichbarkeit ergibt sich daraus, dass Nietzsche schon in der 
Anlage seiner Geburt der Tragödie Schopenhauer folgt: Das Ur-Eine als 
Zentralkategorie seiner Frühschrift wird genauso wie der Wille Schopenhauers 
als selbstentzweit und leidend betrachtet, der Mensch ist als Individuum 
genauso in dieses selbstzerstörerische Willensgeschehen eingelassen und 
muss, um ihm zu entkommen, den Willen verneinen, auch wenn es Nietzsche 
schließlich darum geht, ihn durch diese Verneinung hindurch zu bejahen54. 
Mit dieser strukturellen Vergleichbarkeit zwischen Schopenhauer und 
Nietzsche kommt auch das kantische freie Spiel der Vermögen – mit dessen 
Hilfe Schopenhauers Zustand der Willensverneinung interpretiert wurde – in 
den Blick: Nietzsche selbst benutzt – hierin über Schiller von Kant beeinflusst 
– die Konstruktion des Spiels wiederholt. Meine Interpretation des 
Gedankengebäudes der Geburt der Tragödie wird im wesentlichen der 
Auslegung Fleischers – wie sie sie in ihrem Aufsatz Dionysos als Ding an sich 
(1988) vorgelegt hat – folgen, mit der Nietzsches frühe Philosophie als 
„ästhetische Metaphysik“ (1988, S. 74) zu lesen ist, die es in den folgenden 
Abschnitten zu rekonstruieren gilt. 

6.1 Nietzsches ästhetische Metaphysik in der Geburt der 
 Tragödie 

Nietzsche fasst in seinem später erschienenen, der Geburt der Tragödie 
vorangestellten Versuch einer Selbstkritik die Grundkonstruktion seiner 

                                           
54  Auf die Vergleichbarkeit von Schopenhauers Selbstentzweiung des Willens und Nietz-

sches Urwiderspruch im Ur-Einen weist Decher (1985, S.116f.) hin. 



 86

„Artisten-Metaphysik“ (2003, S. 17) mit wenigen Worten zusammen (2003, S. 
17): 

„(...) das ganze Buch kennt nur einen Künstler-Sinn und – Hintersinn hinter allem 
Geschehen, – einen „Gott“, wenn man will, aber gewiss nur einen gänzlich unbedenklichen 
und unmoralischen Künstler-Gott, der im Bauen wie im Zerstören, im Guten wie im 
Schlimmen, seiner gleichen Lust und Selbstherrlichkeit inne werden will, der sich, Welten 
schaffend, von der Not der Fülle und Überfülle, vom Leiden der in ihm gedrängten 
Gegensätze löst. Die Welt, in jedem Augenblicke die erreichte Erlösung Gottes, als die 
ewig wechselnde, ewig neue Vision des Leidendsten, Gegensätzlichsten, Widerspruch-
reichsten, der nur im Scheine sich zu erlösen weiß (...).“ 

Der Künstler-Gott oder das „Ur-Eine“ – wie Nietzsche ihn an anderer 
Stelle auch fasst (2003, S. 38) – ist als An-Sich der Welt – genauso wie der 
Wille Schopenhauers – als in sich gegensätzlich, also selbstentzweit, und 
leidend charakterisiert. Erlösung vom Leiden findet das Ur-Eine – so lässt sich 
dem Zitat weiter entnehmen – einerseits in der Selbstherrlichkeit des 
Schaffens und Zerstörens und andererseits im von ihm erzeugten Schein, in 
dem es sich gespiegelt und verherrlicht finden kann.  

 
Das Ur-Eine besteht – sonst wäre es solcher Selbsterlösung nicht fähig – 

aus zwei entgegengesetzten Prinzipien, dem Dionysischen und dem Apolli-
nischen, „künstlerische Mächte (...), die aus der Natur selbst, ohne Ver-
mittlung des menschlichen Künstlers, hervorbrechen“ (2003, S. 30). Dionysos 
als der Gott der Musik (vgl. 2003, S. 103), die für Nietzsche im Sinne 
Schopenhauers die „Sprache des Willens“ (2003, S. 107) ist, repräsentiert 
dabei den Willen, während Apollon als der „Gott aller bildnerischen Kräfte“ 
(2003, S. 27) die Formen bereitstellt, mit deren Hilfe Dionysos sich 
ausspricht55. Dionysos bedarf zu seiner Selbsterlösung des Apollon, der zum 
kosmischen Geschehen das Formprinzip, das principium individuationis, das 
er selbst nicht aufbringt, beisteuert (vgl. Fleischer 1988, S. 83). Nietzsche 
spricht das Ineinander beider Naturkräfte aus, wenn er vom tragischen 
Künstler sagt, dass er „zugleich Rausch- und Traumkünstler“ (2003, S. 30) sei. 
Diese Aussage lässt sich auf das Willensgeschehen übertragen, insofern der 
menschliche Künstler auf dem Höhepunkt des Kunstschaffens als tragischer 
Künstler „Nachahmer“ (2003, S. 30) der Natur ist, also mikrokosmisch das 
vollführt, was das Willensgeschehen makrokosmisch vormacht. Das Ur-Eine 

                                           
55 Szondi macht Schopenhauer als Ahnherr der Begriffe „dionysisch“ und „apollinisch“ – 

wie der frühe Nietzsche sie fasst – aus: „Als Ahnen der beiden Nietzscheschen Kunst-
prinzipien „dionysisch“ und „apollinisch“ dürfen wohl Schopenhauers Begriffe „Wille“ 
und „Vorstellung“ angesehen werden. Den ursprünglichen blinden Drang des einen fand 
Nietzsche in der Rauschwelt des Dionysos wieder, die Sichtbarkeit und Selbsterkenntnis 
des anderen in der Traum- und Bilderwelt Apolls (...)“. (1964, S.46)  



 87

ist also genauso wie der Mensch als tragischer Künstler zugleich Rausch- und 
Traumkünstler: Die Naturkräfte des Dionysischen und Apollinischen greifen 
ineinander, um als Produkt ihres Zusammenwirkens den „lustvollen Schein, 
(den das Ur-Eine – A.d.V.) zu seiner steten Erlösung braucht“ (2003, S. 38), 
zu gebären. Der Schein ist eine apollinische Objektivation eines dionysischen 
Zustandes, wobei wichtig ist, dass beide Gottheiten nicht ohne einander 
können: Während der dionysische Wille als Inhalt sich nicht ohne die 
apollinische Form objektivieren kann, ist die apollinische Form auf den 
dionysischen Willen als Inhalt angewiesen. Das Zusammenwirken von 
Dionysos und Apollon wird im „Bruderbund beider Gottheiten“ symbolisiert, 
über den Nietzsche schreibt: „Dionysos redet die Sprache des Apollo, Apollo 
aber schließlich die Sprache des Dionysos“ (2003, S. 140). Die Botschaft 
dieser Wendung ist klar: Die dionysische Wahrheit des Willensgeschehens 
objektiviert sich in der Sprache der Schönheit Apollons, während die Sprache 
der Schönheit Apollons auf die dionysische Wahrheit des Willensgeschehens 
transparent wird. Das Zusammenwirken der beiden Gottheiten Dionysos und 
Apollon hängt nach Nietzsche von „fortwährendem Kampfe und nur 
periodisch eintretender Versöhnung“ ab, wobei sie „sich gegenseitig zu immer 
neuen kräftigeren Geburten“ reizen (2003, S. 25). Der Kampf ist Resultat ihrer 
Gegensätzlichkeit: Während Apollon die „Vergöttlichung des principii 
individuationis“ (2003, S. 39) und der „maßvollen Begrenzung“ (2003, S. 28) 
ist, dessen Vermögen darin besteht, den dionysischen Willen mit Hilfe der 
Form der Individuation zu bändigen, entfaltet Dionysos seine Wirkmacht 
gerade im „Zerbrechen des principii individuationis“ (2003, S. 28), entspricht 
er dem Willen, der in seiner „Zeugungslust“ (2003, S. 109) die Grenzen des 
Individuums nicht achtet, um neue Inhalte hervorzubringen. Die Versöhnung 
ist der Moment des Bruderbundes, der als Produkt ihres Zusammenwirkens 
den Schein als apollinische Formung eines dionysischen Inhalts hervorbringt, 
der, je tiefer die dionysische Wahrheit des Willensgeschehens im Bewusstsein 
des Ur-Einen präsent ist, sich auch desto schöner in den apollinischen 
Geburten des Scheins ausspricht, um, denn das ist die Aufgabe des Scheins, 
die schreckliche Wahrheit soweit zu verhüllen, wie es zum Weiterleben des 
Ur-Einen notwendig ist. Der „Bruderbund beider Gottheiten“ (2003, S. 140) 
bzw. ihr Zusammenwirken lässt sich meiner Ansicht nach in strukturelle 
Analogie zum kantischen freien Spiel der Vermögen stellen, wenn man – wie 
bisher getan – das Dionysische und das Apollinische jeweils als Vermögen 
bzw. – wie Nietzsche es macht – als „künstlerische Mächte (...) der Natur“ 
(2003, S. 30) begreift. Die energetische Einbildungskraft setzt nach Kant – 
wie oben ausführlich dargelegt – die Mannigfaltigkeit des Besonderen 
zusammen und fordert den Verstand immer wieder aufs neue heraus, das 
Produkt dieser Zusammensetzung in seinen Grenzen zu begreifen, ihm eine 



 88

Form zu geben, woraus dann wiederum die Ideen hervorgehen. Analog dazu 
stellt Dionysos in seiner „Zeugungslust“ (2003, S. 109) den Willen als Inhalt, 
der von Apollon mit Hilfe seiner Formkraft zur Scheinwelt vergegenständlicht 
wird. Diesen Analogieschluss legt Nietzsche – hierin über die Vermittlung 
durch Schiller von Kant beeinflusst56 – selber nahe, wenn er vom 
„künstlerischen Spiel“ spricht, „welches der Wille, in der ewigen Fülle seiner 
Lust, mit sich selbst spielt“ (2003, S. 152)57.  

 
Das Produkt des Spiels der Brudergottheiten ist der Schein, welchen „wir, 

völlig in ihm befangen und aus ihm bestehend (...), als empirische Realität zu 
empfinden genötigt sind“ (2003, S. 38f.). Dionysos objektiviert sich unter 
Mithilfe des Apollon im Sinne des durch Nietzsche von Schopenhauer 
übernommenen principium individuationis, d.h. in Erscheinungen in Raum 
und Zeit, die mit Hilfe des Prinzips der Kausalität miteinander verknüpft sind, 
d.h. in dem, was wir unsere empirische Wirklichkeit nennen. Das Ur-Eine 
sucht also Erlösung im Schein der Wirklichkeit des Menschen. Das Problem – 
das sich aus dieser Konstellation für das Ur-Eine ergibt – ist nun folgendes: So 
wahr sich das Ur-Eine zu seiner Verherrlichung im Schein der Hilfe Apollons, 
des principium individuationis, bedient, so wahr ist auch diese Scheinwelt 
durch dieses principium individuationis geprägt. Das Ur-Eine erleidet als 
Dionysos die Schmerzen der Individuation; der eine dionysische Wille wird in 
eine Vielzahl von Individuen zerstückelt; Dionysos ist – wie Nietzsche 
schreibt – „jener die Leiden der Individuation an sich erfahrende Gott, von 
dem wundervolle Mythen erzählen, wie er als Knabe von den Titanen 
zerstückelt worden sei“ (2003, S. 72). Das ewige Gesetz wird von den Titanen 
an Dionysos vollstreckt, der – unter dem Schwert der Individuation der 
Titanen, letztlich unter dem des Apollon, dessen er sich zu seiner Objekti-
vation bedient – im ambivalenten Gefühl von Erlösung und Trauer, wie es die 
eigene schmerzvolle Verwandlung erzeugt, sowohl lächelt als auch weint, 
wobei Nietzsche festhält: „Aus dem Lächeln des Dionysos sind die olym-
pischen Götter, aus seinen Tränen die Menschen entstanden“ (2003, S. 72). 
Die Individuen der Welt sind also – so lässt sich dieser Mythos deuten – Teile 
des zerstückelten Dionysos, der „in diesem Zustand als (Dionysos – A.d.V.) 
Zagreus verehrt“ (2003, S. 72) wird, also unter dem Schwert der Titanen nicht 
etwa stirbt, sondern in die Individuen der Welt verwandelt wird und in diesen 

                                           
56 Diese Weg der Beeinflussung Nietzsches durch Kant über Schiller betreffs des Spiel-

begriffs stellen Thorgeirsdottir (1996, S.64) und Wohlfart (1991, S.274ff.; 1991b, S.96) 
heraus. 

57 Diesen Analogieschluss von Kants freiem Spiel der Vermögen auf Nietzsches Spiel des 
Willens wird im folgenden und auch bei der Interpretation des menschlichen Spiels – 
das ja eine Nachahmung des kosmischen Willensspiels ist – genauer erläutert werden. 



 89

– die Leiden der Individuation an sich erfahrend – weiterlebt. Das Problem des 
Ur-Einen, das im Schein der Wirklichkeit des Menschen seine erlösende 
Verherrlichung anstrebte, ist, dass seine Objektivation wieder nur neues 
Leiden, nämlich das menschliche Leiden der Individuation, spiegelt. Die 
„metaphysische Aufgabe“ des Menschen – wie Fleischer sie nennt (1988, S. 
85) – springt ins Auge: Das Ur-Eine findet sich nur dann im Schein der 
empirischen Wirklichkeit verherrlicht, wenn sich die Individuen, aus denen er 
besteht, selber von ihrem Leiden der Individuation befreien und ihr Dasein für 
sich selbst als bejahenswert empfinden. Nietzsche schreibt, diesen 
Zusammenhang verdeutlichend: „In den Griechen wollte der Wille sich selbst, 
in der Verklärung des Genius und der Kunstwelt, anschauen; um sich zu 
verherrlichen, mussten seine Geschöpfe sich selbst als verherrlichenswert 
empfinden (...)“ (2003, S. 37). Diese Situation ist die Motivation für den Kult 
der Tragödie, als deren „dramatisches Urphänomen“ Nietzsche folgendes 
benennt: „sich selbst vor sich verwandelt zu sehen“ (2003, S. 61). Diese 
„Verzauberung“ (2003, S. 61) ist Produkt des Rausches, in dem der Mensch 
als „Nachahmer“ des Willensspiel „zugleich Traum- und Rauschkünstler“ ist 
(2003, S. 30), d.h. – in Analogie zum kantischen freien Spiel der Vermögen, 
was im nächsten Abschnitt genauer beleuchtet werden wird – spielt. Der 
Mensch erschließt sich im Spielen seine Ideenhaftigkeit (vgl. Abschnitt 5.1) , 
findet im Zentrum seiner spielerischen Tätigkeit zur Ruhe und Selbstgenüg-
samkeit, weil er alles, was er überhaupt nur sein könnte, zugleich ist, und gibt 
dem Ur-Einen einen Spiegel, in dem es sich im Menschen als dem von ihm 
hervorgebrachten Schein verherrlicht finden kann, wie Nietzsche schreibt: 

„Insofern aber das Subjekt Künstler ist, ist es bereits von seinem individuellen Willen 
erlöst und gleichsam Medium geworden, durch das hindurch das eine wahrhaft seiende 
Subjekt seine Erlösung im Scheine feiert.“ (2003, S. 47) 

Der Mensch als Medium eint den zerstückelten Dionysos wieder, insofern 
sich im Rausch der Tragödie der „Bund zwischen Mensch und Mensch“ (den 
Teilen des Dionysos) (2003, S. 29) wieder schließt und der Mensch sich „als 
Gott fühlt (...), wie er die Götter im Träume wandeln sah“ (2003, S. 30), d.h., 
die Zerstückelung des Dionysos in Menschen und Götter insofern wieder 
aufgehoben wird, als der Mensch seine höchste Seinsweise – wie er sie in den 
Göttern verherrlicht – im Spielen realisiert : „Die Hoffnung (...) auf eine 
Wiedergeburt des Dionysos, die wir jetzt als das Ende der Individuation 
ahnungsvoll zu begreifen haben“ (2003, S. 72), hat sich erfüllt. Der Mythos 
erzählt, wie Demeter, die Mutter des Dionysos, die aufgrund der Zerstücke-
lung des Dionysos, seiner Verwandlung in den die Leiden der Individuation an 
sich erfahrenden Dionysos Zagreus, in „ewige Trauer“ gehüllt war, sich 
erstmals wieder „freut, als man ihr sagt, sie könne den Dionysos noch einmal 
gebären“ (2003, S. 72), eine Wiedergeburt, die sich im berauschten Menschen 



 90

vollzieht. Das Ur-Eine findet sich in der Vision der vom einen Dionysos 
erfüllten, verzauberten Menschen verherrlicht, insofern der Mensch sich im 
Rausch der Tragödie in seiner Ideenhaftigkeit erschließt, in deren Anschauung 
sich das Ur-Eine beruhigen kann. Das Motiv, die vollendete Scheinwelt des 
spielenden Menschen in Analogie zu Schopenhauer als Ideen, in denen auch 
der schopenhauersche Wille sich ursprünglich objektiviert, zu interpretieren, 
liegt in der Scheinkraft und Erlösungsmächtigkeit der von Dionysos mit Hilfe 
Apollons hervorgebrachten Objektivationen. Nietzsche spricht – womit sich 
dieser Interpretationsansatz belegen lässt – auch von der „Ewigkeit der 
Erscheinung“, die die Heilkraft der apollinische Objektivation auszeichnet, 
von der „Schönheit“, die den „Schmerz (...) aus den Zügen der Natur“ 
hinweglügen würde (2003, S. 108). Alle Möglichkeiten der Erscheinung, die 
sie in der Natur schmerzvoll in einem Nacheinander von Formbestimmungen 
auslegen muss, wobei die Realisation einer Möglichkeit die anderen Möglich-
keiten zunichte macht, werden in der Idee zugleich und in einem angesehen: 
Die Idee ist die Erscheinung in der Potentialität ihrer Möglichkeiten. Der 
dionysische Wille, der sich im apollinischen Schein spiegelt, findet aufgrund 
des Ideencharakters dieses Scheins – wie er im spielenden Menschen entsteht 
– zur Ruhe, weil er sich in der Idee in seiner Potentialität sieht, d.h. nichts 
mehr anzustreben braucht, weil er alles schon zugleich ist. Das Ur-Eine findet 
seine Erlösung im Schein. 

 
Das Spiel der Brudergottheiten im Herzen des Ur-Einen – von dem oben 

die Rede war – wäre aber noch nicht vollständig begriffen, wenn es sich im 
einmaligen Hervorbringen des Scheines erschöpfte: Das Ur-Eine hat gegen-
über der „vollen Lust am Schein“ – wie Nietzsche schreibt – „noch höhere 
Befriedigung an der Vernichtung der sichtbaren Scheinwelt“ (2003, S. 151). 
Das Spiel des Ur-Einen besteht im „spielenden Aufbauen und Zertrümmern“ 
(2003, S. 153) der Scheinwelt, d.h., die Objektivation des dionysischen 
Willens im apollinischen Schein wird immer wieder, nachdem sie hervor-
gebracht ist und das Ur-Eine sich in seinem Spiegel seiner Selbstherrlichkeit 
inne werden und beruhigen konnte, zerstört, um durch eine neue, die 
Abgründigkeit des Willensgeschehens tiefer abspiegelnde Vision – wie sie die 
Fortsetzung des Spiels erzeugt – ersetzt zu werden. Der dionysische Willen 
wird in diesem Prozess immer wieder durch seine apollinische Vergegenständ-
lichung vor seiner Hinfälligkeit und seinem selbstzerstörerischen Charakter 
bewahrt, weil er – anstatt durch seine innere Gegensätzlichkeit in eine Flucht 
in die Dynamik getrieben – immer wieder die Möglichkeit hat, sich im 
Anschauen des apollinischen Scheins, in seiner Verherrlichung im spielenden 
Menschen, zu beruhigen. Nietzsche schreibt, dass das „Wirken des delphi-
schen Gottes“ sich darauf beschränkte, „dem gewaltigen Gegner durch eine 



 91

zur rechten Zeit abgeschlossene Versöhnung die vernichtenden Waffen aus 
der Hand zu nehmen“ (2003, S. 32), und zwar, bevor Dionysos sich gegen sich 
selbst wendet, der Wille an sich selbst zehrt, weil es nichts außer ihm gibt, an 
was er sonst zehren könnte. Apollon ist als Teilnehmer im Spiel zu jeder Zeit 
des Spiels gegenwärtig: Wie das harmonische Ineinander von Einbildungs-
kraft und Verstand in Kants freiem Spiel der Vermögen, wird die apollinische 
Form immer wieder aufgerufen, den dionysischen Willen zu bändigen. Dieses 
Spiel zeichnet aus, dass abwechselnd Dionysos und Apollon, wiewohl beide 
zu jeder Zeit wirkend, die Oberhand haben: Der dionysische Wille erhält 
durch Apollon solange seine Form, bis sie sich im erfüllten Schein des 
spielenden Menschen, in dessen Anschauung das Ur-Eine seine Selbstver-
herrlichung und Erlösung findet, vollendet, was die Bewegung des Aufbauens 
darstellt. Nietzsche beschreibt den Einsatzpunkt der Phase, in der Dionysos 
die Oberhand hat: 

„Damit aber bei dieser apollinischen Tendenz die Form nicht zu ägyptischer Steifigkeit 
und Kälte erstarre, damit nicht unter dem Bemühen, der einzelnen Welle ihre Bahn und 
ihren Bereich vorzuschreiben, die Bewegung des ganzen Sees ersterbe, zerstörte von Zeit 
zu Zeit wieder die hohe Flut des Dionysischen alle jene Zirkel, in die der einseitig 
apollinische Wille das Hellenentum zu bannen suchte.“ (2003, S. 70) 

Das Zertrümmern der Scheinwelt setzt also je ein, wenn die apollinische 
Form der Lebendigkeit des dionysischen Willens nicht mehr angemessen ist, 
wenn ihre innere Strahlkraft versiegt und sie erkaltet: Dann sprengt der 
dionysische Wille die alte Form gleichsam von innen auf, um schließlich von 
Neuem durch Apollon geformt zu werden. Bei dem Versuch, sich von diesem 
Spiel des Willens ein Bild zu machen, muss man bedenken, dass die Zeit eine 
Kategorie ist, die nur in der Scheinwelt der Menschen existiert, insofern sie 
durch das principium individuationis geformt und daher auch durch dieses 
bestimmt ist. Das Spiel des Willens ist wie das menschliche freie Spiel der 
Vermögen – um wiederholt auf ein Zitat Dörflingers (vgl.1990, S. 76) zurück-
zugreifen – Tätigkeit als Ruhe. Der Wille bzw. das Ur-Eine ist, so wahr es im 
Spielen seine innere Gegensätzlichkeit austragen muss, leidend, aber, sofern 
es spielt, d.h. sich im Zusammenwirken seiner Vermögen im Aufbauen und 
Zerstören seiner Selbstherrlichkeit inne wird und sich im spielend aufgebauten 
Schein in dieser Selbstherrlichkeit gespiegelt findet, erlöst. 

6.2 Der verzauberte Mensch als Produkt des Bruderbundes von 
 Dionysos und Apollon 

Nietzsche führt den Menschen im Sinne seiner Leitfigur des tragischen 
Künstlers als „Nachahmer“ (2003, S. 30) des Spiels des Willens ein, der im 
Zugleichsein von „Traum- und Rauschkünstler“ (2003, S. 30) die Vollendung 



 92

des Scheins – in dem das Ur-Eine sich verherrlicht findet – darstellt. Der 
Mensch spielt also genauso wie der Wille. Daraus ergibt sich die Frage, 
inwiefern sich das Spiel des Menschen nach Nietzsche mit dem Spiel, als das 
Schopenhauers Figur der Willensverneinung hier interpretiert wird, 
vergleichen lässt. Die These dieses Abschnitts ist, dass Nietzsches tragischer 
Künstler genauso wie Schopenhauers Heiliger auf die Verneinung des Willens 
angewiesen ist, um sich zu dem Zustand – den das Spiel darstellt – befreien zu 
können. 

 
Szondi glaubt, den zentralen Unterschied zwischen Schopenhauer und 

Nietzsche auszumachen, wenn er im Versuch über das Tragische schreibt, 
dass „die Kunst (bei Nietzsche im Gegensatz zu Schopenhauer – A.d.V.) nicht 
mehr der klare Spiegel ist, in dem die Welt der Individuation das Urteil über 
den Willen spricht, sondern ein Zeichen, dass die Individuation den „Urgrund 
des Übels“ darstellt und zugleich die „freudige Hoffnung, dass der Bann der 
Individuation zu zerbrechen sei““ (1964, S. 47). Er übersieht dabei meines 
Erachtens, dass Schopenhauer in seinem negativen Urteil von der Warte der 
Individuation über den Willen nichts anderes meint, als was Nietzsche von der 
Warte der Ureinheit des Individuums mit der Welt sagt: Die Individuation, die 
Zersplitterung des Willens in sich selbst bekämpfende Teilwillen, ist auch für 
Schopenhauer der Urgrund des Übels. Der Zustand der Verschmolzenheit des 
Subjekts mit dem Objekt, also das „Subjekt der Erkenntnis“ (Schopenhauer 
1997, S. 309) bzw. die „ewige, im Grunde der Dinge ruhende Ichheit“ 
(Nietzsche 2003, S. 45), ist sowohl für Schopenhauer als auch für Nietzsche 
die Utopie der Tragödie. Hühn schreibt: 

„Ist das Dionysische doch vor allem eine abkürzende Redeweise für den Selbstvollzug 
(...) einer Selbstüberschreitung, die der frühe Nietzsche – beredt genug – gar nicht anders 
als in dem von seinem Lehrer bereitgestellten Vokabular der Willensverneinung, nämlich 
als Aufhebung des principium individuationis zu umschreiben vermochte.“ (2002, S. 181) 

Die Voraussetzung, sich als Subjekt der Erkenntnis zu erschließen, ist bei 
Schopenhauer die Willensverneinung: Dass Nietzsche mit dem „Zerbrechen 
des principii individuationis“ (2003, S. 28) nicht nur eine Redeweise von 
Schopenhauer übernimmt, sondern selber – um ins Spiel als Gipfelpunkt der 
Tragödie zu gelangen – seinen Willen verneint, gilt es nun zu zeigen. 
Nietzsche spricht davon, dass zur Erreichung der „höchsten Lust (...) der Weg 
durch Untergang und Verneinung führt“ (2003, S. 135). Was hier verneint 
wird, ist der individuelle Wille im Menschen, um das principium indi-
viduationis aufzuheben und mit dem einen Willen, der allem zugrunde liegt, 
zu verschmelzen. Nietzsche schreibt: 

„Wir sollen erkennen, wie alles, was entsteht, zum leidvollen Untergange bereit sein 
muss (...). Wir sind wirklich in kurzen Augenblicken das Urwesen selbst und fühlen dessen 



 93

unbändige Daseinsgier und Daseinslust; der Kampf, die Qual, die Vernichtung der 
Erscheinungen dünkt uns jetzt wie notwendig, bei dem Übermaß von unzähligen, sich ins 
Leben drängenden und stoßenden Daseinsformen, bei der überschwänglichen Fruchtbarkeit 
des Weltwillens; wir werden von dem wütenden Stachel dieser Qualen in demselben 
Augenblicke durchbohrt, wo wir gleichsam mit der unermesslichen Urlust am Dasein eins 
geworden sind und wo wir die Unzerstörbarkeit und Ewigkeit dieser Lust in dionysischer 
Entzückung ahnen. Trotz Furcht und Mitleid sind wir die Glücklich-Lebendigen, nicht als 
Individuen, sondern als das eine Lebendige, mit dessen Zeugungslust wir verschmolzen 
sind.“ (2003, S. 109) 

Der Wille scheint hier nicht verneint, sondern in geradezu totaler Ent-
grenzung bejaht zu werden. Dieser Eindruck täuscht aber über den Umstand 
hinweg, dass das Individuum zum „leidvollen Untergange“ bereit sein muss, 
dass also der individuelle Wille verneint werden muss, bevor es zu einem 
Verschmelzen mit dem Weltwillen kommt. Die Verneinung des individuellen 
Willen führt dazu, dass der Mensch vom Willen nicht länger beherrscht wird, 
dass er ihm nicht länger aufsitzt, sondern sich durch die Freiheit vom Willen 
zur Freiheit des Willens befreit, d.h. vom spielerischen, erlösten, befreiten 
Willen durchflossen wird58. Die innere Distanz zum Willen bzw. die 
Verschmolzenheit mit einem nur spielerischen, erlösten, freien Willen im 
Rausch betonend, unterscheidet Nietzsche selber die totale Identifikation mit 
dem Willen vom spielerischen Verhältnis zu ihm: 

„Diese Welt (der Vereinigung von Dionysos und Apollon – A.d.V.) offenbart sich in 
einem Spiel mit dem Rausche, nicht in einem völligen Verschlungensein durch denselben. 
Im Schauspieler erkennen wir den dionysischen Menschen wieder, den instinktiven 
Dichter, Sänger, Tänzer, aber als gespielten dionysischen Menschen.“ (2003, S. 567) 

Die innere Distanz, die der Mensch durch die Verneinung seines indivi-
duellen Willens zum Weltwillen aufgebaut hat, bleibt ihm in der Ver-
schmolzenheit mit dem spielerischen, erlösten, freien Weltwillen erhalten, 
insofern er als tragischer Künstler „zugleich Rausch- und Traumkünstler“ 
(2003, S. 30) ist, d.h. Apollon – damit Dionysos nicht durch seine innere 
Gegensätzlichkeit in eine heillose Flucht in die Dynamik getrieben wird – 
Dionysos in jedem Augenblick die „vernichtenden Waffen aus der Hand“ 
nimmt (2003, S. 32). Nietzsche spricht aufgrund dieses Zusammenwirkens 
von Dionysos und Apollon auch von einer „Idealisierung der Orgie“ (2003, S. 
556) bzw. „Vergeistigung der Dionysosfeier“ (2003, S. 558), die den 
Dionysoskult der Griechen zu einem „Welterlösungsfest“ (2003, S. 556) 
machte, wohingegen er nach Nietzsche bei den „Asiaten (die Apollon nicht 

                                           
58 Nietzsche spricht eigens davon, dass der „Künstler (...) von seinem individuellen Willen 

erlöst und gleichsam Medium geworden“ (2003, S.47) ist, d.h. anstelle dem Weltwillen 
aufzusitzen und sich vor ihm hertreiben zu lassen, ihn als spielerischen Willen sich 
durchströmen lässt. 



 94

kannten – A.d.V.) die roheste Entfesselung der niederen Triebe“ (2003, S. 
556) bedeutete. Der dionysische Wille als Inhalt wird im Kult der Tragödie in 
jedem Moment mit Hilfe der apollinischen Form vergegenständlicht, wie 
Nietzsche schreibt: „die griechische Tragödie haben wir als den dionysischen 
Chor zu verstehen, der sich immer von neuem wieder in einer apollinischen 
Bilderwelt entladet“ (2003, S. 62). Der tragische Mensch verschmilzt mit dem 
„Urkünstler der Welt“ (2003, S. 48), dem Ur-Einen, um genau wie dieses 
spielerisch dionysische Inhalte in apollinische Formen zu bannen59. Die 
Verschmolzenheit mit dem Weltwillen – von der in obigem längeren Zitat die 
Rede war – ist keine vollständige Identifikation mit ihm, sondern eine, in der 
der tragische Mensch zu jeder Zeit durch Apollon auf Distanz zum Weltwillen 
ist, genau wie der Weltwille durch Apollon zu sich selber: Der spielende 
Mensch wird von einem spielerischen Weltwillen durchflossen, insofern er 
ihm nicht aufsitzt, sondern ihm spielerisch mit Hilfe Apollons allaugen-
blicklich eine Form gibt, was ihn selbst in der Ruhe der Tätigkeit als Spiel 
hält60: 

„Insofern er aber die Musik (als dionysischen Willen – A.d.V.) in (apollinischen 
A.d.V.) Bildern deutet, ruht er selbst in der stillen Meeresruhe der apollinischen 
Betrachtung, so sehr auch alles, was er durch das Medium der Musik anschaut, um ihn 
herum in drängender und treibender Bewegung ist.“ (Nietzsche 2003, S. 51) 

Diese Wendung erinnert an das oben im Zusammenhang der Interpretation 
von Schopenhauers Willensverneinung herangezogene Zitat Schillers, dass der 
Mensch so lange vor der Gewalt der Natur geschützt ist, solange er ihr eine 

                                           
59  Schon Schelling hatte das für das Kunstschaffen notwendige Zusammenspiel der Ver-

mögen mit dem Dionysischen und dem Apollinischen assoziiert: „Ja nicht einmal bloß 
in Gott, selbst im Menschen, soweit ihm ein Strahl von Schöpferkraft verliehen ist, fin-
den wir dasselbe Verhältniß, diesen selben Widerspruch, eine blinde, ihrer Natur nach 
schrankenlose Produktionskraft, der eine besonnene, sie beschränkende und bildende, 
eigentlich also negirende Kraft in demselben Subjekt entgegensteht. Jedes Geistes Werk 
zeigt sogar dem sinnigen Kenner, ob es aus einem harmonischen Gleichgewicht jener 
Thätigkeiten hervorgegangen, oder ob eine von beiden, und welche im Uebergewicht 
gewesen. Ein Uebergewicht der producirenden Thätigkeit ist da, wo die Form gegen den 
Inhalt zu schwach erscheint, der Inhalt die Form zum Theil überwältigt. Das Gegentheil 
findet statt, wo die Form den Inhalt zurückdrängt, dem Werk die Fülle fehlt. Nicht in 
verschiedenen Augenblicken, sondern in demselben Augenblick zugleich trunken und 
nüchtern zu seyn, dieß ist das Geheimniß der wahren Poesie. Dadurch unterscheidet 
sich die apollinische Begeisterung von der bloß dionysischen. Einen unendlichen Inhalt 
– also einen Inhalt, der eigentlich der Form widerstrebt, jede Form zu vernichten scheint 
–, einen solchen unendlichen Inhalt in der vollendetsten, d.h. in der endlichsten Form 
darzustellen, das ist die höchste Aufgabe in der Kunst“ (Schelling nach Frank 1982, 
S.105 – Hervorhebungen vom Verf.). 

60 Nietzsche spricht noch im später erschienen Dionysos Philosophus von der „Ruhe ge-
wisser Rauschempfindungen (strenger: der Verlangsamung des Zeit- und Raumge-
fühls)“ (1960, S.1129). 



 95

Form gibt. Das parallele Zusammenwirken von Dionysos und Apollon 
betonend, schreibt Nietzsche: 

„Wenn nun der Rausch das Spiel der Natur mit dem Menschen ist, so ist das Schaffen 
des dionysischen Künstlers das Spiel mit dem Rausche. Dieser Zustand lässt sich nur 
gleichnisweise begreifen, wenn man ihn nicht selber erfahren hat: es ist etwas Ähnliches, 
wenn man träumt und zugleich den Traum als Traum spürt. So muss der Dionysosdiener im 
Rausche sein und zugleich hinter sich als Beobachter auf der Lauer liegen. Nicht im 
Wechsel von Besonnenheit und Rausch, sondern im Nebeneinander zeigt sich das 
dionysische Künstlertum.“ (2003, S. 555f.) 

Der Rausch Nietzsches stellt also gleichsam eine entgrenzte Kontemplation 
Schopenhauers dar. Das Produkt des Bruderbundes von Dionysos und Apollon 
im Menschen ist dessen „Verzauberung“ (2003, S. 61): Aus seiner Indi-
viduation befreit, ist er mit dem „Urkünstler der Welt“ (2003, S. 48) 
verschmolzen, und wird genauso wie das Ur-Eine im Spiel der Lust des 
Aufbauens und Zertrümmerns von apollinischen Objektivationen inne. Diese 
Lust lässt sich in Analogie zur Lust stellen, die Kant als Produkt des freien 
Spiels der Vermögen herausgearbeitet hatte: Das harmonische Ineinander von 
Einbildungskraft und Verstand, das nach Kant die Lust hervorruft, entspricht 
dem Zusammenwirken von Dionysos und Apollon, das im berauschten, 
spielenden Menschen statthat, als dessen Folge Nietzsche die „ewige Lust des 
Daseins“ (2003, S. 109) herausstellt. Der „metaphysische Trost, mit welchem 
(...) uns jede wahre Tragödie entlässt“, besteht eben gerade in dem 
Bewusstsein, „dass das Leben im Grunde der Dinge, trotz allem Wechsel der 
Erscheinungen, unzerstörbar mächtig und lustvoll sei“(2003, S. 56), und ist als 
solches das Produkt einer Erfahrung, die der spielende Mensch im Rausch 
macht. Der spielende Mensch erfährt durch sich hindurch die lustvolle Un-
erschöpflichkeit des dionysischen Willens, der immer wieder durch Apollon 
gebändigt, zu ewig neuen Formen zusammengefasst wird. Der Mensch im 
freien Spiel der Vermögen ist nun „nicht mehr Künstler, er ist Kunstwerk 
geworden“ (2003, S30), was sich daraus erklärt, dass Nietzsche die Kräfte des 
Dionysos und Apollons als überpersönliche Naturkräfte fasst, die sich im 
Menschen aussprechen. Kunstwerkcharakter hat der spielende Mensch für das 
Ur-Eine, insofern er die Vollendung des von ihm hervorgebrachten apolli-
nischen Scheins ist. Diese Vollendung des apollinischen Scheins ist der 
Mensch aber nur, insofern er im Spiel zur ästhetischen Bejahung seiner 
Existenz findet, so dass sich das Ur-Eine in ihm verherrlicht finden kann. 
Nietzsche schreibt vom „Triumph des Willens in seiner Verneinung“ (2003, S. 
570). Diese Bejahung – so wahr sie zur Verherrlichung des Ur-Einen gereicht 
– bleibt noch ganz im Bann der Struktur der Willensverneinung Schopen-
hauers: Zur „höchsten Lust“ führt „der Weg durch Untergang und Ver-



 96

neinung“ (2003, S. 135)61. Als Nachweis der in der Tradition Schopenhauers 
als Bedingung der Bejahung zu vollziehenden Willensverneinung sei hier 
noch folgendes Zitat aus dem später erschienen Dionysos Philosophus 
angeführt: 

„Philosophie, wie ich sie bisher verstanden habe, ist das freiwillige Aufsuchen auch der 
verabscheuten und verruchten Seiten des Daseins. (...) Wie viel Wahrheit erträgt, wie viel 
Wahrheit wagt ein Geist? (...) sie nimmt versuchsweise selbst die Möglichkeiten des 
grundsätzlichen Nihilismus vorweg: ohne dass damit gesagt wäre, dass sie bei einer 
Negation, beim Nein, bei einem Willen zum Nein stehenbliebe. Sie will vielmehr bis zum 
Umgekehrten hindurch – bis zu einem dionysischen Jasagen zur Welt, wie sie ist (...)“ 
(1960, S. 1114). 

Die Bejahung des Willens findet auf Grundlage einer vorgängigen Ver-
neinung des Willens statt, auf Grundlage einer Nicht-Identifikation, die es 
Nietzsche wie Schopenhauer erlaubt, in ein spielerisches Verhältnis zum 
Willen zu treten und sie vor der Verschlungenheit durch dessen heilloses 
Immer-Weiter-Müssen bewahrt.  

 
Die Verzauberung des Menschen im Rausch des freien Spiels der 

Vermögen, die sich in Analogie zur Verwandlung des Menschen zum Heiligen 
bei Schopenhauer stellen lässt, setzt eine positive Selbst- und Welterfahrung 
frei, die die Aufhebung der Leiden, die das Leben des Menschen als Indi-
viduum auszeichnen und Schopenhauer wie Nietzsche zu einem primären 
Pessimismus führen (Abschnitt 2), erwirkt. Dabei konzentriert sich das 
Interesse in diesem Abschnitt auf Nietzsches Antwort auf das Leiden der 
Unmöglichkeit von Glück (Abschnitt 2.1), der Determiniertheit des Handelns 
(Abschnitt 2.3) und der Gefährdung des Gemeinsinns (Abschnitt 2.4). Das 
melancholische Leiden unter der Herrschaft der Zeit (Abschnitt 2.2) und der 
Schrecken als Motiv des Immer-Weiter (Abschnitt 2.5) wird im Abschnitt 7 
gesondert zu betrachten sein. Die Glückserfahrung im Rausch der Tragödie 
speist sich – wie im Laufe des Textes schon mehrfach festgestellt – aus der 
ästhetischen Lust am freien Spiel der Vermögen. Nietzsche bezeichnet sie als 
„unermessliche Urlust am Dasein“, die zustande kommt, insofern wir mit der 
„Zeugungslust“ des Ur-Einen verschmolzen sind (2003, S. 109). 

                                           
61  Hühn schreibt über die Schopenhauer-Rezeption Nietzsches betreffs der Willensbeja-

hung im Durchgang durch eine Verneinung des Willens: „(...) nimmt der frühe Nietz-
sche (...) die Bruchstelle eines Nihilismus wahr, der aus dem Nein zu dieser Welt und 
durch dieses hindurch die produktiven Funken des dionysischen Jasagens aller erst 
schlagen will. So gesehen steht Schopenhauer an der Schwelle zu einer neuen und 
aktiven Gestalt des Nihilismus, – einer Schwelle, die er mit der Konzeption eines sich 
dementierenden Willens zu überschreiten sich wohl angeschickt, aber selbst nicht über-
schritten hat“ (2002, S.180). Etwas später spricht Hühn von einer „an der Verneinung 
sich entzündenden Bejahung“ (2002, S.181). 



 97

Verschmolzen sind wir dabei aber nicht mit dem endlos strebenden Willen, 
der Schopenhauers Analyse zufolge für die Unmöglichkeit von Glück ver-
antwortlich ist, sondern mit dem spielerischen, erlösten, freien Willen, von 
dem wir nicht vor sich hergetrieben werden, sondern dessen Energie uns 
gleichsam durchfließt. Sie wird im Menschen als frei fließende Einbildungs-
kraft spürbar, die immer wieder den Verstand zu ihrer Formgebung heraus-
fordert, ein Prozess, über den die beiden Vermögen in das lustvolle freie Spiel 
geraten, das dem Menschen Lust und Glück empfinden lässt. Diese 
Glückserfahrung im Rausch wird begleitet durch eine Selbsterfahrung, in der 
sich der Berauschte in der Potentialität seiner Möglichkeiten erfährt: Insofern 
er aller seiner Möglichkeiten zumindest potentiell zugleich inne ist, gibt es für 
ihn keinen Grund, diesen Zustand zugunsten der Verwirklichung einer 
konkreten Möglichkeit aufzugeben. Das endlose Streben als die Quelle der 
Unmöglichkeit von Glück beruhigt sich in diesem Zustand potentieller 
Vollkommenheit, weil mit ihm der Grund für dieses Streben eingelöst ist. 

 
Schwieriger verhält es sich mit der Frage, wie der Mensch nach Nietzsche 

im Rausch der Determiniertheit seines Handelns entkommt: Das verschmel-
zende Aufgehen des Menschen im spielerischen Willen und seinen Objekti-
vationen – wie es als Folge des freien Spiels im Rausch statthat – bewirkt, 
dass er, anstelle als Subjekt in einem konkreten Verhältnis zur Objektwelt zu 
stehen, potentiell in allen möglichen Verhältnissen zur Um- und Mitwelt steht. 
Der Berauschte erfährt sich ebenso wie Schopenhauers Heiliger in der 
Potentialität aller seiner Erscheinungsweisen, die er auf der Grundlage seiner 
persönlichen, spezifischen Besonderheiten aus sich konfigurieren kann, 
insofern er keine konkrete Seinsweise lebt und damit alle anderen Potentiellen 
ausschließt. Weil sein Bezug zur Um- und Mitwelt im Rausch mit ein-
geschmolzen ist, kann er sich in der Potentialität sämtlicher möglicher Bezüge 
wahr-nehmen. Man kann das auch folgendermaßen betreffs des Zuschauers 
der Tragödie fassen: Die Erfahrung der Negativität der Willensgetriebenheit 
als Determination des Handelns – das Elend des ergebnislosen Leidens der 
Figuren des tragischen Geschehens – bewirkt im Durchgang durch die 
Willensverneinung, wie sie jeder Zuschauer als Teilnehmer der Tragödie62 
vollzieht, die Freisetzung von Möglichkeiten, sich anders zu verhalten. Der 
Berauschte geht nicht distanzlos in seinem Charakter auf und agiert diesen 
determiniert handelnd aus, sondern er hält sich in der Freiheit vom 

                                           
62 Der Zuschauer der Tragödie im Sinne Nietzsches – so Wischke (1994, S.77) – ist ein 

„ästhetisches Subjekt, das nicht in einem Verhältnis wissender Bezugnahme zum Kunst-
werk treten kann, weil es selbst eine Manifestation ist, in der sich die Tragödie als 
Kunstwerk realisiert“. 



 98

Selbstvollzug vor aller Einlassung auf eine konkrete Seinsweise im Zustand 
reiner Potentialität, aus der er nun spielerisch einzelne Möglichkeiten an-
wählen und als „Schauspieler“ seiner Selbst im Rausch bekleiden kann: 

„Diese Welt offenbart sich in einem Spiel mit dem Rausche, nicht in einem völligen 
Verschlungensein durch denselben. Im Schauspieler erkennen wir den dionysischen 
Menschen wieder, den instinktiven Dichter, Sänger, Tänzer, aber als gespielten 
dionysischen Menschen.“ (Nietzsche 2003, S. 567) 

Nietzsche benennt es geradezu als das „dramatische Urphänomen, sich vor 
sich selbst verwandelt zu sehen“ (2003, S. 61). Zugleich – und damit wäre der 
dritte Grund des Pessimismus in Form der Gefährdung des Gemeinsinns im 
freien Spiel des Rausch aufgehoben – schließt sich, wie Nietzsche schreibt, 
der „Bund zwischen Mensch und Mensch wieder zusammen (...), jetzt 
zerbrechen alle die starren, feindseligen Abgrenzungen, die Noth, Willkür 
oder „freche Mode“ zwischen den Menschen festgesetzt haben“ (2003, S. 29). 
Der Mensch wird „Mitglied einer höheren Gemeinsamkeit“ (2003, S. 30). 

6.3 Die Inversion der Transzendenz als Ausweg aus der 
 Mangelsituation des Menschen 

Die angesprochene ästhetische Lust am freien Spiel der Vermögen ist zwar 
der Quellgrund der Bejahung des Willens, aber noch nicht die Bejahung 
selbst. Wenn man Nietzsches Bejahung in diesen Zustand des Spielens 
eintragen würde, würde man den Unterschied zwischen Schopenhauer und 
Nietzsche einebnen, denn diese Lust kennt auch ersterer. Diese in der 
Kontemplation bzw. im Rausch sich einstellende Lust kann im eigentlichen 
Sinne noch nicht als Bejahung verstanden werden, insofern sie sich noch 
vollständig in der von der Verneinung des Willens vorgeprägten Struktur 
bewegt: Der Mensch als Heiliger (Schopenhauer) bzw. Traum- und Rausch-
künstler (Nietzsche) ist eben nicht das Individuum, dessen Abgegrenztheit als 
Subjekt von der Welt der Objekte die gewöhnliche Seinsverfassung des 
Menschen auszeichnet, sondern ein gerade aus dieser Struktur erlöster. 
Nietzsche will aber nicht „bei einem Willen zum Nein“ stehen bleiben, 
sondern „vielmehr bis zum Umgekehrten hindurch – bis zu einem diony-
sischen Jasagen zur Welt, wie sie ist“ (1960, S. 1114). „Wie sie ist“ heißt aber 
zuallererst einmal, wie sie für gewöhnlich ist, d.h. für den Menschen im 
alltäglichen Seinszustand als Individuum. Nietzsche – dem das Rauscherleben 
in allen seinen Facetten nicht fremd gewesen zu sein scheint – benennt als 
direkte Folge des Rausches sogar ein Phänomen, das man als „Kater-
stimmung“ bezeichnen könnte:  



 99

„Sobald aber jene alltägliche Wirklichkeit wieder ins Bewusstsein tritt, wird sie mit 
Ekel als solche empfunden; eine asketische, willensverneinende Stimmung ist die Frucht 
jener Zustände“ (2003, S. 56). 

Dieser Ekel als Folge des Rausches ist gefährlich für die angestrebte, 
letztliche Bejahung des Lebens, insofern er zu einer totalen Entgrenzung der 
Willensverneinung im Sinne Schopenhauers, also über die zur Freisetzung des 
freien Spiels nötigen initialen Verneinung hinaus, führt, von der sich 
Nietzsche vehement zu distanzieren sucht63. Wie gesagt: Die Verneinung des 
Willens ist für Nietzsche ebenso wie für Schopenhauer die Voraussetzung, der 
Mangelsituation des Lebens in den Rausch bzw. die Kontemplation zu 
entkommen. Nietzsche unterscheidet sich aber nun von Schopenhauer, dass er 
bei diesem Nein nicht stehen bleiben will und es nicht wie Schopenhauer zu 
einer Grundhaltung dem gesamten Leben gegenüber entgrenzen will: Ganz im 
Gegenteil ist das zentrale Anliegen seiner Tragödienschrift, „als ästhetisches 
Phänomen (...) das Dasein und die Welt ewig“ zu rechtfertigen (2003, S. 47), 
d.h. trotz der negativen Diagnose über das Leben, wie er sie mit Schopenhauer 
teilt (vgl. Abschnitt 1 u. 2), zu Sinn und Rechtfertigung zu finden. Nietzsche 
schließt nun an den im obigen eingerückten Zitat wiedergegebenen Gedanken 
an: 

„Auf dieser Stufe der Erkenntnis giebt es nur zwei Wege, den des Heiligen und den des 
tragischen Künstlers: beide haben gemein, dass sie bei der hellsten Erkenntniß von der 
Nichtigkeit des Daseins doch fortleben können, ohne in ihrer Weltanschauung einen Riß zu 
spüren. Der Ekel am Weiterleben wird als Mittel zum Schaffen empfunden, sei dies nun ein 
heiligendes oder ein künstlerisches“ (2003, S. 570). 

Der Ekel am Weiterleben nach dem Erwachen aus dem Rausch soll nun, 
statt dass er in eine willensverneinende Stimmung ausläuft, als Mittel zum 

                                           
63 Hühn schreibt über diese vehementen Abgrenzungsversuche Nietzsches von Schopen-

hauer: „Wie sehr Nietzsche auch die Willensverneinung als letztes, nihilistisches déca-
dence-Produkt anprangert und als „unheimlichste(s) Symptom unserer unheimlich ge-
wordenen europäischen Kultur“ geradezu verteufelt, seinen Invektiven sieht man es 
förmlich an, worüber er sich nur allzu gerne hinwegsetzen möchte. Die überzogene 
Schärfe der Polemik ist verdächtig, zumal Nietzsche in ihr (...) über seine größte Nähe 
zu Schopenhauer und ihre gemeinsame philosophische Ausgangslage hinwegzutäuschen 
sucht. (...) Es versteht sich nämlich keineswegs von selbst, dass Nietzsche mit aller Ge-
walt einen Schlussstrich unter ausgerechnet diejenige Figur Schopenhauers zu ziehen 
vorgibt, auf die er zugleich wesentlich baut, ja deren Grundannahme ihm derart in 
Fleisch und Blut übergegangen zu sein scheint, dass er über ihre Herkunft kein Wort 
mehr glaubt verlieren zu müssen. Auf ihre womöglich kürzeste Formel gebracht, es han-
delt sich um die Grundannahme, dass angesichts einer sich selbst entfremdeten Welt, 
die uns Menschen so feindlich wie nur irgend vorstellbar begegnet, uns einzig die Hoff-
nung auf ein Neinsagen zu dieser Welt noch bleibt, – ein Nein, das in seiner äußersten 
Konsequenz und durch diese hindurch die Aussicht auf eine solche Erfahrung gewährt, 
welche uns der Immanenz von Zerfall und Leere entkommen sein lässt“ (2002, S.144f.).  



 100

Schaffen empfunden werden: Hier stellt sich die Frage, wie das Gefühl des 
Ekels dies vermögen soll. Dazu lohnt sich vielleicht ein Blick zurück: Warum 
empfindet der Mensch nach dem Rausch Ekelgefühle? Doch deshalb, weil er 
vorher im Rausch höchster Lust inne war und sich diese Lust nicht über das 
Erwachen im Rausch hinaus als beständig erwies, sogar ganz im Gegenteil das 
Empfinden der Lust den Schmerz ihres Entbehrens im gewöhnlichen Leben 
umso deutlicher spürbar macht. Soweit entsprechen diese Phänomene den 
Gemütsverfassungen eines Manisch-Depressiven mit ihrer zwanghaften 
Abfolge von Lust- und Unlustzuständen. Wenn dieser Ekel alles wäre, was der 
Mensch in solchen Momenten empfindet, wäre er wahrscheinlich verloren. 
Stattdessen entzündet sich an der Diskrepanz des gewöhnlichen Lebens mit 
dem Glück des Rausches der vorwärtsdrängende Impuls, etwas von dem, was 
man im Rausch erlebt hat, in den Alltag hinüberzuretten. Das plötzliche 
Bewusstsein dieser Möglichkeit verwandelt den tödlichen Ekel am 
Weiterleben in den schöpferischen Antrieb zum Schaffen. Nietzsche scheint – 
so die letzte, wesentliche Folgerung der hier entwickelten Interpretation – 
etwas anzustreben, was man als Inversion der Transzendenz bezeichnen 
könnte: Etwas von dem, was er Positives über eine vorgängige Verneinung 
des Willens erfahren hat, im alltäglichen Leben zum Austrag zu bringen, oder 
– um es mit Hühn zu sagen – einen „produktiven Funken“ (2002, S. 180) aus 
der Transzendenzerfahrung für die Immanenz des Alltäglichen fruchtbar zu 
machen. 

 
Einen Anhaltspunkt für diese Interpretation kann man im Dionysos-Mythos 

sehen, der wie jeder „Mythos (...) die Regieanweisung für den Ritus“ (Scherf 
1990, S. 181) darstellt, der wiederum die Grundlage für Nietzsches Inter-
pretation der antiken Tragödie liefert: Dionysos ist der „eigentliche 
Bühnenheld und Mittelpunkt der Vision“ (2003, S. 63) und hat Nietzsche 
zufolge „niemals (...) aufgehört (...) der tragische Held zu sein, sondern dass 
alle die berühmten Figuren der griechischen Bühne Prometheus, Oedipus, 
usw. nur Masken jenes ursprünglichen Helden Dionysus sind“ (2003, S. 71). 
Der Dionysos-Kult wurde in der Traditionslinie über Schelling und Bachofen 
– in der auch Nietzsches Interpretation steht – mit dem Kult der Großen 
Mutter in Verbindung gebracht (vgl. Frank 1982, S. 19 u. 93). Hier war 
Dionysos aber in erster Linie und vor allem ein Fruchtbarkeitsheros, der von 
der Getreidegöttin Demeter geboren wird (worauf auch Nietzsche hinweist – 
vgl. 2003, S. 72). Diese Fruchtbarkeitsgöttin Demeter vereinigt in ihrer 
Dreifaltigkeit die drei Aspekte von Geburt, Hochzeit und Tod, deren Abfolge 
mit der Wiedergeburt von neuem anheben und die je in eigenen Göttinnen 
symbolisiert sind: Als junges Mädchen erscheint Demeter als Kore, die als 
„Geist des Frühlings“ (Scherf 1990, S. 174) den Fruchtbarkeitsheros Dionysos 



 101

aus der Unterwelt herausführt. Seine heilige Hochzeit feiert Dionysos mit der 
als Persephone symbolisierten reifen Demeter. Sich mit ihr vereinigend 
verschenkt Dionysos seinen fruchtbaren Samen, um gemeinsam mit ihr für 
neues Leben und neue Fruchtbarkeit zu sorgen. Nach seiner Hochzeit mit 
Persephone wird Dionysos „von ihren wilden Begleiterinnen, den Mänaden, in 
Stücke gerissen“ (Scherf 1990, S. 173) und stirbt. Nun wird er von Hekate, der 
alten, weisen Personifikation der Demeter, in der Unterwelt „wieder-
hergestellt, d.h., für seine (erneute) Wiederauferstehung vorbereitet“ (Scherf 
1990, S. 174). Hier in der Unterwelt erfährt er durch Hekate die Einweihung 
in die „weiblichen Mysterien von Tod und Wiedergeburt“ (Scherf 1990, S. 
179) oder – wie Nietzsche sich ausdrückt – in die „dionysische Weisheit“ 
(2003, S. 67), die er als Samen gemäß seiner Aufgabe als Fruchtbarkeitsheros 
mit seiner Wiedergeburt wieder in der Welt auszutragen hat. Der ewige 
Kreislauf von Tod und Wiedergeburt hat sich geschlossen. Dem Mythos 
zufolge muss Dionysos also das, was er in der Unterwelt, d.h. in der 
Verschmolzenheit mit dem Ur-Einen, erfahren hat, in der Wirklichkeit des 
irdischen Lebens ausbuchstabieren. Die komplexe Konstruktion der 
ästhetischen Metaphysik Nietzsches sieht – rein aus ihrer Anlage gefolgert, 
wie in Abschnitt 6.1 rekonstruiert – für den Menschen nun eine analoge 
Aufgabe vor: Wie dort ausgeführt, entspricht dem Aufenthalt Dionysos in der 
Unterwelt der Rausch, in dem die Menschen als die Teile des von den Titanen 
zerstückelten Gottes den Bund zwischen einander schließen und damit 
Dionysos wieder einen. Der Rausch lässt sie mit dem Ur-Einen verschmelzen 
und die Frage – die sich jetzt stellt – ist nur noch, wie und was sie von dieser 
verwandelten Selbst- und Welterfahrung aus der Gegründetheit in der 
Transzendenz – also von dem im mythischen Bild gesprochenen Samen, den 
sie in der Unterwelt empfangen – in die Immanenz des lebensweltlichen, 
gewöhnlichen Lebens als Individuen eintragen können.  

 
Zwei Transzendenzerfahrungen, die sich mit Nietzsche nachweislich in die 

Immanenz des individuellen Lebens hinüberretten lassen, sind die 
Erfahrungen als Schauspieler seiner selbst und der Verbundenheit mit seiner 
Um- und Mitwelt: Der Berauschte entkommt der Determiniertheit des 
Handelns, indem er sich in der Freiheit von seinem Selbstvollzug im 
Bewusstsein alternativer Selbstvollzugsmöglichkeiten erlebt, die er als 
Schauspieler frei anwählen kann. Diese Möglichkeiten des Selbstvollzuges 
bleiben nach dem Erwachen aus dem Rausch potentiell aktivierbar: Man hatte 
sie im Rausch probeweise als Schauspieler dargestellt, war versuchsweise in 
ihnen aufgegangen, und wird sich – wo man zwar wieder in seine konkrete 
Seinsweise als Individuum eingegangen ist – dennoch flexibel gegenüber 
dieser Seinsweise zeigen und Möglichkeiten erinnern, sich auch anders im 



 102

sozialen Miteinander zu verhalten. Wischke spricht als Ergebnis des Rausches 
von der „Schaffung einer neuen Existenzform durch die (...) Freisetzung von 
Möglichkeiten, die die Erfindung von gesellschaftlichen Rollenspielen im 
sozialen Verkehr betreffen“ (1994, S. 80). Nietzsche entwirft in einem nach-
gelassenen Fragment von 1874 die Vision für Menschen einer Gesellschaft, 
die einerseits seine Artistenmetaphysik teilen und das Spiel als den Kern der 
Wirklichkeit verstehen, und andererseits als Ausfluss der Teilhabe an diesem 
Spiel als Schauspieler ihrer selbst ihre gesellschaftlichen Rollen nur 
spielerisch auffassen: 

„Der Mensch (...) wird sich betheiligen müssen an Staat usw., aber ohne leiden-
schaftliche Ungeduld: von aussen kann ihm ja nichts kommen. Es wird ihm immer mehr 
zum Spiel. Er ahnt als die seligste Periode, wenn die Völker nur noch zum Spiel Völker und 
Staaten sind, nur zum Spiel Kaufleute und wissenschaftliche Menschen – mit Überlegenheit 
über dies alles. Es giebt die Musik, welche dies erklärt: wie alles nur Spiel, im Grunde nur 
Seligkeit sein kann“ (KSA XII 1988, S. 802). 

Wischke führt als weiteres Ergebnis der Tragödienfeier die „Stiftung des 
Gemeinsinns“ (1994, S. 80) an. Dass man sich der tief empfundenen Ver-
bundenheit mit seinen Mitmenschen erinnert, auch wenn man aus dieser 
exaltierten Seinsweise erwacht ist, liegt auf der Hand: Auch wenn das 
Gegeneinander der Individuen oftmals Realität zu sein scheint, so bleibt man 
sich der situativen und sozialisationsspezifisch begründeten Bedingtheit 
solcher Verhaltens-weisen seiner selbst und der Mitmenschen doch bewusst, 
wenn man auf eine Erfahrung der Verbundenheit zurückgreifen kann. 
Nietzsches Signum einer tragischen Kultur ist aufgrund der Inversion der 
Verbundenheitserfahrung im Rausch daher auch, dass man „sich (...) mit 
unbewegtem Blicke dem Gesammtbilde der Welt zuwendet und in diesem das 
ewige Leiden mit sympathischer Liebesempfindung als das eigne Leiden zu 
ergreifen sucht“ (2003, S. 118). Die Negativität des vom Willen beherrschten, 
individuellen Daseins wird also in doppelter Hinsicht im Selbstvollzug und 
Weltbezug des Menschen mithilfe der Inversion der im Rausch gemachten 
Transzendenzerfahrungen aufgefangen: Die blinde, selbstzerstörerische 
Aktivität des Willens der Schreckensvision Schopenhauers als ein Gegen-
einander der Teilwillen – wie sie Nietzsche teilt – wird durch die permanente 
Bezogenheit auf die Ur-Einheit gebannt, weil der Mensch in der Perspektive 
auf das im Rausch erwachte andere Leben versucht, sich in Rücksicht auf 
seine Mitwelt zu entfalten. Die Schaffung der neuen Existenzform, sich nicht 
zwanghaft determiniert verhalten zu müssen, sondern über alternative Mög-
lichkeiten des Selbstvollzuges zu verfügen, ermöglicht ein freudvolleres 
Leben: Konflikte, die man meint, nicht durchfechten zu müssen, können durch 
die Selbstverwandlung in eine andere soziale Rolle ebenso vermieden werden 
wie Möglichkeiten zum gemeinsamen Glück dadurch besser wahrgenommen 



 103

werden können. Die Negativität der willensgetriebenen, individuellen Seins-
weise wäre aber erst dann aufgefangen, wenn es dem Menschen gelänge, 
einen Funken von dem in seine Existenz als Individuum zu integrieren, was 
der Wille dem Menschen mittels der auf seine Wahrnehmungsweise durch-
schlagenden Willensgetriebenheit verwehrt: das Glück der Wahrnehmung des 
„ästhetischen Lichtes“, das die Dinge in dem Moment ausstrahlen, wo man 
sich des herrschaftlich-subsummierenden Sehens begibt. 

 
Nietzsche nimmt nun explizit erst später im Dionysos Philosophus eine 

geschickte, andere Gewichtung der Vorgaben Schopenhauers, wie sie die 
frühere Geburt der Tragödie noch bis in die Einzelheiten hinein prägen, vor, 
die mir aber in der Geburt der Tragödie schon angelegt scheinen und eine 
wichtige Wendung der bisher entwickelten Interpretation erlauben: 

„All die Schönheit und Erhabenheit, die wir den wirklichen und eingebildeten Dingen 
geliehen haben, will ich zurückfordern als Eigentum und Erzeugnis des Menschen: als seine 
schönste Apologie. (...) seine königliche Freigiebigkeit, mit der er die Dinge beschenkt hat, 
um sich selbst zu verarmen und sich elend zu fühlen! Das war bisher seine größte 
Selbstlosigkeit, dass er bewunderte und anbetete und sich zu verbergen wusste, dass er es 
war, der das geschaffen hat, was er bewunderte“ (1960, S. 673). 

Die Lust der ästhetischen Seinsweise speist sich bei Schopenhauer wie bei 
Nietzsche aus dem freien Spiel der Vermögen: Sie ist Folge ihres lebendigen, 
harmonischen Miteinanders. Schopenhauer knüpft nun allerdings die Ursache 
dieses Lust-Phänomens eher an die Wahrnehmung des ästhetischen Lichts der 
Dinge bzw. der Ideen. Seine Interpretation dieses Phänomens legt ein Schwer-
gewicht auf die Freude, wie sie als Folge der befreiten Wahrnehmung der 
Ideen resultiert. Nietzsche hingegen ist Kant – vermittelt über Schiller – hier 
näher: Das ästhetische Scheinen der Dinge im freien Spiel der Vermögen ist 
ihm zufolge das Feuer Dionysos und nicht, wie bei Schopenhauer, der hierin 
an die Lehre Platons anknüpft, das Feuer des Himmels, wie es sich im Begriff 
der Idee spiegelt, deren Scheinen immer ein Desiderat des Lichts der Sonne, 
der höchsten Idee des Schönen, Wahren und Guten, ist. Von da an aber, wo 
die Quelle des ästhetischen Lichts in den Menschen verlagert wird, der sie 
dann in einem zweiten Schritt in die Dinge projiziert, wandelt sich auch das 
Selbstverständnis dieses Menschen: Aus einem erbarmungswürdigen, er-
lösungsbedürftigen Wesen wie bei Schopenhauer wandelt er sich zu einem 
welterhellenden Künstler. Die Dinge zeigen sich in der ästhetischen Wahr-
nehmung zwar auch weiterhin von sich aus verwandelt in einer – wie ich es 
oben in Anschluss an Schopenhauer verstanden hatte – durchgängigen 
Bestimmtheit, wie sie sich als Folge der Wahrnehmung ihrer Potentialität 
ergibt. Das Beglückende an dieser Wahrnehmung der Dinge ist aber nicht 
mehr ihrer veränderten Qualität, sondern der Projektion des Glücks des 



 104

Spielenden geschuldet. Dieser ist zwar auf die in der Tradition des 
Christentums als göttlich bezeichnete Gnade des Selbstvergessens, die ihm 
aller erst Zugang zum freien Spiel der Vermögen und damit zu seiner 
Schaffenskraft gibt, angewiesen. Nichtsdestotrotz ist die Lust und das Glück 
in dieser Seinsweise aus ihm selbst geschöpft und sein einziges Problem, dass 
er sich selbst – insofern er sich in sein individuelles Selbstbewusstsein 
einschließt – den Weg dazu verbaut. Diesen Schritt vollzieht Nietzsche wie 
gesagt noch nicht explizit in der Geburt der Tragödie, sondern erst später im 
Dionysos Philosophus: Meiner Ansicht nach ist er aber in dem Bemühen 
Nietzsches um eine letzte Rechtfertigung des Daseins als „ästhetischem 
Phänomen“ (2003, S. 47) und seine Bejahung schon angelegt. Dieser Schritt 
eröffnet ihm, das Wirken des Menschen als Individuum nicht mehr wie 
Schopenhauer rein negativ zu sehen, sondern unter Berücksichtigung seiner 
negativen Auswüchse durch eine ständige Bezogenheit auf die Ureinheit bzw. 
Transzendenz64 auch in seinen positiven Aspekten auszulegen. Dem 
Menschen ist die Disposition zu einem Glücks- und Lebendigkeitsempfindens 
eigen, die er sich im freien Spiel der Vermögen des Rausches erschließt. 
Dieses Glücks- und Lebendigkeitsempfinden kann durch den Ekel nach 
Erwachen aus dem Rausch hindurch erinnert werden, lässt sich mög-
licherweise in der Seinsweise als Individuum rekonstruieren und ins Schaffen 
eintragen: Seine Inversion in das alltägliche Leben als Individuum könnte man 
als Folge einer lustvollen Selbsterfahrung verstehen, die zwar als Individuum 
aktuell verloren ist, von dem das Individuum aber noch erinnert, dass es zu 
ihm fähig ist, sich also gleichsam „aus hohlem Bauch“ freuen kann, zwar 
aktuell nicht spielt, aber dadurch, dass es sich dazu fähig weiß, leichter wird, 
das Leben nicht mehr so schwer nimmt und im Sinne der von Nietzsche 
bewunderten Hellenen heiterer ist. 

 
Diese Ausführungen haben nun die Interpretation dessen vorbereitet, was 

Nietzsche meint, wenn er vom „Schaffen (...), sei dies nun ein heiligendes 
oder künstlerisches“ (2003, S. 570), spricht: Das Schaffen des Heiligen könnte 
in einer Kunst der Begegnung bestehen, in eine fruchtbare Beziehung mit dem 
Anderen zu treten, deren Qualität sich an der Lebendigkeit – Nietzsches 
einzigem Heiligtum – der Sich-Begegnenden misst. Die Freiheit des 
Selbstvollzuges (Flexibilität im Umgang) und die Bezogenheit auf die Ur-
Einheit (Gefühl der Verbundenheit mit dem Anderen/ Utopie des Heiligen) 

                                           
64 Die Bezogenheit auf die Ureinheit bzw. Transzendenz meint die schon dargelegten For-

men der Inversion der Transzendenz, sich in Rücksicht auf seine Mitwelt zu entfalten 
und darin eine gewisse Freiheit gegenüber seinem Selbstvollzug als Schauspieler seiner 
selbst zu spüren. 



 105

sind genauso Bedingungen der Möglichkeit dieses heiligenden Schaffens, wie 
es das Glücksempfinden ist, das sich im Schaffen des Heiligen verschenkt. 
Das Schaffen des Künstlers könnte wiederum darin bestehen, aus der Freiheit 
des Selbstvollzuges (freie Motivwahl) in Bezogenheit auf die Ur-Einheit 
(Motivation zum Kunstschaffen/ Utopie des Künstlers) apollinische Traum-
geburten in materialer Form bspw. als Plastik zu kreieren, deren Aura im 
Ausstrahlen des Glücks der Transzendenz liegt, das der Künstler in seinem 
Schaffen in das Kunstwerk einspeist. Nietzsche schreibt betreffs des Produktes 
dieser beiden Formen des Schaffens: 

„Der Kampf beider Erscheinungsformen des Willens (der dionysischen und der 
apollinischen – A.d.V.) hatte ein außerordentliches Ziel, eine höhere Möglichkeit des 
Daseins zu schaffen und auch in dieser zu einer noch höheren Verherrlichung (durch die 
Kunst) zu kommen. (...) die tragische Kunst war die Form der Verherrlichung (...). Apollo 
und Dionysos haben sich vereinigt“ (2003, S. 571). 

Dasselbe Phänomen, das sich innerhalb des freien Spiels der Vermögen im 
Rausch vollzieht, nämlich die oben ausgeführte wechselseitige Gewichtung 
von apollinischem Aufbauen der Scheinwelt und seiner dionysischen Zertrüm-
merung, damit die dionysische Energie aufs Neue in frischen apollinischen 
Formen eingefangen werden kann, entwickelt sich auch als Grundzug des 
Hellenismus: Die Phase des Lebens als Individuum unter der Herrschaft 
Apollons (ihn im engeren Sinne als „Götterbild des principii individuationis“ 
(2003, S. 28) verstehend, als das er die Formen für die alltägliche Wahr-
nehmung der Wirklichkeit als Individuum bereitstellt und nicht für den im 
freien Spiel der Vermögen aufgerufenen, in Harmonie mit der Einbildungs-
kraft wirkenden Verstand zuständig ist) wird immer wieder unterbrochen von 
einer Phase des Dionysos-Kultes, der in der Tragödienfeier zelebriert wird: 

„Damit aber bei dieser apollinischen Tendenz die Form nicht zu ägyptischer Steifigkeit 
und Kälte erstarre, damit nicht unter dem Bemühen, der einzelnen Welle ihre Bahn und 
ihren Bereich vorzuschreiben, die Bewegung des ganzen Sees ersterbe, zerstörte von Zeit 
zu Zeit wieder die hohe Flut des Dionysischen alle jene Zirkel, in die der einseitig 
apollinische Wille das Hellenentum zu bannen suchte.“ (Nietzsche 2003, S. 70) 

Mit anderen Worten: Vita activa und vita contemplativa wechseln einander 
ab65. Die Inversion der Transzendenz bringt die im Rausch der vita 
contemplativa erfahrene Transzendenz in der alltäglichen Wirklichkeit der vita 

                                           
65  Kierkegaard fordert in analoger Weise den Menschen dazu auf, zwischen der individu-

ellen und der transzendenten Seinsweise zu wechseln, nicht zuletzt, um die im Sich-
Durchsichtig-In-Gott-Gründen erfahrene Transzendenz in seiner Konkretion als Indivi-
duum auszubuchstabieren: „Die Entwicklung muß mithin darin bestehen, dass man un-
endlich von sich selber loskommt in Verunendlichung des Selbsts, und dass man unend-
lich zu sich selber zurückkehrt in der Verendlichung“ (Kierkegaard: Die Krankheit zum 
Tode, 1992, S.26). 



 106

activa zur Verwirklichung, hellt diese ansonsten von Nietzsche im Anschluss 
an Schopenhauer pessimistisch beurteilte Wirklichkeit auf und ermöglicht die 
„griechische Heiterkeit“ (2003, S. 65), die Nietzsche anstrebt. Auch das Ur-
Eine kann damit seine Erlösung im Schein feiern, nämlich aller erst in der 
Vision des Menschen, in der dieser durch die Funken der Produktivität, die er 
im Durchgang durch den Rausch gewinnt, selbst sein leidvolles Dasein als 
Individuum zu bejahen versteht.  

 
 



 107

7 Die Bewältigung von Angst und Melancholie bei 
 Schopenhauer und Nietzsche 

Die Inversion der Transzendenz wäre aber nicht vollständig umrissen, 
wenn im Durchgang durch die Rauscherfahrung nicht auch die Angst und 
Melancholie des Menschen verarbeitet und der Mensch infolge dieser 
Verarbeitung verwandelt wäre. Der Auseinandersetzung mit der Angst bei 
Schopenhauer und Nietzsche sei daher der folgende Abschnitt gewidmet, die 
anschließend mit der Thematisierung der Angst mit ihrer Aufnahme bei 
Kierkegaard, die wiederum ein Licht auf die Bedeutung der Auseinander-
setzung mit ihr von Seiten Schopenhauers und Nietzsches wirft, im zweiten 
Abschnitt abgeschlossen werden soll. Im dritten Abschnitt soll sich der 
Melancholie-Auseinandersetzung zugewandt werden, die vor dem Horizont 
der Angstbewältigung erst wirklich verstanden und in ihrer Tragweite entfaltet 
werden kann. Die Inversion der Transzendenz betreffs der Angst und der 
Melancholie liegt erstens darin, seine eigene Schöpferkraft zu entdecken, 
zweitens in der Kosmisierung des inneren Chaos, wie es im freien Spiel des 
Rausches aufbricht, und drittens in der Verwandlung des Verhältnisses zur 
natürlichen Umwelt, in die der verwandelte Mensch auf eine tiefere Weise 
eingelassen ist. 

7.1 Die Deutung der Schiffsmetapher Schopenhauers und 
 Nietzsches 

Schopenhauer und in seiner Nachfolge auch Nietzsche fassen die Situation 
des Menschen in das Bild des Schiffers, der „auf dem tobenden Meere, das, 
nach allen Seiten unbegränzt, heulend Wasserberge erhebt und senkt, auf 
einem Kahn (...) sitzt“ (Schopenhauer 1997, §63, S. 515/ vgl. auch Nietzsche 
2003, S. 28): Dieses Bild evoziert die Befindlichkeit der Angst, von dem 
entzweiten Willen – so wie er einen hervorbrachte – auch wieder verschlungen 
zu werden. Schopenhauer und Nietzsche weisen damit nicht auf irgendeine 
Angst hin, sondern thematisieren eine archaische Angst, die als Stadium der 
Bewusstseinsentwicklung der Menschheit von Neumann – einem wichtigen 
Schüler C.G. Jungs – hervorgehoben wird. Mit Neumann wird versucht, diese 
Schiffsmetapher als eine in den Philosophien Schopenhauers und Nietzsches 
zentrale Thematisierung der Angst zu deuten66. Neumann arbeitet in 

                                           
66 Neumanns Ursprungsgeschichte des Bewusstseins wurde 1949 von C.G. Jung mit 

einem Vorwort gewürdigt, in dem er bekennt, dass ihm Neumanns Werk „in hohem 
Maße willkommen“ sei, setze es doch gerade an der Stelle ein, „wo ich, wenn mir ein 
zweites Leben beschert wäre, auch angefangen hätte“. Die Neuauflage von 2004 ver-



 108

Ursprungsgeschichte des Bewusstseins anhand von zentralen Motive der 
Menschheitsmythen die Bewusstseinsentwicklung der Menschheit heraus, die 
sich ihm zufolge gemäß der Gleichung von Phylogenese und Ontogenese in 
der Entwicklung des Bewusstseins jedes einzelnen wiederholt. Sie beginnt – 
wie Neumann mit Hilfe vergleichender Mythenforschung herausfindet – mit 
dem von ihm sogenannten „Uroborus“:  

„Der (...) symbolische Aspekt der Vollkommenheit der Urfrühe ist der Kreis. (...) Als 
Kreis, Kugel und Rundes ist es das in sich Geschlossene (...); in vorweltlicher 
Vollkommenheit ist es (...) die nicht aus sich herausgetretene Gottheit (...). Das Runde ist 
das Ei, das philosophische Welt-Ei, die Anfangs- und Keimzelle, aus der, wie die 
Menschheit überall lehrt, die Welt entsteht, es ist aber auch das Vollkommene, das die 
Gegensätze in sich enthält, als Anfang, weil diese Gegensätze noch nicht auseinander-
getreten sind, die Welt noch nicht begonnen hat, als Ende, weil diese Gegensätze in ihm 
wieder zur Synthese zusammengetreten sind, die Welt in ihm wieder zur Ruhe gekommen 
ist“ (2004, S. 20f.). 

Diesem mütterliche und väterliche Attribute vereinigenden Uroborus 
gegenüber empfindet sich das menschliche Bewusstsein als embryonal, 
insofern es sich ihm völlig enthalten fühlt. Die Bewusstseinsentwicklung – 
wie sie sich in den Menschheitsmythen spiegelt – beginnt nun mit der durch 
den gezeugten Sohn vollzogenen Trennung der Ureltern: 

„Die Abhebung des Ich, die Auseinanderreißung der Ureltern, die Zerteilung des 
Urdrachens setzt den Menschen erst als Sohn frei und ins Licht, führt erst zu seiner Geburt 
als ichständiger Persönlichkeit. (...) Erst mit dem Angehen des Lichtes, das den Himmel-
Erd-Gegensatz als Grundsymbol aller anderen Gegensätze konstelliert, beginnt die Welt. 
Vorher ist „die Finsternis ohne Grenzen“ (...). Mit dem Sonnenaufgang oder mit der 
Erschaffung des Luftraumes, (...) der das Obere vom Unteren trennt, beginnt der 
Menschheitstag, wird der Welt-Raum mit allen seinen Inhalten sichtbar. Diese Schöpfung 
als Lichtschöpfung, als Geburt der Sonne, ist auf das Ich und den Menschen bezogen (...)“ 
(2004, S. 115). 

Diesem sich gegenüber dem Uroborus verselbständigenden Sonnen-Sohn 
wird die Angst, von ihm wieder zurückverschlungen zu werden, zur zweiten 
Natur: Der Charakter des Uroborus, zu gebären und die eigene Schöpfung 
wieder zurück zu schlingen, macht ihn dem Willen gleich, wie Schopenhauer 
und Nietzsche ihn fassen. Neues Leben hervorbringen zu können führt 
notwendig zur Vernichtung alten Lebens. Neumann schreibt: 

                                                                                                                                 
säumt es, das Datum des ersten Erscheinens des Buches zu nennen. Mir bleibt also ein-
zig der Hinweis, dass es vor 1949 geschrieben sein muss. Als Schüler C.G. Jungs steht 
Neumann u.a. in der Tradition Schopenhauers und Nietzsches. Das dürfte der Grund für 
die tiefen Parallelen und Übereinstimmungen sein, die sich zwischen ihnen nachweisen 
lassen und die mir Anlass sind, die Schiffsmetapher Schopenhauers und Nietzsches mit 
Hilfe von Hinweisen Neumanns zu interpretieren. 



 109

„Die Angst vor der Rache der Urmächte für die Trennung der Welteltern und für die 
frevlerische Emanzipation von der Übermacht des göttlichen Uroborus ist das Angst- und 
Schuldgefühl und die Ursünde, welche am Beginn der Menschheitsgeschichte stehen. Der 
Kampf gegen diese Angst, gegen die Gefahr, wieder zurückgeschluckt zu werden in den 
Zustand des Anfangs im Überwältigtwerden durch die Regression, welche die Emanzi-
pation rückgängig macht, das ist der Kampf mit dem Drachen in seinen vielfachen 
Abwandlungen, der erst die Selbständigwerdung des Ich und des Bewusstseins vollendet. 
In diesem Kampf hat sich der Sohn der Ureltern als Held zu bewähren, das Ich sich aus 
einem Geborenen und Machtlosen zu verwandeln in ein Zeugendes und Machthabendes. 
Der Held des Drachenkampfes ist in seinem Sieg ein neuer Anfang, der Beginn der 
Schöpfung, die durch den Menschen geschieht und die man Kultur nennt im Gegensatz zu 
der Schöpfung der Natur, die dem menschlichen Dasein vorgegeben ist und seinen Beginn 
übermächtig beschattet (2004, S. 133f.). 

Die Trennung der Ureltern führt zu einer klaren Aufgabenverteilung unter 
den Göttern: Die Muttergottheiten sind als Vertreterinnen der Mächte der 
Natur für Fruchtbarkeit und Geburt zuständig und bedrohen das sich ver-
selbständigende Ich damit, es zurückschlucken zu wollen, während die 
Vatergottheiten die mit der zunehmenden Selbstbewusstwerdung entstehende 
Geistseite des Menschen verkörpern, die dem Helden in seinem Angst-
überwindungskampf gegen die Mächte der Natur, die ihnen in den Mythen als 
Drachen personifiziert gegenüber treten, helfen, wie Neumann ausführt:  

„Die Identifizierung mit dem Männlichen, dem, was wir „Himmel“ nannten, ist die 
Voraussetzung des Eintritts des Helden in den Drachenkampf. Sie gipfelt in der Erfahrung, 
Sohn des Gottes zu sein, der die Machthaftigkeit des Himmels in sich verkörpert. Das 
besagt es ja, dass die Heroen immer gottgezeugt sind. Erst diese Stützung am Himmel, die 
obere Verwurzelung in der Vatergottheit, die Gott-Vater als geistig-Zeugender, als Geist-
Urheber ist, (...) ermöglicht den Kampf mit dem Drachen der Großen Mutter“ (2004, S. 
155). 

Der Drachenkampf symbolisiert die Auseinandersetzung mit der Angst vor 
dem Zurückgeschluckt-Werden durch den nun mütterlich attributierten 
Uroborus. Als Lohn für den siegreichen Drachenkampf wird dem Helden der 
von dem Drachen behütete Schatz zuteil, den Neumann als Symbol für eine 
gelungene Integration des Bewusstseins ansieht. Neumann stellt einen 
Zusammenhang zwischen diesem Heldenleben und den Fruchtbarkeitsmythen 
und -riten her, auf die sich Nietzsche bezieht: 

„Die Gefangene (eine Variante des Schatzes – A.d.V.) wird schließlich immer die 
Gemahlin des Helden, die Vereinigung mit ihr ein wesentliches Ergebnis des 
Drachenkampfes überall. Der uralte Fruchtbarkeitsmythos und sein Ritus, der allen 
Frühlings- und Neujahrsfesten zugrunde liegt, ist das kultische Vorbild, von dem der 
Heldenmythos einen Ausschnitt bildet. Die Überwindung der Ungeheuer, des Feindes, ist 
die Voraussetzung für die siegreiche Verbindung des jungen Heldenkönigs mit der 
Erdgöttin, welche dann die Fruchtbarkeit des Jahres magisch herstellt“ (2004, S. 206). 

Der Held ist Neumann zufolge ein Wiedergeborener, der durch seine Angst 
vor dem Tod des Zurückgeschluckt-Werdens hindurchgeht und als Lohn den 



 110

Schatz des integrierten Bewusstseins, der mit dem Licht symbolisiert wird und 
ihn mit der Sonne assoziieren lässt, erhält. Dieser Heldenmythos bildet die 
Grundlage für Initiationsriten in unterschiedlichen Kulturen: 

„Der am weitesten verbreitete Archetyp des Heldenkampfes mit dem Drachen ist der 
Sonnenmythos, in dem der Held vom Nachtmeer-Ungeheuer abends im Westen verschluckt 
wird und in dieser Uterushöhle mit dem dort auftretenden, gewissermaßen verdoppelten 
Drachen siegreich kämpft. Im Osten wird er dann als siegreiche Sonne, als sol invictus, 
wieder geboren oder besser, er vollzieht, indem er sich aktiv aus dem Untier heraus-
schneidet, seine eigene Wiedergeburt. (...) Der Held ist immer der Lichtträger (...)“ (2004, 
S. 168). 

Neumann zufolge wiederholt sich diese Entwicklungsgeschichte des 
Bewusstseins – von der anfänglichen Aufgehobenheit im Mutterbauch über 
die Trennung der Welteltern bis zur Verbindung mit dem Vaterarchetypen, um 
im Drachenkampf mit dem Mutterarchetypen zu bestehen und den Schatz des 
integrierten Bewusstseins zu ergattern – in jedem Menschenleben. Der 
Unterschied ist, dass die phylogenetische Bewusstseinsentwicklung, wie sie 
sich in den Mythen nach außen projiziert spiegelt, ontogenetisch im Seelen-
leben des Einzelnen als Herauslösung des Bewusstseins aus dem Meer des 
Unbewussten erfolgt:  

„Die verschlingende Seite des Uroborus wird vom Bewusstsein als „Tendenz“ des Un-
bewussten erfahren, das Bewusstsein zu vernichten. Sie ist identisch mit dem Grundfaktum, 
dass das Ich und das Bewusstsein dem Unbewussten für seine Eigenexistenz Libidomengen 
mühsam abgewinnen muss, aber ohne diese seine spezifische Leistung ins Unbewusste 
zurücksinkt, d.h. von ihm „verschlungen“ wird“ (2004, S. 303). 

Die bedrohlichen Mächte des Unbewussten können sich dabei jederzeit 
nach außen projizieren, d.h. sich als Angst vor der bedrohlichen Natur 
kundtun: Die Angst bleibt die gleiche. Wird dieser Angst nun aber aus-
gewichen und der Drachenkampf nicht vollzogen, kann auch der von ihm 
behütete Schatz nicht gehoben werden. Der Drachenkampf aber ist in seiner 
tieferen Bedeutung der Versuch, die furchtbare und verschlingende Seite des 
Mutterarchetyps zu töten, um die bergende, aufhebende, aber auch die 
schöpferische Seite der Natur als Schatz für sich zu befreien (Neumann 2004, 
S. 218): 

„Die Entdeckung der Wirklichkeit der Seele entspricht mythologisch der Befreiung der 
Gefangenen und der Hebung des Schatzes. Die Schöpferischkeit und urzeugerische Kraft 
der Seele, die in den Schöpfungsmythologien ins Kosmische projiziert wurde, wird nun 
menschlich, d.h. als Teil der Persönlichkeit, als Seele erfahren.“ 

Die Angst verwandelt sich bei ihrer Überwindung in Lust (vgl. Neumann 
2004, S. 317), mit der die Integration unbewusster Potentiale ins Bewusstsein 
belohnt wird. Als wesentliche Wirkmacht im Seelenleben des Menschen, die 



 111

diesen ganzen Entwicklungsprozess des Bewusstseins vorantreibt, führt Neu-
mann die „Zentroversionstendenz“ (2004, S. 255) an: 

„Ihr Schwerpunkt liegt aber nicht bei den Objekten und der Auseinandersetzung mit 
ihnen, seien es nun innere oder äußere Objekte, sondern auf der Selbstgestaltung, d.h. dem 
Aufbau und Ausbau einer Persönlichkeitsstruktur, die als Kern und Mitte der Lebens-
auseinandersetzung die Objekte der Innen- und Außenwelt als Materialien zur Entwicklung 
ihrer Ganzheit verwendet. Diese Ganzheit hat ihren Zweck in sich, ist autark, d.h. sie ist 
auch unabhängig von dem Nutzwert, den sie hat, sei es für das Kollektiv außen oder für die 
Mächte innen“ (2004, S. 46f.). 

Die Zentroversion findet um das Zentrum des Selbst statt, das durch eine 
Achse die „Stützung am Himmel, die obere Verwurzelung in der 
Vatergottheit“ (2004, S. 155), erfährt. Neumann geht auf die von ihm so 
genannten „Aufrichtungs- und Aufstiegsmysterien“ (2004, S. 255) nur kurz 
ein. Für die angestrebte Interpretation der Schiffsmetapher Schopenhauers und 
Nietzsches sind sie jedoch bedeutsam. Daher sei mit Eliade ein weiterer 
Religions- und Mythenforscher zu Rate gezogen, der in seinen Schriften 
zahlreiche Belege aus sämtlichen Kulturkreisen der Welt für das Mythologem 
der axis mundi, der Weltsäule, die Himmel und Erde verbindet, gesammelt 
hat. Am eindrücklichsten ist sein von ihm häufig zitiertes Beispiel von 
gewissen australischen Ureinwohnern: 

„Nach der Überlieferung der Achilpa, eines Aranda-Stammes, hat das göttliche Wesen 
Numbakula in mythischer Zeit ihr künftiges Gebiet „kosmisiert“ (...). Aus dem Stamm 
eines Gummibaums hat Numbakula den heiligen Pfahl (kauwa-auwa) gefertigt; er hat ihn 
mit Blut gesalbt und ist an ihm hinaufgeklettert und im Himmel verschwunden. Dieser 
Pfosten stellt eine Weltachse dar, denn um ihn herum wird das Land bewohnbar, 
verwandelt sich in eine „Welt“. Deshalb spielt der heilige Pfahl der Achilpa eine so 
bedeutende rituelle Rolle: auf ihren Wanderungen nehmen sie ihn immer mit (...). Das 
ermöglicht den Achilpa, auch bei ständiger Ortsveränderung immer in „ihrer Welt“ und 
zugleich in Verbindung mit dem Himmel zu bleiben, in den Numbakula verschwunden ist. 
Das Zerbrechen des Pfahls ist die Katastrophe, gewissermaßen das „Ende der Welt“, der 
Rückfall ins Chaos“ (1998, S. 33). 

Zimmer – ein bedeutender deutscher Indologe – interpretiert den Lingam, 
ein in den Tempeln Indiens heute noch verehrtes Symbol, als „axis mundi“, 
indem er auf den „Mythos vom „Ursprung des Lingam“ (lingobhava)“ 
zurückgreift, der hier kurz wiedergegeben sei (vgl. Zimmer 1997, S. 142ff.): 
Dem Mythos zufolge stritten Vishnu und Brahma um die Vorherrschaft am 
Anfang der Welt. Plötzlich tauchte eine gewaltige Säule über den Urwassern 
auf. Um die Enden dieser Säule ausfindig zu machen, verwandelte sich Vishnu 
in einen Eber und tauchte in die Tiefe, während Brahma sich in einen Vogel 
verwandelte und in der Höhe suchte. Sie konnten kein Ende finden. Da brach 
die Weltsäule auf und offenbarte als Herren dieses Lingams den tanzenden 
Shiva, der sich damit als Schöpfer und Zerstörer der periodisch sich 



 112

erneuernden Welt und als der bedeutendste der drei Hauptgötter des 
hinduistischen Pantheons in Szene setzte67.  

 
Eliade wiederum weist in einer schlicht mit Yoga betitelten Schrift darauf 

hin, dass im Zuge einer im indischen Denken häufig bezeugten „mikro-
kosmisch-makrokosmischen Homologisierung (...) die Weltsäule skambha (...) 
in einer Achse (durch die cakra) im Inneren des eigenen Körpers wieder-
gefunden“ (2004, S. 126) wurde, die zu entdecken „den Schlüssel des 
kosmischen Geheimnisses“ zu besitzen heißt und „die Entdeckung des 
Zentrums der Welt in der tiefsten Tiefe des eigenen Seins“ (2004, S. 125) 
bedeutet68. 

 
Mit diesen Hinweisen soll nun eine Interpretation der Schiffsmetapher 

Schopenhauers und Nietzsches vorgenommen werden: Der Schiffer stellt den 
Helden-Menschen dar, der die Trennung der Ureltern in die mütterlichen Erd- 
bzw. Naturmächte und die väterlichen Himmels- bzw. Geistmächte vollzogen 
hat und sich aus dem ursprünglichen androgynen Uroborus, der ihn vormals 
vollständig umfing und barg, emanzipiert hat. Seinen Weg zur Integration des 
Bewusstseins ist er aber noch nicht zuende gegangen: Die Initiation des 
Drachenkampfes, d.h. die Auseinandersetzung mit seiner Angst vor den 
verschlingenden Mächten der Natur bzw. – in der Sprache Schopenhauers und 
Nietzsches – des Willens hat er noch nicht vollzogen, insofern er in Angst 
erstarrt sich an den Masten seines Schiffes klammert. Der Mast stellt nun 
meiner Ansicht nach ein Symbol für die axis mundi dar, mit deren Hilfe sich 
der Mensch im Himmel der Vatergottheit verwurzelt, um den Heldenkampf 
mit dem Drachen der Großen Mutter, der ihm Angst macht, zu bestehen. Der 
Mensch gründet sich – um eine Wendung Kierkegaards zur Erläuterung dieser 
Stützung im Himmel zu benutzen – durchsichtig in der Transzendenz Gottes, 
lässt das Verhaftetsein mit seinem Ego, seinem sich als abgetrennt von der 

                                           
67 Shiva wurde Zimmer zufolge von den „alexandrinischen Griechen (...)“ als „Hindu-

Form ihres Dionysos“ erkannt, wobei Shiva der Mythenforschung Zimmers zufolge die 
ältere Personifikation des dynamischen Aspekts der Welt darstellt. Auch Nietzsche er-
zählt vom Dionysos-Ursprung, dass in „Asien (...) dieser Quell entsprang“, der „in Grie-
chenland zum Strome“ wurde (2003, S.563), dass aber Apollon mittels der Formgebung 
der dionysischen Energien Dionysos aus seiner „asiatischen Zerreißung“ (2003, S.559) 
gerettet habe. Nietzsche ruft dazu auf, den „dionysischen Festzug von Indien nach 
Griechenland“ (2003, S.132) zu geleiten. 

68 Die Mythen und Praktiken der unterschiedlichsten Kulturen der Welt – wie sie von 
Eliade und Zimmer untersucht wurden – scheinen aus verschiedenen Richtungen ein en-
ergetisches Phänomen zu bezeugen, auf das sich diese Arbeit mit dem Begriff des freien 
Spiels der Vermögen bezieht, wie es sich nicht zuletzt also auch in den Philosophien 
Kants, Schopenhauers, Kierkegaards und Nietzsches kundtut.  



 113

Welt erfahrenden Subjektbewusstsein, fahren, empfindet sich als Teil des 
Drachens und den Drachen als Teil seiner selbst, hört auf, vor dem Angst 
einflößenden Drachen zu fliehen und ist damit davor geschützt, sich in dieser 
Flucht – gleichsam verfolgt von Schattenwölfen, wie sie im Märchen be-
schrieben sind – in Unheil zu stürzen. Die Angst vor diesem ominösen 
Drachen kann verstanden werden als Angst vor dem Chaos der Natur, das das 
Bewusstsein des Menschen – das sich im Laufe der Entwicklungsgeschichte 
des Bewusstseins von der Natur emanzipierte – wieder droht zurück zu 
schlingen. Das Chaos der Natur aber stürzt auf den Menschen in dem Moment 
ein, wo er sich des theoretischen Interesses und damit der herrschaftlichen 
Subsumption der Ereignisse und Dinge unter vorgefertigte Kategorien begibt. 
Das freie Spiel der Vermögen kommt erst durch die Konfrontation mit der 
Angst zustande: Die Energie der Natur, vor der man, solange man seinem 
individuellen Bewusstsein verhaftet ist, angsterfüllt flieht, sich also von der 
Personifikation dieser Energie in Form des Drachens vor ihm her treiben lässt, 
durchfließt einen erst in dem Moment als freie Einbildungskraft, wo man sein 
Subjekt-Sein aufgibt. Der Lohn für diese Selbstpreisgabe ist eine Wieder-
geburt als neuer Mensch (vgl. Schopenhauer 1997, §70, S. 586)69 bzw. als 
Verzauberter und Verwandelter (vgl. Nietzsche 2003, S. 59), der – insofern er 
sich seiner Angst gestellt hat – die schreckliche Seite der Natur, also seine 
Angst vor der Natur, getötet hat, um die fruchtbare Seite, die schöpferischen 
Energien der Natur, für sich zu befreien und seiner Subjektivität im Sinne der 
Bewusstwerdung seiner elementaren Vermögen im freien Spiel der Vermögen 
inne zu werden. Nietzsche thematisiert die mit Neumann als Drachenkampf 
beschriebene Initiation des Helden als Folge der Auseinandersetzung und 
Konfrontation mit der Angst wie folgt:  

„Auch die dionysische Kunst will uns von der ewigen Lust des Daseins überzeugen: nur 
sollen wir diese Lust nicht in den Erscheinungen, sondern hinter den Erscheinungen 

                                           
69  Diese Selbstpreisgabe folgt aus der Unlust, wie sie den Menschen nach Kant in Anbe-

tracht eines überwältigenden Naturereignisses überkommt, das man mit den herkömm-
lichen Mitteln von Verstand und Einbildungskraft nicht mehr fähig ist zu begreifen. Das 
freie Spiel der Vermögen – das der Mensch dann als Lust erlebt – wird nun als Folge 
einer Zentrierung von oben, als Folge einer Stützung im Himmel der Vatergottheit bzw. 
als Ausfluss einer Gnade initiiert, zu der die Selbstpreisgabe bzw. Unlust Bedingung ist. 
Kant begründet diese unter dem Titel der Erfahrung des Erhabenen in die Philosophie 
eingegangenen Wendung der Unlust in Lust mit dem Entdecken der übersinnlichen Be-
stimmung des Menschen. Sie stellt nichts anderes dar als die bei Luther thematisierte 
Erfahrung, dass Gott am Ort äußerster Verzweiflung gegenwärtig ist (vgl. Hühn 2002, 
S.157f.). Vorgängige Lusterlebnisse im freien Spiel der Vermögen müssen sich zu einer 
als göttlich erlebbaren Transzendenz verdichtet haben, an die der Mensch in ausweglo-
sen Situationen im Sinne einer Erinnerung früherer Lebendigkeitserfahrungen wieder 
Anschluss finden kann.   



 114

suchen. Wir sollen erkennen, wie alles, was entsteht, zum leidvollen Untergange bereit sein 
muss, wir werden gezwungen in die Schrecken der Individualexistenz hineinzublicken – 
und sollen doch nicht erstarren: ein metaphysischer Trost reisst uns momentan aus dem 
Getriebe der Wandelgestalten heraus. Wir sind wirklich in kurzen Augenblicken das 
Urwesen selbst und fühlen dessen unbändige Daseinsgier und Daseinslust; der Kampf, die 
Qual, die Vernichtung der Erscheinungen dünkt uns jetzt wie nothwendig, bei dem 
Uebermass von unzähligen, sich in´s Leben drängenden und stossenden Daseinsformen, bei 
der überschwänglichen Fruchtbarkeit des Weltwillens; wir werden von dem wüthenden 
Stachel dieser Qualen in demselben Augenblicke durchbohrt, wo wir gleichsam mit der 
unermesslichen Urlust am Dasein eins geworden sind und wo wir die Unzerstörbarkeit und 
Ewigkeit dieser Lust in dionysischer Entzückung ahnen. Trotz Furcht und Mitleid sind wir 
die glücklich-Lebendigen, nicht als Individuen, sondern als das eine Lebendige, mit dessen 
Zeugungslust wir verscholzen sind“ (2003, S. 109). 

Der Moment, wo Nietzsche mit der „Zeugungslust“ des Ur-Einen ver-
schmolzen ist, also den bedrohlichen, angstauslösenden Aspekt des Ur-Einen, 
von ihm verschlungen zu werden, überwunden hat und es in seinem tieferen 
Aspekt als Schöpferkraft erfahren hat, wird für ihn zur Entdeckung seiner 
eigenen Schöpferkraft. Das Grausen, das den Menschen beim Anblick des 
gebärenden und verschlingenden Ur-Einen ergreift, verwandelt sich in dem 
Moment in Lust, wo die Angst überwunden wird und man sich selbst als Teil 
dieses kosmischen Spiels empfindet und mit der Schöpferkraft der Natur auch 
die eigene entdeckt. Die Verwurzeltheit im Himmel bzw. Geist – von der 
Neumann spricht – stellt die apollinische Formgebungskraft des Verstandes70 
zur Verfügung, mit der den natürlichen Energien all augenblicklich eine Form 
gegeben werden kann und durch die der Mensch – indem er jene formt – vor 
ihrer Gewalt geschützt bleibt. Der Mensch vollzieht die schöpferische 
Dynamik der Natur bzw. des Willens im freien Spiel der Vermögen mimetisch 
nach, indem er sich als axis mundi realisiert, und ist, so wahr er selbst in 
Bewegung und nicht starr vor Angst Außenreizen ausgeliefert ist, auf der 
Höhe seiner Akkomodationsfähigkeit, d.h. flexibel, sich – seiner Schöpferkraft 
inne – verwandelnd der Natur anzupassen. Die Integration der eigenen 
Schöpferkraft als Schatz der Natur – wie er vom Helden Neumanns, 
Schopenhauers und Nietzsches geborgen wird – stellt eine weitere Form der 
im letzten Abschnitt besprochenen Inversion der Transzendenz dar.     

 
Der Mensch allerdings, der dem individuellen Bewusstsein verhaftet bleibt 

und sich in der Angst vor der verschlingenden Gewalt der Natur bzw. des 
Willens in sein individuelles Bewusstsein einschließt, versäumt, als Folge der 
Auseinandersetzung mit der Angst seine Schöpferkraft zu entdecken. 

                                           
70 Apollon wird auch von Nietzsche als „Lichtgottheit“ (2003, S.27), also als Gottheit des 

Himmels, eingeführt. 



 115

Nietzsche verhöhnt diesen Typus Mensch im „musiktreibenden Sokrates“ 
(2003, S. 102), der ein schlechter Musiker ist, eben weil er nicht schöpferisch 
ist. Sokrates stellt für Nietzsche den Initiator der wissenschaftlichen, 
optimistischen Kultur des Abendlandes dar, der seine Vermögen in der Flucht 
vor der Angst, in der Getriebenheit durch den Willen, zur Herrschaft über die 
Natur anwendet, um ihr Angst einflößendes Chaos zu kontrollieren, anstatt 
sich von seiner Angst zu seiner Schaffenskraft zu befreien.   

 
Neumann vertritt nun scheinbar den Ausbruch aus dem Mythos: Der 

gewonnene Drachenkampf ist als zweite Wiedergeburt Anfang der neuen 
Selbstständigkeit des Menschen. Diese Selbstständigkeit ist Neumann zufolge 
aber – gemäß der Gleichung von Phylogenese und Ontogenese – in jedem 
Menschenleben aufs Neue zu gewinnen. Nietzsche plädiert ganz analog zu 
Neumann für ein primäres Kreisen in den Bahnen des Mythos, bis der Mensch 
seine Schöpferkraft entdeckt und integriert hat: Die Aufklärung meinte sich 
selbstherrlich aus dem Bann des Mythos befreien zu können, während sie sich 
nur umso tiefer in seinen Zwang verstrickt. Die Anerkenntnis der Angst und 
ihre Überwindung stellen den Fluchtpunkt des Menschen aus den als leidvoll 
erfahrenen mythischen Zwängen der Natur dar: nicht durch eine Flucht vor 
ihrer Macht über den Menschen, sondern durch Anerkenntnis ihrer Macht, der 
man sich immer wieder aufs Neue mittels des Begegnens der Angst zu 
entwinden hat. 

7.2 Kierkegaards Stellungnahme zum Phänomen der Angst 
Dem Verständnis des Angstphänomens in den Philosophien Schopenhauers 

und Nietzsches als einer archaischen Angst vor der Natur bzw. dem 
Unbewussten sei nun seine modernere Interpretation durch Kierkegaard zur 
Seite gestellt, die nicht zuletzt auch die Angstthematisierungen im 20. 
Jahrhundert bspw. eines Heidegger entscheidend vorgeprägt hat. Sie ist für 
diese Arbeit deshalb von Bedeutung, weil Kierkegaard, wenn er Angst als 
„Schwindel der Freiheit“ interpretiert, „der entsteht, indem (...) die Freiheit 
(...) hinabschaut in ihre eigene Möglichkeit“ (1991, S. 57), scheinbar gerade 
das als Angstauslöser versteht, was Schopenhauer und Nietzsche als das 
Glücksversprechen ihrer Entgrenzungsbemühungen wie Kontemplation und 
Rausch ins Feld führen. Kierkegaard erklärt das angstauslösende Moment im 
Schwindel der Freiheit damit, dass „in der Möglichkeit (...) alles gleich 
möglich“ (1991, S. 142) ist, so dass des Betreffenden „Auge (...) verwirrt“ 
(1991, S. 144) wird. Das Möglichkeitsbewusstsein ängstet, insofern man vor 
lauter Möglichkeiten unfähig wird, sich für eine Möglichkeit zu entscheiden 
und sie zu verwirklichen. Man verliert im wahrsten Sinne des Wortes den 



 116

Boden unter den Füßen; man verliert Wirklichkeit. Diese Situation dürfte 
Schopenhauer und Nietzsche nicht unbekannt gewesen sein: Im Abschnitt 5.1 
wurde als Folge der auch für Nietzsches Rausch vorstrukturierend wirkenden 
schopenhauerschen Kontemplation auf Seiten des Subjekts folgende 
Verwandlung benannt:  

„Das Subjekt erschließt sich in der Kontemplation in seiner Ideenhaftigkeit. Das 
Ablassen von allem Herrschaftsinteresse über das Objekt führt einerseits dazu, dass sich 
das Subjekt in der Potentialität aller möglichen Erscheinungsweisen, die es auf Grundlage 
der Mannigfaltigkeit seiner spezifischen Besonderheiten überhaupt nur sein kann, erfährt, 
und andererseits dazu, dass es sich – wiewohl es im freien Spiel der Vermögen sich 
befindet und seiner Zweckmäßigkeit ohne Zweck bewusst wird – als Repräsentant des 
Ganzen fühlt.“  

Diese Selbstwahrnehmung in der Potentialität seiner Möglichkeiten 
erschließt sich als Folge des freien Spiels der Vermögen. Auch Kierkegaard 
führt als Folge der durchsichtigen Gründung in Gott – die oben begründet mit 
dem freien Spiel der Vermögen parallelisiert wurde – an, dass „alles (...) 
möglich bei Gott“ (1992, S. 35) ist, d.h., das Möglichkeitsbewusstsein sich 
erschließt. In der Angstschrift stellt Kierkegaard diesen Zustand nun als 
Angstauslöser dar, die dem Menschen „keine Ruhe“ (1991, S. 143) zu finden 
ermöglicht. Kierkegaard empfiehlt genauso wie Schopenhauer und Nietzsche 
bei der im letzten Abschnitt besprochenen archaischen Angst die 
Konfrontationskur: Man „heißt sie willkommen, (...) grüßt sie festlich“ (1991, 
S. 144). Den sich selbst multiplizierenden Möglichkeiten ist nicht dadurch 
beizukommen, dass man angestrengt willentlich versucht, eine zu isolieren 
und sich für sie zu entscheiden. Stattdessen muss man Kierkegaard zufolge 
den Sprung in den „Abgrund“ der Möglichkeiten (1991, S. 57) wagen: Die 
Forderung besteht darin, sich selbst ein zweites Mal zu vergessen, sich nicht 
auf der Suche nach einer zu verwirklichenden Möglichkeit wieder in sein 
individuelles Bewusstsein einzuschließen, sondern mit dem Objekt seiner 
Anschauung – in diesem Falle der chaotischen Mannigfaltigkeit des eigenen 
Selbst – zu verschmelzen. Kierkegaard schreibt zu diesem Prozess: „Er sank 
absolut, aber dann tauchte er wieder auf aus der Tiefe des Abgrundes, leichter 
als all das Beschwerende und Entsetzliche im Leben“ (1991, S. 144). In Die 
Krankheit zum Tode findet Kierkegaard dafür folgende Worte:  

„Die Entwicklung muß mithin darin bestehen, dass man unendlich von sich selber 
loskommt in Verunendlichung des Selbsts, und dann unendlich zu sich selber zurückkehrt 
in der Verendlichung“ (1992, S. 26). 

Die Analyse des freien Spiels der Vermögen mit Cassirer hatte ergeben, 
dass in ihm die Einbildungskraft die Mannigfaltigkeit nach Maßgabe des 
Verstandes, also im Sinne der unbewussten Harmonie des Verstandes, ordnet, 
um eine neue Gestalt hervorzubringen. Dieser Prozess findet nun auch hier 



 117

statt. Man könnte unter Bezugnahme auf Eliade davon sprechen, dass die 
Mannigfaltigkeiten um die Zentrumsachse des Selbst angeordnet werden, dass 
sich also das Chaos der sich multiplizierenden Möglichkeiten zum Kosmos 
einer neuen Gestalt wandelt. Der Mensch wird mit dem Erwachen aus dem 
freien Spiel der Vermögen wiederum als neuer Mensch wiedergeboren bzw. in 
eine neue Gestalt bzw. Konkretion eingespeist71. Dieser Prozess der 
Integration des Selbst als Zentrierung seiner mannigfaltigen Möglichkeiten in 
ein System, in dem die einzelnen Möglichkeiten nach ihrer Bedeutsamkeit für 
die spezifische Person abgerufen werden können, allesamt aber vom 
energetischen Zentrum des Menschen aus durchstrahlt werden, ist eine weitere 
Form dessen, was hier unter dem Terminus der Inversion der Transzendenz als 
Nietzsches Anliegen hervorgehoben wurde. Der Mensch findet zu einer neuen 
Kohärenz seiner Persönlichkeitsanteile. Diese Wiedergeburt ist – wie Richter 
in Bezugnahme auf eine Tagebuchaufzeichnung Kierkegaards vom 19. Mai 
1838 in einem Nachwort zur Angstschrift (1991, S. 174) herausstellt – von 
einer „namenlose(n) Freude“ begleitet: Die Angst verwandelt sich auch im 
Zuge der beschriebenen Konfrontationskur72 Kierkegaards im Sinne Neu-
manns in Lust. 

                                           
71 Warum – könnte man fragen – ist zur Heilung der Verzweiflung als der Krankheit zum 

Tode die Verunendlichung des Selbst notwendig? Die Antwort sind zwei: In Bezug auf 
die „Verzweiflung der Möglichkeit (...), der Notwendigkeit zu ermangeln“ (1992, S.32), 
hießt die Antwort, dass das Selbst erst im freien Spiel der Vermögen bzw. in der Grün-
dung in der Transzendenz Ruhe, Frieden und vor allem lustvolle Selbstgenügsamkeit 
erfährt, die ihm eine sekundär folgende, weltliche Begrenzung, eine Schickung und Be-
scheidung in seine Konkretion, erst möglich machen. Die Triebnatur des Menschen 
macht, dass er sich immer weiter über sich hinaus entwerfen muss, dass er wie von 
einem blinden Willen getrieben keine Befriedung in einem einmal erreichten Ziel findet, 
weil sofort, insofern die Triebe damit nicht aufhören zu wirken, neue Ziele und Wün-
sche anstelle der alten eintreten. Die durchsichtige Gründung in der Transzendenz 
Gottes hingegen hebt den Willen auf und bewirkt eine Selbstzufriedenheit in der aktuel-
len Tätigkeit, von der der Mensch infolge der Inversion der Transzendenz noch in sei-
nem Leben als Individuum zehren kann. Die anderen Möglichkeiten bilden bei der 
Entscheidung für eine den Hintergrund, vor dem sich das Besondere der erwählten 
Möglichkeit erst in seiner Besonderheit abzeichnen und in seiner tragischen Größe er-
kannt werden kann. Der Mensch verliert sich also nicht mehr in seinen Möglichkeiten. 
In Bezug auf die „Verzweiflung der Notwendigkeit (...), der Möglichkeit zu ermangeln“ 
(1992, S.34), heißt die Antwort, dass das Selbst im freien Spiel der Vermögen seiner 
Möglichkeiten inne wird. Auch wenn es nicht alle zugleich in seinem Leben als Indivi-
duum verwirklichen kann, so hat es sie doch im Durchgangsstadium des Spielens erlebt. 
Seine Konkretion ist also nicht alternativlos, sondern kann immer wieder durch das freie 
Spiel hindurch zugunsten einer anderen Möglichkeit verabschiedet werden. Der Mensch 
erstickt also nicht mehr an der Notwendigkeit. 

72 Der beschriebenen Heilungsprozess Kierkegaards – wie er ähnlich von Nietzsche vorge-
schlagen wird (vgl. 2003, S.251) – erinnert bis ins Einzelne an das Verfahren der von 
Fritz Perls entwickelten Gestalttherapie, in der der Klient als Antwort auf eine Phase der 



 118

7.3 Angstüberwindung und die Aufhebung der Herrschaft der 
 Zeit 

Die Analysen der Zeitthematisierungen Schopenhauers und Nietzsches im 
Abschnitt 3.2 haben als Ursache der Herrschaft der Zeit und des aus ihr 
folgenden melancholischen Leidens die voluntative Verfasstheit des Men-
schen identifiziert: Der Mensch kann nicht in der Gegenwart – die sich damit 
zur vollendeten Gegenwart auf die Ewigkeit hin öffnen würde – aufgehen, 
weil er seinen gegenwärtigen Zustand immer als unbefriedigend erlebt, wo er 
von einem nicht zu befriedigenden Willen getrieben wird. Schopenhauer 
erfasst diesen Zusammenhang von Willensgetriebenheit und Herrschaft der 
Zeit, indem er festhält, dass sich die Anschauungsform der Zeit wie auch die 
anderen Charakteristika der Welt als Vorstellung aus dem Willen, dem es zu 
seinem Überleben darum geht, die Dinge in eine Beziehung zu sich zu stellen, 
entspinnen. Das momentane Begehren, das den unbefriedeten Gemütszustand 
des vom Willen getriebenen Menschen ausmacht, treibt die Zukunft aus sich 
hervor, weil es sich in ihr seine Erfüllung verspricht. Meiner Ansicht nach 
stellt nun aber die im Abschnitt 7.1 analysierte, archaische Angst, vom Willen 
bzw. Ur-Einen so, wie man geboren wurde, auch wieder zurückgeschlungen 
zu werden, genau besehen die eigentliche Ursache dar, die den Menschen in 
der Zukunft Zuflucht suchen lässt. Schopenhauer stellt den Zusammenhang 
zwischen der archaischen Angst und Flucht in die Zukunft her, indem er 
betont, dass es der Wille zum Überleben ist, der mit der Welt als Vorstellung 
die Zeit aus sich heraus treibt. Der Wille zum Überleben bezieht sich nämlich 
nicht nur darauf, dem Menschen einen Zugang zum Lebensnotwendigen zu 
verschaffen, sondern in seiner tiefsten Form darauf, den Daseinskampf mit 
den anderen Objektivationen des entzweiten Willens zu überleben, d.h., nicht 
wieder von der Kraft verschlungen zu werden, die ihn auch hervorgebracht 
hat. Wille zum Überleben lässt sich gleichsetzen mit Angst zu sterben. Diesem 
Impuls verdankt sich die Welt als Vorstellung und mit ihr die Zeit als 
Anschauungsform: Der Mensch versucht, sich von seiner Angst zu befreien, 
indem er die chaotische Willens-Natur mit den Mitteln seines Vorstellens 
unter seine Herrschaft zu bringen sucht. Ein Ordnungs- und damit Herrschafts-

                                                                                                                                 
Stagnation, in der er sich mit seinen Krankheitssymptomen als Opfer von äußeren Ein-
flüssen fühlt, und eine darauf folgende Phase der Polarisation, die durch das Bewusst-
sein seiner Bedürfnisse, aber auch der Widerstände, die ihrer Erfüllung entgegenstehen, 
gekennzeichnet ist, in eine Phase der Diffusion übergeht, die von einer Phase der Kon-
traktion abgelöst wird, in der sich analog zu Kierkegaard mit dem Kontrollverlust auch 
das Ich auflöst und durchsichtig in der Transzendenz gegründet wird, um schließlich in 
die Phase der Expansion zu münden, die die Wiedergeburt des Menschen in eine neue, 
die vergangene Identität umgreifende, ganze Gestalt darstellt (vgl. Staemmler/ Bock 
1991). 



 119

instrumentarium stellt die Zeit dar: Indem der Mensch das Vorher und 
Nachher von Ereignissen bestimmt, kann er sie in einem kausalen Ursache-
Wirkungs-Gefüge unterbringen. Die Selbstsicherheit gegenüber der Natur 
lässt sich damit stabilisieren, dass man sich damit tröstet, dass man das, was 
man im Moment noch nicht kontrollieren kann, in der Zukunft in den Griff 
bekommt. Die Zukunft stellt den Fluchtpunkt eines Lebens dar, das in der 
Gegenwart unbefriedigt und ängstlich ist und darauf hofft, seine instru-
mentellen Mittel verbessern zu können, um sich dieser Leiden zu entledigen. 
Das Problem der damit sich entwickelnden Zeitstruktur des Daseins stellt das 
in Abschnitt 3.2 erläuterte melancholische Leiden unter einer Herrschaft der 
Zeit dar, wie es aus der Verselbständigung dieses ursprünglich zur Ver-
besserung und Sicherung des eigenen Lebens eingesetzten Anschauungs-
instrumentariums resultiert, das sich damit in seiner zersetzenden und Leben 
tendenziell verstümmelnden (vgl. Theunissen 1992, S. 301) Wirkung 
entpuppt. 

 
Die Befriedung (nicht Befriedigung im Sinne einer Befriedigung seines 

Willens) des Menschen – wie sie sich als Folge der Kontemplation und des 
Rausches ergibt, insofern der Mensch hier in das Spiel, das Dörflinger als 
„Tätigkeit als Ruhe“ (1990, S. 76) definiert hatte, eingeht – stellt eine 
Bedingung zur Aufhebung der Herrschaft der Zeit dar. Mit dem 
Hindurchgehen durch die Angst und ihrer Integration hebt sich auch die 
zweite und wichtigere Motivation auf, zur Herrschaft über die Natur die 
chronologische Zeit aus sich hervorzubringen. Mit Neumann und unter 
Bezugnahme auf die Ausführungen in Abschnitt 7.1 lässt sich sagen, dass der 
seine Angst überwindende Mensch im Drachenkampf die schreckliche Seite 
der Natur tötet, um ihre fruchtbare Seite für sich zu befreien. Im Abschnitt 7.1 
hatte ich diese Integration der fruchtbaren Seite der Natur – die nach Neumann 
im Unbewussten als zu hebender Schatz symbolisiert wird – als die Integration 
der Schaffenskraft des Menschen verstanden. Man könnte – ohne den 
Vorgaben Neumanns interpretatorisch Gewalt anzutun – als Gegensatz zum 
verschlingenden Aspekt aber auch den bergenden, schützenden und heilenden 
Aspekt der Natur als die im Drachenkampf befreite, andere Seite des 
Mutterarchetypen hervorheben, wie er sich zeitgeschichtlich vielleicht zum 
ersten Mal im pantheistischen Naturgefühl von Goethes Werther ausspricht: 

„Wenn (...) die hohe Sonne an der Oberfläche der undurchdringlichen Finsternis meines 
Waldes ruht, und nur einzelne Strahlen sich in das innere Heiligtum stehlen, ich dann im 
hohen Grase am fallenden Bache liege, (...) und fühle die Gegenwart des Allmächtigen, der 
uns nach seinem Bilde schuf, das Wehen des Alliebenden, der uns in ewiger Wonne 
schwebend trägt und erhält (...)“ (1990, S. 9). 



 120

Heidegger – um eine bedeutende Auseinandersetzung mit dem Phänomen 
der Angst zu zitieren – entzifferte die Angst als eine Folge des „Nicht-
zuhause-sein(s)“ (1993, §40, S. 188) in der Wirklichkeit: Das „Unzuhause“ 
stellt ihm zufolge das „ursprünglichere Phänomen“ gegenüber dem „beruhigt-
vertraute(n) In-der-Welt-sein“ dar, wie es sich als eine Folge der „verfallenden 
Flucht in das Zuhause der Öffentlichkeit“ bzw. die „alltägliche Verlorenheit in 
das Man“ ergibt (1993, §40, S. 189). Die „öffentliche Ausgelegtheit“ der Welt 
im Man (1993, §40, S. 187) stellt den scheinbar perfekt gegen das Chaos der 
Natur abgesicherten Kosmos des Menschen dar, der mit Hilfe der 
instrumentellen Herrschaft über die Natur auch seine Angst zu kontrollieren 
und zu besiegen sucht. Die Angst jedoch „vereinzelt“ das Dasein immer 
wieder (1993, §40, S. 187). Heidegger scheint den in der Angst zu sich selbst 
erwachenden Menschen als den eigentlich seienden Menschen zu verstehen. 
Ihm scheint es – soweit ich ihn verstehe – nicht um ein Hindurchgehen durch 
die Angst zu gehen, wie es hier für Schopenhauer, Kierkegaard und Nietzsche 
veranschlagt wird73. Mit Heideggers Worten lässt sich auf jeden Fall das 
Ergebnis der Überwindung der Angst benennen: Die Natur verwandelt sich für 
diesen Menschen aus einem Unzuhause in ein Zuhause. Schopenhauer 
schreibt über die verwandelte Wirklichkeit für den von der Willensgetrieben-
heit befreiten Menschen: 

„Ihn kann nichts mehr ängstigen, nichts mehr bewegen: denn alle die tausend Fäden des 
Wollens, welche uns an die Welt gebunden halten, und als Begierde, Furcht, Neid, Zorn, 
uns hin- und herreißen, unter beständigem Schmerz, hat er abgeschnitten. Er blickt nun 
ruhig und lächelnd zurück auf die Gaukelbilder dieser Welt, die einst auch sein Gemüth zu 
bewegen und zu peinigen vermochten, die aber jetzt so gleichgültig vor ihm stehen, wie die 
Schachfiguren nach geendigtem Spiel, oder wie am Morgen die abgeworfenen Masken-
kleider, deren Gestalten uns in der Faschingsnacht neckten und beunruhigten. Das Leben 
und seine Gestalten schweben nur noch vor ihm, wie eine flüchtige Erscheinung, wie dem 
Halberwachten ein leichter Morgentraum, durch den schon die Wirklichkeit durch-
schimmert und der nicht mehr täuschen kann: und eben auch wie dieser verschwinden sie 
zuletzt, ohne gewaltsamen Uebergang“ (1997, §68, S. 567). 

                                           
73 Heidegger arbeitet auch den Unterschied zwischen Angst und Furcht so gründlich wie 

keiner seiner Vorgänger heraus (vgl. 1993, §40): „Das Wovor der Furcht ist je ein inner-
weltliches, aus bestimmter Gegend, in der Nähe sich nährendes, abträgliches Seiendes“ 
(1993, §40, S.185), während „das Wovor der Angst (...) kein innerweltliches Seiendes“ 
und „völlig unbestimmt“ (1993, §40, S.186) ist. Dieser Unterschied ist auch insofern für 
die hier vorgetragene Interpretation der Angstthematisierungen bei Schopenhauer, 
Kierkegaard und Nietzsche wichtig, weil die von ihnen angedachte Überwindung der 
Angst und die Verwandlung der Welt in ein Zuhause nicht bedeuten würde, dass man 
sich schutzlos ihren natürlich weiterhin bestehenden Gefahren auslieferte. Die Furcht 
als Warnsignal für konkrete, lebensbedrohende Gefahren bleibt weiterhin erhalten. 



 121

Der Mensch wird im freien Spiel der Vermögen zum weltvertrauenden, 
spielenden Kind (wie es schließlich von Nietzsche im Zarathustra als drittes 
Stadium der drei Verwandlungen thematisiert wird – vgl. 1960, S. 319ff.), das 
– wie gleich begründet werden wird – der Herrschaft des Chronos entkommen 
ist. Theunissen hat als Gegensatz zur Zeit des Chronos die Zeit des Aion 
herausgestellt, über die er in Negative Theologie der Zeit schreibt: 

 „Das Wort aion hingegen war (in der Antike – A.d.V.) weithin Titel für eine 
Lebenszeit, in der Zeit und Leben so freundlich vereint sind, dass damit auch einfachhin 
Leben oder Lebenskraft gemeint sein konnte, die Kraft, aus der die Lebendigkeit des 
Lebens quillt. (...) Die aionische Zeit (...) ist, platonisch gedacht, im Ursprung gar nicht die 
Zeit dieser Welt, sondern die Zeit Gottes. Nur als ursprünglich göttliche, vorweltliche Zeit 
kann sie zugleich Ewigkeit sein. (...) Das göttliche Leben bleibt (...) im Einen. Das heißt: Es 
ist die gesammelte Lebenskraft, die sich im Zukünftigen und Vergangenen nicht verliert. 
Die Überzeugung dieser antiken Tradition war, dass die Zeit des lebendigen Gottes, dessen 
Ewigkeit ein Bleiben im Einen ist, den Ursprung menschlicher Lebenszeit bilde.“ (1992, S. 
301ff.). 

Das Moment des freien Spiels der Vermögen in Kontemplation und Rausch 
lässt einen – wie Schopenhauer schreibt – ins „Nunc stans im Mittelpunkte des 
Rades der Zeit“ (1997, B.2, Kap.41, S. 639) eingehen bzw. lässt die Menschen 
– wie Nietzsche es fasst – zum „zeitlosen (...) Diener ihres Gottes“ (2003, S. 
61; vgl. auch 2003, S. 147f.) werden. Die öffentliche Ausgelegtheit der Welt 
im Man fällt Heidegger zufolge im Moment der Angst in sich zusammen, was 
eine neue individuelle Wahrnehmung der Wirklichkeit ermöglicht, die sich 
mit der Überwindung der Angst in der Mimesis des schaffenden Aion und 
dem daraus folgenden Obsolet-Werden aller Herrschaftsinteressen ein-
schließlich der Anschauungsform der Zeit als zeitlose Wirklichkeit offenbart. 
Insofern man – wie Nietzsche sich ausdrückt – „mit jenem Urkünstler der 
Welt verschmilzt“ (2003, S. 48), indem man wie er – von Nietzsche mit 
Heraklit mit einem Kind verglichen – „spielend Steine hin und her setzt und 
Sandhaufen aufbaut und zerstört“ (2003, S. 153), d.h. im freien Spiel der 
Vermögen sich befindet, nimmt man Anteil an dessen freiem, erlöstem 
Spielbewusstsein. Die Wirklichkeit öffnet sich der als Folge des freien Spiels 
ästhetisch befreiten Wahrnehmung zu einem zeitlosen Raum, in dem die 
Dinge im ästhetischen Licht erscheinen, indem sie nicht durch eine instru-
mentelles Denken überformt werden, sondern sich in allen ihren wahrnehm-
baren Aspekten zugleich von sich aus zeigen können. Schopenhauer will 
dieses Paradies entgrenzen, von dem er sagt, dass sich „das für uns Seiende als 
das Nichts und jenes Nichts als das Seiende zeigen“ (1997, §71, S. 593) 
würde, dem er also tiefere Realität zuerkennt als der alltäglichen Wirklichkeit 
des Individuums. Nietzsche hingegen spürt in diesem Bestreben Schopen-
hauers einen „Willen zum Nein“ (1960, S. 1114) auf, von dem er sich zu 
distanzieren sucht. Sein Weg, der auch von ihm in der Tradition Schopen-



 122

hauers als pessimistisch beurteilten Situation des Menschen zu entkommen, 
war – wie im letzten Abschnitt erläutert – die Inversion der Transzendenz. In 
Bezug auf das melancholische Leiden unter der Herrschaft der Zeit meint sie 
folgendes: Dadurch, dass der Traum- und Rauschkünstler sich immer wieder 
im freien Spiel der Vermögen gründet, entgeht er der zersetzenden und 
tendenziell verstümmelnden Herrschaft des Chronos. Der Rausch als Durch-
gangsphänomen wird von Nietzsche „in seiner tiefen Wirkung auf sociale 
Regenerationsprozesse“ (2003, S. 556) durchschaut, die sich – ohne Nietzsche 
interpretatorisch Gewalt anzutun – sicherlich auch für die individuelle Natur 
eines jeden Menschen veranschlagen lassen: Die Transzendenzerfahrung von 
Momenten der Zeitlosigkeit, wie sie als Folge der Überwindung der Angst vor 
der Natur im Menschen freiwerden, weil er sich rückhaltlos fallen lässt, dann 
aber die auffangende und bergende andere Seite der Natur erfährt, die mit 
allem Herrschaftsinteresse auch die Anschauungsform der Zeit obsolet macht, 
stellen für den Menschen nicht nur die Keimzelle seiner Individualität dar, 
insofern er seine Persönlichkeitsanteile und Dispositionen noch einmal neu 
von seinem Zentrum aus durchdringen kann. Sie weckt nicht nur „jene Kraft, 
aus sich eigenartig zu wachsen, Vergangenes und Fremdes umzubilden und 
einzuverleiben, Wunden auszuheilen, Verlorenes zu ersetzen, zerbrochene 
Formen aus sich nachzuformen“ (2003, S. 251), die Nietzsche unter dem 
Begriff der „plastischen Kraft“ (ebd.) besingt. Sondern sie eröffnet darüber 
hinaus einen neuen Anfang, aus dem heraus der Mensch seine Eigenzeit 
entdecken und versuchen kann, aus ihr heraus als Inversion der Transzendenz 
auch sein Leben als Individuum organisch, d.h. mit Aufmerksamkeit für seine 
natürlichen und geistigen Bedürfnisse und den richtigen Moment, sich einer 
neuen Tätigkeit zuzuwenden, zu gestalten. Die Transzendenzerfahrung der 
vita contemplativa wird immer dann nötig, wenn die individuelle „lebende 
Gestalt“ (Schiller 1995, S. 59) der vita activa im verzehrenden Prozess des 
Lebens ihre Lebendigkeit verliert, weil die Form nicht mehr transparent auf 
sie ist, sich verhärtet und ihre Fähigkeit zu Assimilation und Akkomodation 
verliert.  

 
 



 123

8 Die Welt des Mythos und die Vertiefung der Kultur  
Nietzsche setzt dem verzehrenden Fortschreiten des optimistischen, sokra-

tischen Geistes der Aufklärung, dessen Antriebsfeder er als letztliche Flucht 
vor der Angst dechiffriert hat, die Welt des antiken Mythos entgegen. Seine 
Kulturkritik gipfelt in dem „Verlangen nach dem tragischen Mythus als einer 
abschließenden Glocke, worin Wachsendes gedeiht“ (Nietzsche nach Lange 
1983, S. 122). Seinem in der Geburt der Tragödie erstmals entwickelten 
Gedanken, dass „ohne Mythus (...) jede Cultur ihrer gesunden schöpferischen 
Naturkraft verlustig“ (2003, S. 145) gehe, bleibt er auch in Vom Nutzen und 
Nachtheil der Historie für das Leben treu, auch wenn er ihn hier eher als 
„allgemeines Gesetz“ (2003, S. 251) fasst:  

„Alles Lebendige braucht um sich eine Atmosphäre, einen geheimnisvollen Dunstkreis; 
wenn man ihm diese Hülle nimmt, wenn man Religion, eine Kunst, ein Genie verurtheilt, 
als Gestirn ohne Atmosphäre zu kreisen: so soll man sich über das schnelle Verdorren, 
Hart- und Unfruchtbarwerden nicht mehr wundern“ (2003, S. 298). 

Wie ist das zu verstehen? Der Welt des Mythos ist eine zyklische Zeit 
eigen: Dionysos kehrt als Fruchtbarkeitsheros jeden Frühling in Begleitung 
der Kore aus der Unterwelt zurück, um sich wieder mit Persephone zu 
verbinden. Nietzsche wird seine Aufnahme der zyklischen Zeit später mit 
seinem Gedanken der ewigen Wiederkehr begründen: Die Welt wird – wie 
schon in der Geburt der Tragödie, so dann vollends im Zarathustra – zu dem 
göttlichen Spiel eines Kindes, dessen Urlust darin besteht, aus einem 
begrenzten Formenschatz in alle Ewigkeit Welten aufzubauen und zu 
zertrümmern, um nach Erschöpfung aller Möglichkeiten dasselbe Spiel von 
vorne zu beginnen (vgl. Lange 1983, S. 132). Diesem Zwangszusammenhang 
des Mythos mit seiner Notwendigkeit des Stirb und Werde ist nicht zu 
entkommen, indem man – wie die Aufklärung im Gefolge des Sokrates – den 
Mythos als Fabelei entwertet, weil man sich dann – insofern der Mythos selber 
schon Aufklärung war und die Gesetze der Natur in seinen Geschichten 
versinnbildlicht – nur umso tiefer in den mythischen Zwang der Natur 
verstrickt. Die Konsequenzen einer Flucht in die Zukunft, in der die 
Menschheit die Kontrolle und vollendete Herrschaft über die Natur errungen 
zu haben hofft, um sich von ihren Gesetzen unabhängig zu machen, haben 
Horkheimer/ Adorno in der Dialektik der Aufklärung in der Tradition 
Nietzsches ausbuchstabiert. Nietzsche entscheidet sich anstelle des 
aufklärerischen, horizontalen für ein vertikales Fortschreiten im Sinne 
Schopenhauers: 

„Vergleichen wir das Leben einer Kreisbahn aus glühenden Kohlen, mit einigen kühlen 
Stellen, welche Bahn wir unablässig zu durchlaufen hätten; so tröstet den im Wahn 
Befangenen die kühle Stelle, auf der er jetzt eben steht, oder die er nahe vor sich sieht, und 
er fährt fort die Bahn zu durchlaufen. Jener aber, der das principium individuationis 



 124

durchschauend, das Wesen der Dinge an sich und dadurch das Ganze erkennt, ist solchen 
Trostes nicht mehr empfänglich: er sieht sich an allen Stellen zugleich, und tritt heraus“ 
(1997, §68, S. 552). 

Schopenhauer findet mit der Kreisbahn des Lebens eine Metapher für das 
ewige Stirb und Werde der Natur, wie sie sich in der zyklischen Zeit des 
Mythos spiegelt. Die Aufklärer klammern sich mit der Illusion, nahe vor sich 
die Rettung aus diesem Zwangszusammenhang der Natur zu finden, an eine 
hoffnungslose Perspektive. Schopenhauer schlägt stattdessen den Austritt aus 
ihm vor. Die vorliegende Arbeit diente dem Nachweis, dass dieser Austritt im 
freien Spiel der Vermögen liegt, in dem sich das Spielbewusstsein des 
Menschen mit dem Spielbewusstsein des Aion, des spielenden Kindes, das die 
Welt immer wieder hervorbringt, vereinigt, weil in ihm der einzige Ort der 
Freiheit von diesem Zwangszusammenhang der Natur liegt. Statt einer Flucht 
vor der Angst vor der Natur und der eigenen Vernichtung durch sie stellt 
Nietzsches Tragödienschrift im Gegensatz zur sokratischen Aufklärung die 
Begegnung mit der Angst als einzig gangbaren Weg heraus: „Die Basis der 
griechischen Kunst als eine Welt des furchtbaren Schreckens und der 
unerbittlichen Vernichtungslust bloßgelegt zu haben, das war (nicht nur – 
A.d.V.) der Skandal, den Nietzsche durch die Einführung seines Gottes 
Dionysos in der philologischen Zunft ausgelöst hatte“ (Lange 1983, S. 115), 
sondern der erste Schritt für eine Theorie, die die Begegnung mit der Angst als 
Quelle tieferer Freuden und Schönheiten ausmachte: 

„Wenn wir bei einem kräftigen Versuch, die Sonne in´s Auge zu fassen, uns geblendet 
abwenden, so haben wir dunkle farbige Flecken gleichsam als Heilmittel vor den Augen: 
umgekehrt sind jene Lichtbilderscheinungen des sophokleischen Helden, kurz das 
Apollinische der Maske, nothwendige Erzeugungen eines Blickes in´s Innere und 
Schreckliche der Natur, gleichsam leuchtende Flecken zur Heilung des von grausiger Nacht 
versehrten Blickes. Nur in diesem Sinne dürfen wir glauben, den ernsthaften und 
bedeutenden Begriff der „griechischen Heiterkeit“ richtig zu fassen“ (2003, S. 65). 

Die Überwindung der Angst vor der Natur – von der der letzte Abschnitt 
handelte – ist immer relativ, nie total: Sie stellt eine Befindlichkeit dar, der 
man sich immer tiefer aussetzen kann, deren Quellen man sich immer 
intensiver bewusst machen kann, wobei Nietzsche als Grenze dieser 
Vertiefung der Angsterfahrung hervorhebt, dass „nur soviel dem menschlichen 
Individuum in´s Bewusstsein treten“ darf, „als von jener apollinischen 
Verklärungskraft wieder überwunden werden kann“ (2003, S. 155). Die 
Begegnung und teilweise Überwindung der Angst verschafft dem Menschen – 
wie im letzten Abschnitt gesehen – nicht nur den Kontakt zu seiner 
Schaffenskraft, sondern lässt die Wirklichkeit in einem neuen Licht erscheinen 
und ihre Schönheit offenbaren. Die Inversion der Transzendenz versucht, 
etwas von dieser im freien Spiel der Vermögen erlebten Schönheit ins 
alltägliche Leben als Individuum hinüberzuretten, wobei dies immer nur ein 



 125

Bruchteil des möglichen, erlebten irdischen Paradieses darstellt. Das freie 
Spiel der Vermögen und die Überwindung der Angst sind also Erfahrungen, 
die man unendlich vertiefen kann, um in ihrer Folge mittels der Inversion der 
Transzendenz auch die Wahrnehmung der alltäglichen Wirklichkeit und das 
Bewusstsein der eigenen Lebendigkeit zu vertiefen. Nietzsche – und damit 
wird wieder der Bezug zum Anfang dieses Abschnitts hergestellt – präferiert 
nicht nur deshalb die Welt des Mythos, weil das Kreisen in seinen Bahnen die 
notwendige Anerkenntnis der Gesetze der Natur darstellt, sondern weil man in 
diesem Kreisen gleichsam den Ort der Freiheit umkreist und beschwört, 
dessen Vertiefung im freien Spiel der Vermögen und seiner Auswertung für 
das alltägliche Leben im Zuge der Inversion der Transzendenz die 
menschliche Wirklichkeit der im Mythos vom Paradies anvisierten Erfüllt- 
und Vollendetheit näher bringt. 

 
Diese Figur des Spielers, der – um es poetisch auszudrücken – gleichsam in 

einem Ring aus Feuer tanzt und die Bedrohung mit einem Schulterzucken 
abschüttelt, stellt nun nicht zuletzt auch die Quellfigur von Nietzsches 
Philosophie der Leiblichkeit dar, die in den Frühschriften vorgeprägt ist und 
im Zarathustra entfaltet wird74. Sie bekommt ihr paradigmatisches Gepräge in 
der Geburt der Tragödie in der Figur des Tänzers, des „Hellenen, dessen 
Natur sich im Tanze offenbart“ (2003, S. 64): 

„Im dionysischen Dithyrambus aber wird der dionysische Schwärmer zur höchsten 
Steigerung aller seiner symbolischen Vermögen gereizt: etwas Nieempfundenes drängt sich 
zur Äußerung, die Vernichtung der Individuatio, das Einssein im Genius der Gattung, ja der 
Natur. Jetzt soll sich das Wesen der Natur ausdrücken: eine neue Welt der Symbole ist 
nöthig, die begleitenden Vorstellungen kommen in Bildern eines gesteigerten Menschen-
wesens zum Symbol, sie werden mit der höchsten physischen Energie durch die ganze 
leibliche Symbolik, durch die Tanzgebärde dargestellt“ (2003, S. 577). 

Das freie Spiel der Vermögen, das diese Arbeit mit dem Geschehen im 
Rausch parallelisiert, fand bei Kant noch zwischen den geistigen Vermögen 
der Einbildungskraft und des Verstandes statt. Nietzsche fasst dieses Spiel nun 
leiblich: Die Energie des freien, erlösten, spielerischen Willens – wie betreffs 
Schopenhauers im Abschnitt 5.2 und Nietzsches in 6.2 charakterisiert – stellt 
die leibliche Version der Einbildungskraft dar, der mit Hilfe der leiblichen 
Version des Verstandes, d.h. mit Tanzgebärden, eine Form gegeben wird. 
Nietzsche preist den Rausch als den Ort, an dem gleichsam die leibliche 
Sprache und damit die Leiblichkeit aller erst entdeckt wird: Vorher war der 
Leib des Menschen Körper, lat. corpus, was sich mit Leichnam übersetzen 
lässt (vgl. Hau 1990, S. 229), nichts anderes – bspw. in der Philosophie 

                                           
74  Vgl. den Abschnitt „Von den Verächtern des Leibes“ im Zarathustra (1960, S.326f.). 



 126

Descartes – als ein ohne jedes Eigenleben ausgezeichnete Ausführungsorgan 
des Geistes, das er zu einem gut funktionierenden Werkzeug auszubilden hat. 
Das Erlebnis der Aufhebung des principium individuationis und des Eins-
Seins mit dem spielerischen Willen macht eine „neue Welt der Symbole (...) 
nöthig“, als die die leiblichen Ausdrucksformen des Tanzes entdeckt werden.  

 
Der Leib des Menschen wird dabei schon in Die Philosophie im tragischen 

Zeitalter der Griechen mit dem Transformationselement des Feuers in 
Verbindung gebracht: Nietzsche zufolge hatte Heraklit das Feuer als 
„weltbildende Kraft“ und „Ursprung der Dinge“ eingeführt, demnach „die 
Welt (...) das Spiel (...) des Feuers mit sich selbst“ (1994, S. 31f.) ist. Der 
Mensch soll nun diesem „beschaulichen Gotte ähnlich“ (1994, S. 34) werden, 
was hier zuletzt damit erklärt wurde, dass er als Spielender in der Mimesis des 
Aion in das Spielbewusstsein dieses wie auch immer benannten Gottes 
eingeht. Diese Interpretation findet sich bei Nietzsche bestätigt, wenn er 
schreibt, dass der Mensch „etwas vernünftiger“ sei, wenn er „am Feuer einen 
Antheil (...) erhalten“ (1994, S. 35) habe. Seine Anteilnahme am Feuer muss 
nun aber vor der am Spielbewusstsein des Aion leiblicher Natur sein, insofern 
das Spielbewusstsein sich erst als Folge des Spielens, d.h. der leiblichen 
Formgebung der freien Willensenergie im Tanz, einstellt. Dieser Gedanke 
erscheint deshalb interessant, weil das Feuer wie gesagt ein Transformations-
medium darstellt, das Wasser zu Luft verwandeln kann. Die Schwere von Erde 
und Wasser wird durch das Feuer in das Leichte der Luft verwandelt75. 
Heraklit genauso wie in Folge seiner Inspiration auch Nietzsche werden sich 
nicht umsonst ausgerechnet für das Element des Feuers als weltbildender 
Kraft entschieden haben76: Der „Geist der Schwere“ der Erde – mit dem 
Nietzsche im Zarathustra (1960, S. 466ff.) die niederdrückende Wirkung der 

                                           
75  Zimmer macht auf die Bedeutung der Elementenlehre für die Philosophie des Kundali-

ni-Yoga aufmerksam: Die Kundalini, die mit einer im untersten, mit dem Element Erde 
assoziierten Chakra ruht und als eingerollte Schlange symbolisiert wird, steigt – wenn 
sie im Menschen erwacht ist – in den weiteren Chakren auf, die der Reihe nach mit den 
Elementen Wasser, Feuer und Luft assoziiert werden. Sie transformiert dabei die Stoff-
lichkeit von Erde und Wasser im Feuerchakra in Luft, die schon das Innewerden des 
Göttlichen mit sich bringt, aber wiederum nur eine Durchgangsstufe hin zum Kronen-
chakra bedeutet, in dem angekommen die Kundalini des Menschen sich mit dem gött-
lichen Prinzip verbindet und die Weltachse herstellt (vgl. Zimmer 1994, S.518ff.). 
Nietzsche selber stellt übrigens eine Ähnlichkeit „indischen, griechischen und deutschen 
Philosophierens“ heraus (1980, S.34). 

76  Nietzsche greift die Symbolik des Feuers im Zarathustra wieder auf, insofern er mit 
dem Namen seines Helden und Verkünders seiner zur Ablösung des Christentums in-
szenierten neuen Religion auf den Namen eines Herrschers der Parsen zurückgriff: Die 
Parsen lebten im mittleren Osten und waren schon zu Nietzsches Lebzeiten als Anhän-
ger einer Feuerreligion bekannt. 



 127

Einsicht in die Tragik des Lebens symbolisiert und der das Gewicht der Erde 
darstellt – wird im Feuer zum Geist der Leichtigkeit verwandelt: Die tragische 
Kultur des Mythos ist eine Kultur, die die Schwere der Natur aufnimmt – statt 
sie wie Sokrates zu ignorieren – und im Feuer der Transformation zu etwas 
verwandelt, das die von Nietzsche bewunderte Heiterkeit der Griechen 
ermöglicht. 

 
 



 128

9 Philosophiegeschichtliche Verortung: Die Bedeutung 
 ästhetischer Subjektivität für die Postmoderne 

Die „Wende zur Ästhetik“ – wie sie nach Marquard mit Kant eingeleitet 
wurde (Zitat nach Welsch 1996, S. 491) – findet ihren vorläufigen Höhepunkt 
im Sinne eines Entwurfs ästhetischer Subjektivität beim frühen Nietzsche. 
Nietzsches dabei vorgenommene „Rehabilitierung des Mythos“ – so Lange 
(1983, S. 119) – kann „kaum als Rückfall in archaische Vorstellungswelten“ 
verstanden werden, da er die Aufklärung in ihrem Fundament selbst als 
mythisch entlarvte. Sein in der Tradition Schopenhauers entwickeltes und in 
dieser Arbeit analysiertes Konzept ästhetischer Subjektivität geht zwar von 
metaphysischen Vorstellungen und Grundlagen aus, die noch den Anspruch 
erheben, die Wirklichkeit in ihren elementarsten Eigenschaften und Qualitäten 
zu entschlüsseln. Diese Annahmen sind aber genauso wie die Schopenhauers 
gerade der Ausgangspunkt, einen allgemeinen, mit der Natur des Willens 
erkannten Zwangszusammenhang im freien Spiel bzw. in Kontemplation und 
Rausch hinter sich zu lassen. Das totalitäre Einheitskonzept der Welt als Wille 
wird bei Schopenhauer und in seiner Folge auch in Nietzsches Artisten-
metaphysik gerade zum Abstoßungspunkt, mit ihr mit der Verneinung des 
Willens zu brechen. Zwar gehen Schopenhauer und Nietzsche davon aus, mit 
ihren Welt-Versionen die scheinbar aufgeklärte Menschheit über die wahre 
Natur des Lebens erst eigentlich aufzuklären, insofern der Sokratismus 
verfälschende Illusionen über seine Abhängigkeit von der Natur hegt. Dies 
machen sie aber nur, um den Ort zu umreißen, an dem man dem von ihnen 
beschriebenen Zwangszusammenhang entkommt. Ihre Metaphysiken 
schränken zwar die Möglichkeiten menschlicher Freiheit negativ ein, aber nur, 
um die Bedingungen zu benennen, unter denen sie positiv überhaupt erst zu 
sich selbst kommen kann. Das, was der Einzelne aus seiner mit Hilfe der 
primären Verneinung des Willens gewonnenen Freiheit macht, lassen sie 
offen. Die Zentroversion – mit der sie offenkundig im freien Spiel arbeiten 
und in der sie ihr individuelles, unbestimmtes und unbestimmbares Zentrum 
zum Mittelpunkt ihres leiblichen und innerpsychischen Kosmos machen, was 
wegen des daraus geschöpften Halts auf der anderen Seite ja gerade das 
Entlassen der äußeren Dinge aus ihrem Herrschaftszugriff ermöglicht – 
bedeutet nicht, dass damit die Zentren anderer Individuen um ihre Gültigkeit 
gebracht wären. „Die große, ja, unendliche Zahl der Weltzentren“ – schreibt 
Eliade (1998, S. 53) – „bereitet dem religiösen Denken (mit dem hier 
Schopenhauers und Nietzsches Denken verkoppelt wurde – A.d.V.) keine 
Schwierigkeiten; es handelt sich hier ja nicht um den geometrischen, sondern 
um einen existentiellen und heiligen Raum, der eine vollkommen andere 



 129

Struktur hat und unendlich viele Durchbrechungen und Verbindungen zum 
Transzendenten zulässt.“  

 
Um den Einheitsfetischismus der abendländischen Vernunft kritisieren zu 

können, haben Deleuze und Guattari in ihrem schlicht Rhizom betitelten Text 
die Denkweisen und –systeme, wie sie in der Geschichte des Abendlandes 
einander abgelöst haben, mit Wurzeltypen aus der Botanik illustriert. Die erste 
Denkform – die metaphysische – folgte ihnen zufolge dem Modell der „Pfahl-
wurzel“ bzw. des Baumes (1977, S. 8). Das klassische Denken glaubte an eine 
Herkunft von allem aus einem einheitlichen Ursprung. Die Vielfalt der 
Formen sollte von diesem Ursprung her ihren Ausgang nehmen und zugleich 
an diesen Ursprung zurückgebunden bleiben. „Vielheit“ – schreibt Welsch, 
ihren Text interpretierend – „war Vielheit im Schoß einer Einheit“ (1996, S. 
357). Deleuze und Guattari kritisieren die nach dem Prinzip der „binären 
Logik“ (1977, S. 8) vorgehenden Metaphysiker wie folgt: „Insofern kann man 
sagen, dass dieses Denken die Vielheit nie begriffen hat: es muss von einer 
starken, vorgängigen Einheit ausgehen, um zu zwei zu kommen“ (1977, S. 9). 

 
Diesem Mangel will die zweite Denkform – die Denkform der Moderne – 

abhelfen. Ihr Modell ist die „büschelige Wurzel oder das System der kleinen 
Wurzeln“ (1977, S. 9). Sie fasst viele, autonome Ursprünge und entsprechend 
eigenständige Bildungen ins Auge und sucht damit der Vielheit – wie sie sich 
auch lebensweltlich in der Moderne im Zuge von Modernisierungsprozessen 
herausgebildet hat – gerecht zu werden. Der eine Weltenbaum der Metaphysik 
wird von einem Garten mit vielen unterschiedlichen Bäumen, der „Wurzel-
Kosmos“ wird von einem „Würzelchen-Chaosmos“ abgelöst (1977, S. 10).  

 
Meiner Ansicht nach spiegeln diese Modelle die Entwicklung der Philo-

sophien Schopenhauers und des frühen Nietzsche: Die Welt entwickelt sich 
ihren Metaphysiken zufolge aus dem einen Weltwillen bzw. dem Ur-Einen. 
Damit fügen sie sich dem Modell der Pfahlwurzel. Der entscheidende Punkt – 
auf den es hier ankommt – ist nun, dass sie sich mit ihrer Theorie der primären 
Willensverneinung von diesem Modell lösen. Der Bruch mit dem alles 
durchherrschenden Weltwillen, den vor allem Schopenhauer mit einem 
starken Pathos beschwört, stellt genau den Übergang von dem Modell der 
Metaphysik zu dem Modell der ästhetischen Moderne dar. Anstelle der einen 
Pfahlwurzel entsteht mit jedem Individuum, das sich im freien Spiel der 
Vermögen gründet und sich damit gleichsam von der Hauptwurzel 
verselbständigt und abschneidet, eine eigenständige Pflanze mehr. Diese 
Metapher zeigt schön, wie sich infolge der Gründung in der Transzendenz und 
der Konfrontation mit der Angst ein irdischer Garten von eigenständig 



 130

verwurzelten Individuen bildet, die also je einen eigenen Beitrag zur 
Gesellschaft leisten können. Deleuze und Guattari kritisieren aber auch dieses, 
meiner Ansicht nach vom frühen Nietzsche angezielte Idyll auf das äußerste: 
Sie werfen nicht zuletzt sogar dem späten Nietzsche vor, in seinen 
„Aphorismen (...) die lineare Einheit des Wissens nur aufzubrechen, um im 
gleichen Zuge auf die zyklische Einheit der ewigen Wiederkehr zu verweisen, 
die im Denken als Nichtgewusstes anwesend ist“ (1977, S. 10): „Während die 
Einheit im Objekt fortwährend vereitelt wird, triumphiert im Subjekt ein neuer 
Typ von Einheit.“ 

 
Die Stoßrichtung der Kritik ist in meinen Augen die folgende: Zwar 

verbietet sich die ästhetische Moderne, allgemeingültige Aussagen über die 
äußere, objektive Wirklichkeit zu machen. Aber im Sinne der kopernika-
nischen Wende Kants meint sie, die Bedingungen der Möglichkeit von 
Erfahrungen verbindlich festlegen zu können. Diese Kritik trifft auch noch das 
von mir in dieser Arbeit interpretierte Konzept der ästhetischen Subjektivität: 
Dem Einzelnen ist demnach freigestellt, was er positiv aus seiner Freiheit 
macht, aber wie er diese Freiheit im Sinne der Anverwandlung seiner 
Vermögen nutzen kann, ist ihm vorgegeben. Deleuze und Guattari wittern bei 
dieser Vereinheitlichung auf subjektiver Seite folgendes: 

„Die Hauptwurzel ist verkümmert, ihr Ende abgestorben; und schon beginnt eine 
Vielheit von Nebenwurzeln wild zu wuchern. Hier erscheint die natürliche Realität als 
Verkümmerung der Hauptwurzel; gleichwohl besteht ihre Einheit als vergangene, 
zukünftige oder als mögliche fort. Man muß sich fragen, ob nicht Geist und Reflexion 
diesen Zustand dadurch ausgleichen, dass sie ihrerseits eine noch umfassendere verborgene 
Einheit oder erweiterte Totalität verlangen“ (1977, S. 9). 

Vielheit droht mit der Anthropologie des Spiels – wie sie mit der Inter-
pretation Schopenhauers und des frühen Nietzsche hier entwickelt wurde – im 
Sinne einer Idealisierung und Verabsolutierung des ästhetischen Menschen 
beschnitten zu werden. Dem ist meiner Ansicht nach uneingeschränkt 
zuzustimmen. Die Frage ist die nach einer gangbaren Alternative. Deleuze und 
Guattari entwerfen als Antwort auf diese Frage für die Postmoderne das Denk-
modell des Rhizoms. Welsch charakterisiert das Rhizom – wie es aus der 
Botanik als eigentümlicher Wurzeltyp bekannt ist – wie folgt: 

„Es handelt sich um ein Stengelorgan, das die Form einer Kriechwurzel von oft 
beträchtlicher Länge annimmt, wobei auch die oberirdischen Zweige des Komplexes 
wieder abwärts wachsen und im Erdreich neue Wurzeln bilden können. Die älteren Teile 
sterben im gleichen Maße ab, wie neue sich bilden, so dass das Rhizom nach einigen Jahren 
ein völlig anderes geworden ist. Es hat – reich verzweigt und mit vielen Nebenwurzeln 
versehen – im ganzen den Charakter eines Netzwerkes oder Gespinstes“ (1996, S. 359). 

Beim Rhizom kann und muss nach Deleuze und Guattari „jeder beliebige 
Punkt (...) mit jedem anderen verbunden werden“ (1977, S. 11). Im Unter-



 131

schied zu den traditionellen Systemen bleiben die Differenzen dabei aber in 
ihrer Eigenständigkeit erhalten: Weder werden sie – wie in der Metaphysik – 
durch einen ersten Ursprung überboten noch – wie in der Moderne – in einer 
homogenen Gesamtform aufgehoben, sondern das Unterschiedliche bleibt 
inmitten der Verbindungen und Ansteckungsprozesse weiterhin bestehen (vgl. 
Welsch 1996, S. 360). Die rhizomatische Struktur – die Welsch zufolge 
neueren Forschungen nach auch das Gehirn aufweist (vgl. 1996, S. 361) – 
organisiert sich nach dem „Prinzip der Konnexion und der Heterogenität“ 
(Deleuze/ Guattari 1977, S. 11). Welsch lobt: 

„Während die einheits-akzentuierte Metaphysik das Viele dem Einen unterwarf, und 
während die pluralitäts-akzentuierte Moderne sich im Widerspruch von objektiver 
Pluralisierung und subjektiver Vereinheitlichung verfing, erlaubt das Modell des Rhizoms, 
Vielheit wirklich zu denken“ (1996, S. 361f.). 

Welsch kritisiert an Deleuze und Guattari, dass bei ihnen eine Tendenz 
vorherrschen würde, „wieder alles gemäß einer Struktur – diesmal der 
Struktur des Rhizoms – erfassen zu wollen und nicht auch ein Recht älterer 
Modellvorstellungen (Pfahlwurzel, Wurzelvielheit) anzuerkennen“ (1996, S. 
366f.). Meiner Ansicht nach sollte es allerdings nicht nur ein anzuerkennen-
des, juristisches, damit aber schon toterklärendes Recht der Philosophie geben, 
ältere Konzepte von Wirklichkeit zu denken und zu würdigen. In meinen 
Augen gibt es stattdessen auch gute Gründe, die von mir hier dargestellte und 
interpretierte Philosophie der ästhetischen Moderne gegenüber postmoderner 
Kritik stark zu machen. Sloterdijk spricht das Problem, das mit einer 
vollständigen Auslieferung der ästhetischen Moderne an die, zwar sicherlich 
auch vielfältigere, aber dennoch postmoderne Postmoderne an, wenn er sie in 
eine Entwicklungslinie stellt, die ihm zufolge mit dem Kopernikanismus 
begann (1987, S. 66): 

„Wenn der Kopernikanismus den Punkt des totalen Schwindels erreicht; wenn er das 
Unerträgliche in Form der strategischen, informatischen, industriellen und kognitiven Welt-
verdampfung freisetzt, dann wird die kopernikanische Wahrheit unwahrer als die ptole-
mäische Illusion. Die Zentrifugalkräfte sind heute an allen Fronten der modernisierenden 
Mobilmachung im Begriff, ihren Gegenhalt in alten Schwerkräften zu verlieren“. 

Die Bedeutung ästhetischer Subjektivität auch für unsere Postmoderne lässt 
sich anhand zweier, sicherlich aber nicht abschließender Problemfelder 
zeigen, die sich aus einer personalen und einer sozio-ökologischen Perspektive 
auf die heutige Zeit ergeben. Sie seien abschließend noch umrissen: 

 
Die personale Perspektive auf die heutige Zeit ergibt folgendes Bild: Im 

Zuge postmodernen Denkens wird für eine „Dezentralisierung von Identität“ 
bzw. „Patchworkidentitäten“ (Keupp 1989, S. 64f.), für ein „plurales Subjekt“ 
(Welsch 1996, S. 840ff.) bzw. für ein „dynamisches System vielfältiger 



 132

TeilSelbste“ (Bilden 1998) plädiert77. Keupp – dessen postmodernes Identi-
tätskonzept hier exemplarisch kritisiert werden soll – grenzt sich mit seiner 
Idee der Patchworkidentität bzw. des Crazy Quilts vom klassischen, modernen 
Identitätsbegriff Eriksons, der in der Tradition ästhetischer Subjektivität 
steht78, ab, wenn er schreibt:  

„Die klassischen Patchworkmuster entsprechen dem klassischen Identitätsbegriff. Da 
sind geometrische Muster in einer sich wiederholenden Gleichförmigkeit geschaffen 
worden. Sie gewinnen eine Geschlossenheit in diesem Moment der durchstrukturierten 
Harmonie, in einem Gleichgewichtszustand von Farb- und Formelementen. Der Crazy 
Quilt hingegen lebt von seiner überraschenden, oft wilden Verknüpfung von Formen und 
Farben, zielt selten auf bekannte Symbole und Gegenstände“ (1989, S. 64). 

Keupp stellt heraus, dass man es bei der Patchworkidentität „nicht mit 
Zerfall oder Verlust der Mitte zu tun“ habe, insofern eine „innere Kohärenz 
(...) der Patchworkidentität keineswegs abhanden gekommen“ sei (1989, S. 
64). Keupp versucht damit, dem Salutogenesekonzept Antonovskys gerecht zu 
werden, der mit Hilfe von empirischen Studien entdeckt hat, dass das 
Kohärenzgefühl eine entscheidende Ursache und Bedingung für seelische und 
körperliche Gesundheit darstellt. Antonovsky definiert die erste von drei 
wesentlichen Komponenten des Kohärenzgefühls – den sense of comprehensi-
bility – wie folgt: 

„Diese Komponente beschreibt die Erwartung bzw. Fähigkeit von Menschen, Stimuli – 
auch unbekannte – als geordnete, konsistente, strukturierte Informationen verarbeiten zu 
können und nicht mit Reizen konfrontiert zu sein bzw. zu werden, die chaotisch willkürlich, 
zufällig und unerklärlich sind. Mit Verstehbarkeit ist ein kognitives Verarbeitungsmuster 
gemeint“ (Antonovsky nach Bengel 2002, S. 29). 

Meiner Phantasie entgeht, wie man sich die Identität eines Menschen im 
Sinne Keupps als Flickenteppich aus mehreren bunten, wild durcheinander 
und nicht geordneten Flicken vorstellen soll, ohne die Idee eines sie harmo-
nisch anordnenden Zentrums aufzugeben. Die Bezugnahme auf Antonovskys 
Konzept der Kohärenz – wie sie Keupp vorstellt – scheint meiner Ansicht 

                                           
77 Hier wird exemplarisch nur auf Veröffentlichungen im deutschen Sprachraum Bezug 

genommen. Auch die französischen Denker Deleuze und Guattari bspw. engagieren sich 
für plurale Subjektivität (vgl. 1977, S.5). Meine Kritik dieses postmodernen Denkens 
werde ich wiederum exemplarisch an Keupp üben. 

78 Erikson steht mit seinem Identitätskonzept in der hier erarbeiteten Tradition der ästheti-
schen Moderne: Ihm zufolge „neigen die günstigeren Identifikationen (des früheren Le-
bens – A.d.V.) immer sogleich dazu, in aller Stille einer neuen, einheitlichen Gestalt un-
tergeordnet zu werden, die mehr ist als die Summe der Teile“ (1973, S.139). Erikson 
geht allerdings davon aus, dass die Identitätsfindung mit der Adoleszenz abgeschlossen 
ist und das restliche Leben lang beibehalten wird. Dies widerspricht dem dynamischen 
Entwicklungskonzept, wie es diese Arbeit dargestellt hat, demzufolge der Prozess der 
Selbstentwicklung unabschließbar ist. 



 133

nach nicht begründ- und durchführbar: Der für das Kohärenzgefühl wesent-
liche sense of comprehensibility ist ohne die Zentroversion, also den immer 
wieder zu unternehmenden Versuch, das Chaos des eigenen Seelenlebens und 
die disparaten Teile der Psyche – wie sie sich in der Anregung durch äußere 
Reize entwickeln – im freien Spiel der Vermögen zu kosmisieren und sie in 
einer neuen Seelengestalt zu integrieren, nicht denkbar. Die ästhetische 
Subjektivität liefert mit dem freien Spiel der Vermögen ein Modell für 
Kreativität, das zur Assimilation von Erfahrungsdaten und zur Akkomodation 
des Selbst an lebensweltliche Gegebenheiten unabdingbar ist. Das Zulassen 
des inneren Chaos – wie es für das Aufnehmen von neuen Daten notwendig ist 
und im Konzept pluraler Subjektivität zur Wahrnehmung der Pluralität 
angezielt wird – stellt dabei ein notwendiges Durchgangsstadium dar. Die 
Integration des Disparaten in einer neuen Gestalt im freien Spiel der 
Vermögen – wie sie daraufhin zustande kommt – bedeutet dann aber nicht, 
sich und seinem Seelenleben im Namen unnötigen Einheitsdenkens Gewalt 
anzutun, wie es von postmoderner Seite kritisiert wird. Die „gewaltlose 
Synthesis des Zerstreuten“ – wie sie im freien Spiel der Vermögen statthat und 
selbst von Adorno als Gegenmodell zum instrumentellen Denken hervor-
gehoben wird (nach Wellmer 1985, S. 12) – hebt zwar die heterogene 
Pluralität im Subjekt auf, um einer neuen, die disparaten Teile der Seele 
miteinander versöhnenden Gestalt Platz zu machen. Diese neue Gestalt 
subsummiert die Vielheit aber nicht zwanghaft und gewaltsam unter sich, 
sondern entdeckt einen Zusammenhang in der Vielheit, der in ihr angelegt ist. 
Die Existenz eines solchen internen Zusammenhangs in der Vielheit der 
äußeren sozialen und kulturellen Wirklichkeit scheint angesichts ihrer 
Heterogenität zweifelhaft. Betreffs der individuellen, personenbezogenen 
Daten und Ereignisse bin ich dagegen der Ansicht, dass er nicht nur entdeckt 
werden kann und im Sinne Antonovskys einen wichtigen Faktor für 
Gesundheit darstellt, sondern darüber hinaus aller erst so etwas wie 
Individualität ermöglicht. 

 
Die sozio-ökologische Perspektive auf die heutige Zeit zeugt von einer 

postmodernen Indifferenz-Problematik, die im Werk Baudrillards am deut-
lichsten wird: Zima stellt als Grundthese der Theorie Baudrillards heraus, dass 
„in der spätkapitalistischen Gesellschaft die Vermittlung durch den Tausch-
wert alle Lebensbereiche erfasst, so dass es immer schwieriger wird, Ge-
brauchswerte überhaupt wahrzunehmen und Gebrauchswert und Tauschwert 
zu unterscheiden“ (1997, S. 94). Im Zuge der fortgeschrittenen Markt-
wirtschaft komme es Baudrillard zufolge dazu, dass sich der Tauschwert als 
reiner Zeichenwert restlos verselbständige und alle Gebrauchswerte als 
Referenten jenseits des Tausches verdecke. Die Gebrauchswerte würden von 



 134

der Vermittlung durch den Tauschwert erfasst und der Abstraktion oder 
Simulation des Tauschprinzips überantwortet (vgl. Zima 1997, S. 91). Diese 
Entwicklung gipfele nach Baudrillard in der Entstehung einer „Hyperrealität“, 
in der die durch die öffentlichen Medien erzeugten Simulakra, aus denen sie 
sich zusammensetze, auf keine Wirklichkeit mehr bezogen werden könnten 
(vgl. Zima 1997, S. 97). Die Analysen Baudrillards – wie sie hier nur kurz 
zusammenfassend referiert werden konnten – machen eines sofort deutlich: 
Der Gefahr der Aufhebung des Gebrauchswertes im Tauschwert kann nur 
durch eine Aufwertung und Intensivierung der Wahrnehmung des Gebrauchs-
wertes begegnet werden: Die Dinge jenseits ihres abstrakten Tauschwertes so 
wahrzunehmen, wie sie sich von sich aus zeigen, wie es im freien Spiel der 
Vermögen geschieht, stellt meiner Ansicht nach die einzige Möglichkeit dar, 
dem bedrohlichen Zukunftsszenario Baudrillards zu entkommen. Nur dort, wo 
sich die ästhetische Wahrnehmung für die spezifische Qualität der Dinge 
öffnet und in ihr infolge des solches Wahrnehmen begleitenden, interesselosen 
Wohlgefallens einen eigenen Wert erkennen kann, können sich Menschen je 
individuell an die Wirklichkeit der Natur – die ja immerhin unsere 
ökologische Lebensgrundlage darstellt – zurückbinden. Nicht zuletzt würde 
durch die ästhetische Wahrnehmung des Anderen die zwischenmenschliche 
Beziehung als Grundlage sozialer Gemeinschaften revolutioniert, die der 
Gleichschaltung und der Nivellierung Widerstand entgegen bringen können. 
 



 135

10 Schlussbetrachtung 
Die eingangs aufgestellten Hauptthesen haben sich im Verlaufe der Arbeit 

bestätigt: Die Philosophie des frühen Nietzsche – allem voran die Geburt der 
Tragödie – muss vor dem Hintergrund von Schopenhauers Willensmetaphysik 
verstanden werden. Insofern Nietzsche sich das Wirklichkeitsverständnis 
Schopenhauers zueigen macht, der zufolge allem ein endlos strebender Wille 
innewohnt, muss er auch dessen daraus entwickelten Analysen der Situation 
des Menschen, also Schopenhauers vernichtenden Pessimismus, teilen. Die 
Figur der Willensverneinung, die sich – wie im Exkurs gesehen – mit dem 
freien Spiel der Vermögen Kants illustrieren lässt, stellt für den solcherart 
vom Willen fremdbestimmten Menschen die einzige Möglichkeit dar, dessen 
heilloser Dynamik zu entkommen, die ihn ansonsten in letzter Konsequenz 
zermürben würde. Nietzsche kommt – und darin liegt vielleicht das Neue 
dieser Interpretation – an dieser primären Verneinung des Willens also nicht 
vorbei. Sosehr er den Willen zum Nichts bei Schopenhauer brandmarkt, bleibt 
ihm aus der von ihm mit Hilfe Schopenhauerscher Philosophie gedeuteten 
Situation des Menschen kein anderer Ausweg. Zwar deutet Nietzsche mit 
Heraklit die Willenswirklichkeit der Welt als das Spiel des Aion und meint, 
ihr damit den Charakter eines dumpfen, sich selbst zerfleischenden 
Geschehens zu nehmen, als das es bei Schopenhauer dargestellt ist. 
Nichtsdestotrotz bleibt der mythische Leidenszusammenhang der Natur für 
das Individuum bestehen: Der Mensch kann – genauso wie bei dem das 
Willensgeschehen unter anderen Vorzeichen einführenden Schopenhauer – 
nur in der Mimesis dieses Spiels des Aion Erlösung finden. Der Boden der 
Philosophie Schopenhauers ist damit also noch nicht verlassen. Nietzsches 
Impetus, sich zu einer letzten Bejahung und zu der von ihm vielbewunderten 
diesseitigen Heiterkeit der Griechen durchzuarbeiten, stellt daher auch erst das 
eigentlich Neue seiner Frühphilosophie dar: Die Bejahung wäre erst erreicht, 
wenn der Mensch auch in seiner alltäglichen Seinsweise als Individuum 
zufrieden wäre. Um diese Aufgabe des Menschen zu unterstreichen, 
entwickelt Nietzsche seine Artistenmetaphysik, nach der der Wille – zu seiner 
wiederholten Erlösung im Schein – Menschenkinder braucht, in deren 
Zufriedenheit er sein Glück und seinen Frieden zurückgespiegelt bekommt. 
Nietzsche steht damit vor der alles entscheidenden Frage, wie der Mensch in 
der nach Schopenhauer schlechtesten aller möglichen Welten zu solcher 
Zufriedenheit finden kann. Wo Schopenhauer noch die Entgrenzung des allem 
enthobenen Spielbewusstseins forderte, kommt Nietzsche auf die neue Idee, 
einen Funken vom Feuer des Rausches in das alltägliche Leben als Indi-
viduum zu integrieren. Die Inversion der Transzendenz – wie sie Nietzsche 
aus den im Jahresyklus sich wandelnden Aufgaben seines Fruchtbarkeitsheros 
Dionysos destilliert – stellt das eigentliche Novum gegenüber Schopenhauers 



 136

Philosophie dar. Der Dionyosdiener macht im Rausch Transzendenzerfah-
rungen wie die echter Freiheit als Schauspieler seines selbst, Empfindungen, 
sich mit seiner Um- und Mitwelt verbunden zu fühlen und die von Glück, das 
sich aus seiner gesteigerten, leiblich verstandenen Lebendigkeit speist, die er 
nun versucht, für sein alltägliches Leben als Individuum auszuwerten. Meiner 
Ansicht nach stellt neben diesen Transzendenzerfahrungen besonders auch die 
Konfrontation mit und teilweise Überwindung der Angst vor der Natur eine 
wichtige Quelle dafür dar, sie in einer neuen Qualität wahrzunehmen und des 
Menschen eigene natürliche Vermögen zu erschließen. Im Gegensatz zum 
Geist des Sokrates, den er als den Begründer der Aufklärung kritisiert, 
insofern er mit der tragischen mythischen Kultur der Antike gebrochen hat, 
flieht der Rausch- und Traumkünstler Nietzsches nicht vor seiner Angst, 
sondern setzt sich mit ihr auseinander. Die Flucht vor der Angst entlarvt 
Nietzsche als Ursache für das instrumentelle Denken der Aufklärung, die dem 
Menschen eine freie, interesselose Wahrnehmung der Wirklichkeit versperrt, 
weil sie diese aus Furcht versucht zu beherrschen. Diese Wahrnehmung – wie 
sie sich als Folge des freien Spiels im Rausch erschließt und die Dinge erst in 
allen ihren Aspekten erfahrbar macht – eröffnet ein mögliches irdisches 
Paradies, das Nietzsche nun weitest möglich auch der alltäglichen Wahr-
nehmung zugänglich machen will. Anstatt sich in der Flucht in die Zukunft 
immer tiefer in sein Leid zu verstricken, plädiert Nietzsche für ein Kreisen in 
den Bahnen des Mythos, insofern das den Ort kenntlich macht, an dem 
Freiheit vor dem Zwangszusammenhang der Natur einzig möglich ist. Die 
Ausschöpfung der an diesem Ort im freien Spiel des Rausches gemachten 
Transzendenzerfahrungen stellt für ihn die einzige Möglichkeit für eine Kultur 
dar, die sich nicht immer weiter von ihren natürlichen Lebensgrundlagen und 
damit von ihren eigenen Glücks- und Lebendigkeitsquellen entfernt.  

 
Die leibliche und seelische Verwandlung und Gesundung des Menschen im 

Spiel, wie sie Nietzsche im Rausch im Anschluss an Schopenhauers Kon-
templationserfahrung anzielt, lässt sich – darauf ist am Ende dieser Arbeit 
noch einmal eindringlich mit Hühn hinzuweisen – nicht „mit autopoietischen 
Figuren der Selbstermächtigung in Verbindung bringen“ (2002, S. 157). Wie 
Schopenhauer als Bedingung der Möglichkeit der Willensverneinung – die 
einen aller erst ins freie Spiel der Vermögen gelangen lässt – die „Gnaden-
wirkung“ (1997, §70, S. 586) setzt und selbst Kant zu seinem Gelingen von 
„Gunst“ (1990, S. 47) spricht, so weiß auch Nietzsche die „Kluft der Ver-
gessenheit“ zu würdigen, die „die Welt der alltäglichen und der dionysischen 
Wirklichkeit voneinander“ (2003, S. 56) scheidet. Schopenhauer steht mit 
seiner Theorie der Willensverneinung – wie festgestellt wurde – in der 
Tradition des vor allem von Luther vorgeprägten erlösungstheologischen 



 137

Musters der Gnade, nach dem Gott am Ort äußerster Verzweiflung anwesend 
ist und den Menschen befreit (vgl. Malter 1994, S. 47ff.). Auch Nietzsche – 
und das ist vielleicht die späte Pointe dieser Arbeit – muss in diese christliche 
Tradition eingeordnet werden. Zwar fasst er als Bedingung der Möglichkeit 
der Interesselosigkeit und des Dionysos-Dienstes eine fast organisch gedachte 
bzw. leiblich bedingte „Kraft zu vergessen“ (2003, S. 250), die die Linearität 
der chronologischen Zeit aufbricht und den Augenblick zur Ewigkeit hin 
öffnet. Aber selbst er verwendet Metaphern wie die von der „schwer zu 
erringende(n) Meeresstille der Seele“ (2003, S. 101) oder der „Erlösung vom 
Ich“ (2003, S. 43), die eindeutig wenn nicht dem christlichen, so doch einem 
religiösen Kontext entnommen sind. Nicht zuletzt muss auch er wie 
Schopenhauer eine Erklärung dafür haben, wie der nach der Konstruktion 
ihrer Metaphysiken unter der Willensbeherrschtheit und -getriebenheit 
leidende Mensch sich aus diesem Zwangszusammenhang lösen kann. Denn 
auch für Nietzsche gilt: Der Mensch kann sein eigenes Nicht-Wollen nicht 
wollen, weil er dann schon wieder will. Aus diesem Dilemma gibt es keinen 
selbstinitiierten Ausweg.  

 
Abschließend sei noch auf folgendes hingewiesen: Für das Verständnis des 

späten Nietzsche scheint die hier interpretierte Philosophie des frühen 
Nietzsche in ihrer prägenden Bedeutung kaum wirklich gewürdigt: Der Spieler 
der Geburt der Tragödie – wie er hier erarbeitet wurde – ist die Vorform des 
„Dichter(s) und Fortdichter(s) des Lebens“ (2000, S. 200) der Fröhliche(n) 
Wissenschaft und des lachenden Tänzers und wieder Kind gewordenen 
Zarathustra(s). Die Geburt der Tragödie ist noch unter Nietzsches starkem 
Beeindrucktsein von Schopenhauer und dessen Metaphysikkonzept 
entstanden: Hier fühlt er sich noch den engen Vorgaben für Freiheit von 
Schopenhauer verpflichtet, um innerhalb ihrer sein Konzept des Spielers zu 
entwickeln und festzustellen, dass dieses Konzept trotz allen Pessimismus 
aufgeht – und sich fortan von den Systemvorgaben Schopenhauers zu lösen. 
Der späte Nietzsche wird dann die Postmoderne entscheidend beeinflussen. 
Über die Philosophie des späten Nietzsche sollte die des frühen nicht 
vergessen werden. 

 
 
 
 
 
 
 
 



 138

Quellen- und Literaturverzeichnis 
APOSTOLOPOULOU, GEORGIA: Schopenhauers Einfluss auf Nietzsches 

Verständnis des Anaximander; In: Zeit der Ernte; Hrsg. Wolfgang 
Schirmacher; Stuttgart 1982 

BENGEL, JÜRGEN: Was erhält den Menschen gesund?: Antonovskys Modell der 
Salutogenese; Köln 2002 

BILDEN, HELGA: Das Individuum – ein dynamisches System vielfältiger Teil-
Selbste. Zur Pluralität in Individuum und Gesellschaft; In: Identitätsarbeit 
heute: klassische und aktuelle Perspektiven der Identitätsforschung; Hrsg. 
Heiner Keupp, Renate Höfer; Frankfurt a.M. 1998 

CASSIRER, ERNST: Kants Leben und Lehre; Darmstadt 1977 
CASSIRER, ERNST: Symbol, Technik, Sprache; Hrsg. Ernst Wolfgang Orth, John 

Michael Krois; Hamburg 1985 
CASSIRER, ERNST: Mythischer, ästhetischer und theoretischer Raum; In: Cassirer: 

Symbol, Technik, Sprache; Hrsg. Ernst Wolfgang Orth, John Michael Krois; 
Hamburg 1985b 

CASSIRER, ERNST: „Geist“ und „Leben“ in der Philosophie der Gegenwart; In: 
Geist und Leben; Hrsg. Ernst Wolfgang Orth; Leipzig 1993 

CASSIRER, ERNST: Formen und Formwandlungen des philosophischen 
Wahrheitsbegriffs; In: Geist und Leben; Hrsg. Ernst Wolfgang Orth; Leipzig 
1993b 

CASSIRER, ERNST: Versuch über den Menschen: Einführung in eine Philosophie 
der Kultur (Essay on man); Hamburg 1996 

DECHER, FRIEDHELM: Nietzsches Metaphysik in der „Geburt der Tragödie“ im 
Verhältnis zur Philosophie Schopenhauers; In: Nietzsche-Studien B. 14; Hrsg. 
Ernst Behler, u.a.; Berlin 1985 

DELEUZE, GILLES u. GUATTARI, FÉLIX: Rhizom; Berlin 1977 
DOBRILEIT-HELMICH, MARGITTA: Ästhetik bei Kant und Schopenhauer. Ein 

kritischer Vergleich; In: 64. Schopenhauer-Jahrbuch; Hrsg. Arthur Hübscher; 
Frankfurt a.M. 1983 

DÖRFLINGER, BERND: Zur Erkenntnisbedeutung des Ästhetischen. 
Schopenhauers Beziehung zu Kant; In: Schopenhauer-Jahrbuch B. 71; Hrsg. 
Rudolf Malter, Wolfgang Seelig, Heinz-Gerd Ingenkamp; Frankfurt a.M. 1990 

EISLER, RUDOLF: Kant-Lexikon; Berlin 1930 
ELIADE, MIRCEA: Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen; 

Frankfurt a.M. 1998 
ELIADE, MIRCEA: Yoga. Unsterblichkeit und Freiheit; Frankfurt a.M. 2004 
ERIKSON, ERIK H.: Identität und Lebenszyklus; Frankfurt a.M. 1973 
FIGAL, GÜNTER: Nietzsche. Eine philosophische Einführung; Stuttgart 1999 
FINK, EUGEN: Nietzsches Philosophie; Stuttgart 1992 



 139

FLEISCHER, MARGOT: Die Zeitlichkeit des Menschen. Nietzsches Analyse in 
seiner zweiten Unzeitgemäßen Betrachtung; In: Weltaspekte der Philosophie; 
Hrsg. Werner Beierwaltes, Wiebke Schrader; Amsterdam 1972 

FLEISCHER, MARGOT: Dionysos als Ding an sich. Der Anfang von Nietzsches 
Philosophie in der ästhetischen Metaphysik der „Geburt der Tragödie“; In: 
Nietzsche-Studien Nr.17; Hrsg. Ernst Behler, u.a.; Berlin 1988 

FRANK, MANFRED: Der kommende Gott. Vorlesungen über die Neue 
Mythologie; Frankfurt a.M. 1982 

FREUD, SIGMUND: Das Unbehagen in der Kultur; Frankfurt a.M. 1997 
GOETHE, JOHANN WOLFGANG VON: Die Leiden des jungen Werther; 

München 1990 
GOETHE, JOHANN WOLFGANG VON: Faust. Der Tragödie erster Teil; Stuttgart 

1994 
GROF, STANISLAV: Topographie des Unbewussten: LSD im Dienst der 

tiefenpsychologischen Forschung; Stuttgart 1993 
HABERMAS, JÜRGEN: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf 

Vorlesungen; Frankfurt a.M. 1996 
HAU, RITA: Pons-Globalwörterbuch Lateinisch-Deutsch; Stuttgart 1990 
HEIDEGGER, MARTIN: Sein und Zeit; Tübingen 1993 
HEIDEGGER, MARTIN: Der Ursprung des Kunstwerkes; In: Holzwege; Martin 

Heidegger; Frankfurt a.M. 1994 
HORKHEIMER, MAX/ ADORNO, THEODOR W.: Dialektik der Aufklärung; 

Frankfurt a.M. 1995 
HÜHN, LORE: Fichte und Schelling oder: Über die Grenze menschlichen Wissens; 

Stuttgart 1994 
HÜHN, LORE: Die Wahrheit des Nihilismus. Schopenhauers Theorie der 

Willensverneinung im Lichte der Kritik Friedrich Nietzsches und Theodor W. 
Adornos; In: Interpretationen der Wahrheit; Hrsg. Günter Figal; Tübingen 
2002 

KANT, IMMANUEL: Kritik der Urteilskraft; Hrsg. Karl Vorländer; Hamburg 1990 
KEUPP, HEINER: Auf der Suche nach der verlorenen Identität; In: 

Verunsicherungen. Das Subjekt im gesellschaftlichen Wandel; Hrsg. Heiner 
Keupp, Helga Bilden; Göttingen 1989 

KIERKEGAARD, SÖREN: Der Begriff Angst; Hamburg 1991 
KIERKEGAARD, SÖREN: Die Krankheit zum Tode; Hrsg. Emanuel Hirsch, Hayo 

Gerdes; Gütersloh 1992 
KROIS, JOHN MICHAEL: Urworte: Cassirer als Goethe-Interpret; In: Kulturkritik 

nach Ernst Cassirer; Hrsg. Enno Rudolph, Bend-Olaf Küppers; Hamburg 1995 
LANGE, WOLFGANG: Tod ist bei Göttern immer nur ein Vorurteil. Zum Komplex 

des Mythos bei Nietzsche; In: Mythos und Moderne; Hrsg. Karl Heinz Bohrer; 
Frankfurt a.M. 1983 



 140

LEIBNIZ, GOTTFRIED WILHELM: Kleine Schriften; Hrsg. Hans Heinz Holz; 
Frankfurt a.M. 1965 

MALTER, RUDOLF: Der eine Gedanke: Hinführung zur Philosophie Arthur 
Schopenhauers; Darmstadt 1988 

MALTER, RUDOLF: Willensverneinung und Glaube. Schopenhauers 
Erlösungslehre vor dem Hintergrund der Lutherischen Theologie; In: Im Netz 
der Begriffe; Hrsg. L. Hauser, E. Nordhofen; Würzburg 1994 

NEUMANN, ERICH: Ursprungsgeschichte des Bewusstseins; Düsseldorf 2004 
NIETZSCHE, FRIEDRICH: Die dionysische Weltanschauung; In: KSA I; Hrsg. 

Giorgio Colli, Mazzino Montinari; München 2003 
NIETZSCHE, FRIEDRICH: Die Geburt des tragischen Gedankens; In: KSA I; 

Hrsg. Giorgio Colli, Mazzino Montinari; München 2003 
NIETZSCHE, FRIEDRICH: Die Geburt der Tragödie; In: KSA I; Hrsg. Giorgio 

Colli, Mazzino Montinari; München 2003 
NIETZSCHE, FRIEDRICH: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen; 

Hrsg. Manfred Riedel; Stuttgart 1994 
NIETZSCHE, FRIEDRICH: Unzeitgemässe Betrachtungen II: Vom Nutzen und 

Nachtheil der Historie für das Leben; In: KSA I; Hrsg. Giorgio Colli, Mazzino 
Montinari; München 2003 

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Unzeitgemässe Betrachtungen III: Schopenhauer als 
Erzieher; In: KSA I; Hrsg. Giorgio Colli, Mazzino Montinari; München 2003 

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne; 
In: KSA I; Hrsg. Giorgio Colli, Mazzino Montinari; München 2003 

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Die fröhliche Wissenschaft; Stuttgart 2000 
NIETZSCHE, FRIEDRICH: Also sprach Zarathustra; In: Nietzsches Werke in 2 

Bänden; B.1; Hrsg. Gerhard Stenzel; Hamburg 1960 
NIETZSCHE, FRIEDRICH: Jenseits von Gut und Böse; In: KSA V; Hrsg. Giorgio 

Colli, Mazzino Montinari; München 1980 
NIETZSCHE, FRIEDRICH: Dionysos Philosophus; In: Nietzsches Werke in 2 

Bänden; B.1; Hrsg. Gerhard Stenzel; Hamburg 1960 
NIETZSCHE, FRIEDRICH: Nachgelassene Fragmente 1869-1874; In: KSA VII; 

Hrsg. Giorgio Colli, Mazzino Montinari; München 1988 
NIETZSCHE, FRIEDRICH: Nachgelassene Fragmente 1884-1885; In: KSA XI; 

Hrsg. Giorgio Colli, Mazzino Montinari; München 1988 
ORTH, ERNST WOLFGANG: Die Bedeutung der „Kritik der Urteilskraft“ für 

Cassirers Philosophie der symbolischen Formen; In: Von der Erkenntniskritik 
zur Kulturphilosophie: Studien zu Ernst Cassirers Philosophie der 
symbolischen Formen; Würzburg 1996 

PIRSIG, ROBERT M.: Zen und die Kunst ein Motorrad zu warten; Frankfurt 1994 
PLATON: Symposion; In: Sämtliche Werke B.2; Hrsg. Ursula Wolf; Hamburg 1994 
SCHERF, DAGMAR: Der Teufel und das Weib; Frankfurt a.M. 1990 



 141

SCHILLER, FRIEDRICH: Über die ästhetische Erziehung des Menschen; Stuttgart 
1995 

SCHÖNDORF, HARALD: Schopenhauers Pessimismus im Licht des neuzeitlichen 
Denkens; In: Schopenhauer Jahrbuch Nr. 67; Hrsg. Rudolf Malter, Wolfgang 
Seelig, Heinz-Gerd Lugenkamp; 1986 

SCHOPENHAUER, ARTHUR: Die Welt als Wille und Vorstellung; B.1u.2; Hrsg. 
Rolf Toman; Köln 1997 

SCHOPENHAUER, ARTHUR: Parerga und Paralipomena II; Sämtliche Werke B.5; 
Hrsg. Wolfgang Freiherr von Löhneysen; Frankfurt a.M. 1965 

SIMMEL, GEORG: Schopenhauers Ästhetik und die moderne Kunstauffassung; In: 
Georg Simmel Gesamtausgabe B.2: Aufsätze und Abhandlungen 1901-1908; 
Hrsg. Otthein Rammstedt; Frankfurt a.M. 1993 

SIMMEL, GEORG: Schopenhauer und Nietzsche; In: Georg Simmel 
Gesamtausgabe B.10; Hrsg. Otthein Rammstedt; Frankfurt a.M. 2000 

SLOTERDIJK, PETER: Kopernikanische Mobilmachung und ptolemäische 
Abrüstung; Frankfurt a.M. 1987 

SPIERLING, VOLKER: Schopenhauers furchtbare Wahrheit; In: Schopenhauer im 
Denken der Gegenwart; Hrsg. Volker Spierling; München 1987 

STAEMMLER, FRANK-M./ BOCK, WERNER: Ganzheitliche Veränderung in der 
Gestalttherapie; München 1991 

STAMATESCU, ION OLIMPIU: Anschauung und wissenschaftliche Erkenntnis. 
Cassirers Deutung des „Konfliktes zwischen Denken und Anschauen“ und das 
Problem der „wissenschaftlichen Imagination“ in der modernen Physik; In: 
Kulturkritik nach Ernst Cassirer; Hrsg. Enno Rudolph, Bend-Olaf Küppers; 
Hamburg 1995 

SZONDI, PETER: Versuch über das Tragische; In: Peter Szondi: Schriften; B.1; 
Hrsg. J. Bollack, H. Beese; Frankfurt a.M. 1978 

THEUNISSEN, MICHAEL: Negative Theologie der Zeit; Frankfurt a.M. 1992 
THORGEIRSDOTTIR, SIGRIDUR: Vis creativa: Kunst und Wahrheit in der 

Philosophie Nietzsches; Würzburg 1996 
WELLMER, ALBRECHT: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. 

Vernunftkritik nach Adorno; Frankfurt a.M. 1985 
WELSCH, WOLFGANG: Vernunft. Die zeitgenössische Vernunftkritik und das 

Konzept der transversalen Vernunft; Frankfurt a.M. 1996 
WERDER, LUTZ VON: Triffst Du nur das Zauberwort. Einführung in die Schreib- 

und Poesietherapie; München 1986 
WISCHKE, MIRKO: Die Geburt der Ethik: Schopenhauer – Nietzsche – Adorno; 

Berlin 1994 
WOHLFART, GÜNTER: Artistenmetaphysik: ein Nietzsche-Brevier; Würzburg 

1991 
ZIMA, PETER V.: Moderne/ Postmoderne: Gesellschaft, Philosophie, Literatur; 

Tübingen 1997 



 142

ZIMMER, HEINRICH: Philosophie und Religion Indiens; Frankfurt a.M. 1994 
ZIMMER, HEINRICH: Indische Mythen und Symbole: Vishnu, Shiva und das Rad 

der Wiedergeburten; München 1997 





34

Lo
go

s
M

al
te

H
öl

ze
l

D
as

Sp
ie

l d
es

A
io

n
un

d
da

s
Sp

ie
l d

es
M

en
sc

he
n

Berliner Arbeiten
zur Erziehungs-
und Kulturwissen-
schaft

Die Reihe

,
herausgegeben von
Christoph Wulf, verfolgt
das Ziel, herausragende
Abschlussarbeiten einer
breiteren Öffentlichkeit
zugänglich zu machen.
Die hier veröffentlichten
theoretischen, historischen
und empirischen Beiträge
repräsentieren die
Bandbreite und Qualität
der wissenschaftlichen
Ausbildung. Damit
sprechen sie sowohl das an
kleineren, aber präzisen
und originellen Studien
interessierte Fach-
publikum an als auch
Studierende, die in den
hier publizierten Arbeiten
Modelle und Anregungen
für ihre eigenen Projekte
finden können.

Berliner Arbeiten

zur Erziehungs- und

Kulturwissenschaft

In diesem Band

Autor

Nietzsche interpretiert
die Wirklichkeit im Sinne
Schopenhauers als Spiel
des Aion, das - den
mythischen Zwangs-
zusammenhang der
Natur vollziehend - nur
einen Ort der Freiheit
kennt: den des Spiel-
bewusstseins, das den
Kern der Stille der Natur
ausmacht. Selbst die
dorthin führende
Willensverneinung
übernimmt Nietzsche
von Schopenhauer.
Anders als jener jedoch
wertet er diese Erfahrung
im Sinne einer Inversion
der Transzendenz für eine
Bejahung des Lebens aus.
Nietzsches frühe Philo-
sophie wird als Ver-
tiefung der ästhetischen
Subjektivität Kants
verstehbar, die für die
Postmoderne wichtig sein
könnte.

Malte Hölzel, M.A. Dipl.
Soz.Päd. (FH), Jg. 1973,
Studium der Philosophie
und Neueren Deutschen
Literatur an der Georg-
August-Universität
Göttingen und der Freien
Universität Berlin sowie
Sozialpädagogik an der
Ev. Fachhochschule
Berlin. Halbjähriger
Praxisaufenthalt in
Kalkutta, Indien.
Mehrjährige Tätigkeit als
Altenpfleger und
Sozialarbeiter im
Betreuten Wohnen.
Berufsbegleitende
Ausbildung zum
Waldorflehrer.
Promotionsarbeit in
Vorbereitung.
Email-Kontakt:
maltehoelzel@gmx.de

Logos Verlag Berlin
ISBN 978-3-8325-1783-0

ISSN 1616-8860


	1 Einleitung 
	2 Das Spiel des Aion: Die Metaphysik Schopenhauers und ihre Anverwandlung durch Nietzsche in Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen 
	3 Der Pessimismus Schopenhauers und seine Aufnahme durch Nietzsche 
	3.1 Das endlose Streben und die Unmöglichkeit von Glück  
	3.2 Das melancholische Leiden unter der Herrschaft der Zeit  
	3.3 Die Determiniertheit menschlichen Handelns 
	3.4 Die Gefährdung des Gemeinsinns 
	3.5 Der Schrecken als Motiv des Immer-Weiter 

	4 Exkurs: Kants freies Spiel der Vermögen in der Interpretation durch Cassirer und die Parallelen zur Ästhetik Schopenhauers und des frühen Nietzsche  
	5 Schopenhauers ästhetische Kontemplation und ethische Theorie der Willensverneinung als Ausweg aus der Mangelsituation des Menschen 
	5.1 Die Kontemplation als Herzstück der Ästhetik Schopenhauers  
	5.2 Die Entgrenzung der Kontemplation zur totalen Willensverneinung 

	6 Nietzsches Willensbejahung im Durchgang durch die Verneinung des Willens: Die Inversion der Trans zendenz als Novum der Geburt der Tragödie  
	6.1 Nietzsches ästhetische Metaphysik in der Geburt der Tragödie  
	6.2 Der verzauberte Mensch als Produkt des Bruderbundes von Dionysos und Apollon  
	6.3 Die Inversion der Transzendenz als Ausweg aus der Mangelsituation des Menschen 

	7 Die Bewältigung von Angst und Melancholie bei Schopenhauer und Nietzsche 
	7.1 Die Deutung der Schiffsmetapher Schopenhauers und Nietzsches 
	7.2 Kierkegaards Stellungnahme zum Phänomen der Angst 
	7.3 Angstüberwindung und die Aufhebung der Herrschaft der Zeit 

	8 Die Welt des Mythos und die Vertiefung der Kultur 
	9 Philosophiegeschichtliche Verortung: Die Bedeutung ästhetischer Subjektivität für die Postmoderne 
	10 Schlussbetrachtung 
	Quellen- und Literaturverzeichnis 

